#### GOVERNMENT OF INDIA

DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY

# CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY

ACC. No 8684

CALL No. 891.3709 Upa

D.G.A. 79.

ACC N. 8684



# पालि साहित्य का इतिहास

Pāli Sāhitya Kā itihāsa

लेखक

भरतसिंह उपाध्याय, एम० ए० श्रध्यन्न हिन्दी-विभाग, जैन कालेज, बड़ौत

Bhavat Church Madagana

2334



891.3709 Upa

5.137.11

२००८

हिन्दी साहित्य सम्मेखन, प्रयाग

CENTRAL ARCHAEOLOGICA.
LIBRARY, NEW LILLAI.
AND 86.89
LIBRARY OF THE STATE OF THE S

# **कल्याणमित्र** श्री तुलसीराम वर्मा को

01.

14. 6.52 mg. 891. 309/4pa

# प्रकाशकीय

श्री भरत सिंह उपाध्याय एम० ए० के इस ग्रन्थ 'पालि साहित्य का इतिहास'

का प्रकाशकीय लिखना मैं अपने लिए विशेष महत्त्व की बात मानता हूँ। विद्वान लेखक बौद्ध और जैन साहित्य के पण्डित हैं। "बौद्ध-दर्शन और अन्य भारतीय दर्शन" पर इन्हें बंगाल हिन्दी मण्डल से १५००) का 'दर्शन' पारितोषिक मिल चुका है। पर यह ग्रन्थ अभी अप्रकाशित है। गंभीर साहित्य पर लिखने वाले हिन्दी में अभी बहुत कम हैं। जिन इने गिने व्यक्तियों का नाम उँगलियों पर गिना जा सकता है उनमें एक उपाध्याय जी हैं यह इनके इस प्रकाशित ग्रन्थ के आधार पर पूरे विश्वास के साथ कहा जा सकता है। लेखक ने चार वर्षों के अध्यवसाय और तपस्या से इस ग्रन्थ का प्रणयन किया है। संसार के प्राचीनतम उपलब्ध साहित्य को हिन्दी जनता के लिए सुगम बनाने का श्रेय लेखक को मिल कर रहेगा। इस ग्रन्थ का लाभ देश की दूसरी भाषाओं को भी मिलेगा। साहित्य के विद्यार्थी

इससे ईसा पूर्व के सामाजिक जीवन, भाव और विचार से परिचित होंगे।

यह ग्रन्थ दस अध्याय और उनमें विणत वैज्ञानिक विभागों में पूरा हुआ है। विषय-सूची को एक बार देख लेने पर सामान्य हिन्दी पाठक का बौद्धिक क्षितिज अनायास विस्तृत हो उठता है और ग्रन्थ के भीतर पैठने की जिज्ञासा जाग जाती है। हिन्दी साहित्य के विकास और उन्नयन के लिए संस्कृत की जानकारी जितनी आवश्यक है उतनी ही आवश्यक है पालि की जानकारी भी। संस्कृत का परिचय संस्कार और अभ्यास से शिक्षित वर्ग को थोड़ा बहुत मिलता रहा है पर पालि परिचय के लिए हिन्दी में अब तक के प्रकाशित ग्रन्थों में यह ग्रन्थ सर्वश्रेष्ठ है, यह कहने में हमें संकोच नहीं है। बौद्ध, जैन और ब्राह्मण दर्शनों में लेखक की रुचि और जिज्ञासा पाठक के भीतर दर्शन और साहित्य दोनों की रुचि जगा देती है।

पालि साहित्य में शाक्यमुनि के आचार-विचार, धर्म और संघ के विवरण के साथ इस देश का वह इतिहास जो ईसा-पूर्व और बाद की कई शताब्दियों का इतिहास है, हमें मिल जाता है। पालि में उपलब्ध सामग्री जो न मिलती तो फिर उस काल का हमारा इतिहास भी लुप्त हो गया होता। दो सहस्र वर्ष पहले का हमारा समाज, हमारे जीवन का तल, हमारी आशा आकांक्षायें, हमारी दिन-चर्या, बुद्धि और कौतुक के सभी क्षेत्र कम या अधिक इस ग्रन्थ से हमें सुगम वन जाते हैं। संस्कृति का वह सूत्र जिसे हम भूल चुके थे, लेखक ने जिस मनोयोग से खोज निकाला है, उसका अभिनन्दन हम इसलिए करेंगे कि महत्त्व के ऐसे किन कार्य अर्थ और यश की कामना से सम्भव नहीं होते। गहरी निष्ठा, कठोर संकल्प, अडिंग समाधि और अनासक्त बुद्धि से, व्यक्ति जब निर्माण में लगता है तभी वह ऐसी रचनायें दे सकता है। श्री उपाध्याय जी का सरल स्वरूप कितनी सरलता से पाण्डित्य का पर्वत उठा सका है, देख कर विस्मय होता है। अभी व तरुण हैं और कार्य करने के अनेक वर्ष उनके सामने हैं। संकल्प और साधना की यही योगवृत्ति जो उन्में बनी रही तो वे अभी और कई ग्रन्थ रत्न हिन्दी भाषा को दे सकेंगे।

**लच्मीनारायण मिश्र** साहित्य मन्त्री

#### प्राक्रथन

भारतीय वाङ्मय में बौद्ध साहित्य और उसमें भी पालि-साहित्य का बहुत महत्त्व है, इतना कहने से भी हम पालि साहित्य के महत्त्व को अच्छी तरह प्रकट नहीं कर सकते। वस्तुतः ईसवी सन् के पहले और पीछे की पाँच शताब्दियों के भारत के विचार, साहित्य, समाज सभी क्षेत्रों की हमारी जानकारी बिलकुल अधूरी रह जाती यदि हमारे पास पालि साहित्य न होता। हमारे इतिहास के कितने ही अन्धकारावृत भागों पर पालि साहित्य ने प्रकाश डाला है। हमारे ऐतिहासिक नगरों और गाँवों में से बहुतों को विस्मृति के गर्भ में से वाहर निकालने का श्रेय पालि साहित्य को है। फिर भारत के सर्व श्रेष्ठ पुरुष गौतम बुद्ध के मानव रूप का साक्षात्कार करने के लिए पालि साहित्य तो अनिवार्यतया आवश्यक है।

दुनिया की प्रायः सभी उन्नत भाषाओं में पालि साहित्य की अनमोल निधियों के अनुवाद हुए हैं, पालि साहित्य के ऊपर परिचयात्मक ग्रन्थ लिखे गए हैं, यह खेद की बात है कि हमारी हिन्दी भाषा में ऐसी कोई पुस्तक नहीं लिखी गई थी। कुछ महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों के अनुवाद अवश्य हुए हैं, लेकिन वहाँ भी बहुत थोड़े भाग में काम हो सका है। श्री भरत सिंह उपाध्याय ने पालि साहित्य के इतिहास पर एक विस्तृत ग्रन्थ लिख कर हिन्दी साहित्य की एक बड़ी कभी को पूरा किया है। उनके ग्रन्थ में पालि साहित्य और तुलनात्मक भाषा के सम्बन्ध में भी पर्याप्त सामग्री दी गई है। इस ग्रन्थ के सब गुणों का परिचय देना यहाँ सम्भव नहीं है। किन्तु मैं समभता हूँ कि यह पुस्तक पालि साहित्य के उच्च विद्यार्थियों एवं अध्यापकों के लिए तो बहुत सहायक साबित होगी हीं, साथ ही माहित्य में रुचि रखने वाले पाठकों के लिए भी बहुत उपयोगी सिद्ध होगी।

दिल्ली

राहुल सांकृत्यायन



#### नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मासम्बद्धस्स

# भूमिका

हिन्दी में पालि साहित्य सम्बन्धी अध्ययन का अभी सूत्रपात ही हुआ है। कुछ महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों के अनुवादों के अतिरिक्त पालि साहित्य सम्बन्धी कार्य हिन्दी में प्रायः बहुत कम ही हुआ है। अनुवाद भी प्रायः विनय-पिटक और सुत्त-पिटक के कुछ ग्रन्थों के ही हुए हैं। सुत्त-पिटक के भी संयुत्त और अंगुत्तर जैसे निकाय अभी अनुवादित नहीं हो पाए हैं। खुद्दक-निकाय के भी अनेक ग्रन्थ अभी अनुवादित होने को बाकी हैं। सम्पूर्ण अभिधम्म-पिटक पर तो अभी हाथ ही नहीं लगाया गया। इसी प्रकार सम्पूर्ण अनुपिटक साहित्य, जिसमें बुद्धदत्त, बुद्धोष और धम्मपाल की अट्ठकथाएँ और अन्य विशाल साहित्य सम्मिलित है, अभी अनुवाद की बाट देख रहा है। इस साहित्य में से केवल 'मिलिन्द-प्रक्त' और 'महावंश' तथा कुछ अन्य अल्पाकार ग्रन्थ ही हिन्दी रूपान्तर ग्रहण कर सके हैं। 'विसुद्धिमग्गो' जैसा ग्रन्थ अभी हिन्दी जनता को अविदित है। ऐसा लगता है कि एक महान् उत्तराधिकार से हम वंचित हो गए हैं। जिस दिन अविशष्ट पालि साहित्य हिन्दी रूपान्तर ग्रहण कर लेगा, उस दिन भारतीय मनीषा को एक नड़े स्फूर्ति मिलेगी। उसकी आध्यात्मिक प्रेरणा के स्रोत, जो आज सूखे पड़े हैं, पुनः आप्लावित हो उठेंगे, इसमें तिनक भी सन्देह नहीं।

जो दशा पालि ग्रन्थों के अनुवादों की है, वही उनके मूल पाठों के नागरी संस्करणों की भी है। सन् '३७ में पुण्यश्लोक वर्मी भिक्षु उत्तम ने भिक्षु-त्रय, महामित राहुल सांकृत्यायन, भदन्त आनन्द कौसल्यायन और भिक्षु जगदीश काश्यप द्वारा सम्पादित खुद्दक-निकाय के ११ ग्रन्थों को नागरी लिपि में प्रकाशित किया था। तब से बम्बई विश्वविद्यालय की ओर से निदान-कथा, महावंस, दीघ-निकाय (दो भाग), मिज्भम-निकाय (मिज्भम-पण्णासक), थेरीगाथा,

थेरगाथा, मिलिन्दपञ्हो तथा पातिमोक्ख आदि का प्रकाशन नागरी लिपि में हो वका है। पंडित विध्शेखर भट्टाचार्य के भिक्ख और भिक्खनी पातिमोक्ख के तथा डा० विमलाचरण लाहा के 'चरियापिटक' के नागरी संस्करण भी स्मरणीय हैं। इसी प्रकार मनि जिनविजय का 'अभिधानप्पदीपिका' का संस्करण, प्रोफेसर वापट के 'धम्मसंगणि' और 'अट्ठसालिनी' के संस्करण, आचार्य धर्मानन्द कोसम्बी के 'विसुद्धिमग्ग' एवं स्वकीय नवनीत-टीका सहित 'अभिधम्मत्थ संगह' के संस्करण तथा भिक्ष जगदीश काश्यप का मोग्गल्लान-व्याकरण पर आधारित 'पालि महा-व्याकरण' ये सब हिन्दी में पालि-स्वाध्याय के महत्त्वपूर्ण प्रगति-चिन्ह हैं। इनके अलावा कुछ अन्य ग्रन्थों के भी नागरी संस्करण निकले हैं और धम्मपद, सूत्त-निपात, तेलकटाहगाथा, खुइक-पाठ आदि कुछ ग्रन्थों के मुल पालि-सहित हिन्दी अनवाद भी प्रकाशित हए हैं। फिर भी जो कुछ काम अभी तक हो चका है वह उसके सामने कुछ नहीं है जो अभी होना बाकी है। भारतीय विद्वानों के सामने एक भारी काम करने को पड़ा हुआ है । यह काम सफलता-पर्वक हो, इसके लिए अथक परिश्रम और आर्थिक व्यवस्था दोनों की हो वडी आवश्यकता है। महाबोधि सभा की कई योजनाएँ आर्थिक अभाव के कारण अपूर्ण पड़ी हुई हैं। भिक्ष जगदीश काश्यप-कृत संयुत्त-निकाय का हिन्दी-अनुवाद वर्षों से पड़ा हुआ है और उसके प्रकाशन की व्यवस्था अभी-अभी हुई है। इसी प्रकार उनके द्वारा संकलित बृहत् पालि-हिन्दी शब्द कोश के प्रकाशन का सवाल है। अनेक पालि ग्रन्थों के मूल पाठ, जिन्हें विद्वान् भिक्षुओं ने नागरी अक्षरों में लिख लिया है, विद्यमान हैं, किन्तू उनके छपने की कोई व्यवसा नहीं । यही अवस्था अनेक अनुवादों की है । यह अत्यन्त आवश्यक है कि महावोबि सभा या कोई पुरानी या नई साहित्य-संस्था सम्पूर्ण पालि साहित्य के मुल पाठ और हिन्दी-अनवाद को प्रकाशित करने का महत्त्वपूर्ण कार्य अपने हाथ में ले और विद्वानों के सहयोग से उसे निकट भविष्य में पूरा करे। सरकार और जनता का भी कर्तव्य है कि वह इसमें महत्त्वपूर्ण आर्थिक सहयोग दे।ब्रिटिश साम्प्राज्यवाद के दिनों में हम प्रत्येक स्वाधीनता-दिवस पर अंग्रेजों पर यह आरोप लगाया करते थे कि अन्य अनेक ह्रासों के माथ उन्होंने हमारा सांस्कृतिक ह्रास भी किया है। आज स्वतंत्रता-प्राप्ति के चौथे वर्ष में भारतीयों को यह याद दिलाने की आवश्यकता

प्रतीत नहीं होगी कि जब कि हमारी अपनी भाषा में कुछ गिने-चुने पालि ग्रन्थों के मूल पाठों और अनुवादों के अतिरिक्त कुछ नहीं है, अंग्रेजों ने बीसों वर्ष पहले सम्पूर्ण पालि साहित्य के मूल पाठ और अंग्रेजी अनुवाद को रोमन-लिपि में रख दिया था। क्या पालि साहित्य भारतीय संस्कृति और सभ्यता की अपेक्षा अंग्रेजी संस्कृति और सभ्यता से अधिक घनिष्ठ सम्बन्धित है ? क्या हमारी अपेक्षा पालि साहित्य का महत्त्व और ममत्व अंग्रेजों के लिए अधिक था? क्या ५०० ई० पूर्व से लेकर ५०० ई० तक का भारतीय इतिहास हमारी अपेक्षा अंग्रेज लोगों के लिए अधिक ज्ञातच्य विषय था ? सन् १९०२ में 'बुद्धिस्ट इंडिया' लिखते समय रायस डेविड्स ने अपने देश की सरकार की उदासीनता की शिकायत करते हुए लिखा था कि इंगलैण्ड में केवल दो जगह संस्कृत और पालि की उच्च शिक्षा का प्रवन्ध है जब कि जर्मनी की सरकार ने अपने यहाँ वीस से अधिक जगह इसका प्रवन्ध किया है "जैसे कि मानो जर्मनी के स्वार्थ भारत में हमसे दस गुने से भी अधिक हों।" आज सन् १९५१ में भारत में पालि के उच्च स्वाध्याय की अवस्था और उसके प्रति सरकार के शून्यात्मक सहयोग को देख कर कोई भारतीय विद्यार्थी यह दु:खद अनुभूति किए विना नहीं रह सकता कि सन् ५१ में भारतीय सरकार का जितना हित इस देश की संस्कृति और साहित्य के नाथ दिखाई पाड़ता है उसके कदाचित दुगुने और बीस गुने से भी अधिक कमशः इंगलैण्ड और जर्मनी का सन् १९०२ में था!

जब पालि ग्रन्थों के हिन्दी अनुवाद और उनके मूल पाठों के नागरी-संस्करणों की उपर्युक्त अवस्था है तो पालि साहित्य पर हिन्दी में अभी विवेचनात्मक ग्रन्थ लिखने का कोई आधार ही नहीं मिलता। किसी भी साहित्य के विस्तृत शास्त्रीय अध्ययन एवं उस पर विवेचनात्मक ग्रन्थ लिखने के लिए पहले यह आवश्यक है उसके मूल संस्करण और अनुवाद उपलब्ध हों, जिनके आधार पर उपादान-मामग्री का संकलन किया जा सके। हिन्दी इस शर्त को पूरा नहीं करती। इसीलिए मिर्फ दो-एक निवन्धों के अतिरिक्त पालि साहित्य के इतिहास के सम्बन्ध में यहाँ कोई विवेचनात्मक ग्रन्थ हमें नहीं मिलते। पूज्य भदन्त आनन्द कौसल्यायन जी ने सिंहल में अपने अध्ययन के परिणामस्वरूप पालि ग्रन्थों का एक संक्षिप्त विवरण लिखा था जो 'पालि वाङ्मय की अनुक्रमणिका' शीर्षक से काशी विद्यापीठ

की पत्रिका 'विद्यापीठ' के संवत् १९९३ के आश्विन-पौष अंक में निकला था। एक दूसरा पालि साहित्य सम्बन्धी निबन्ध आचार्य हजारीप्रसाद द्विवेदी के ग्रन्थ 'हिन्दी साहित्य की भूमिका' के चतुर्थ परिशिष्ट के रूप में है। सरसरी तौर पर यहाँ पालि साहित्य के विकास को दिखाने की चेष्टा की गई है। महापंडित राहुल सांकृत्यायन, भदन्त आनन्द कौसल्यायन और भिक्षु जगदीश काश्यप के अनुवादों की प्रस्तावनाओं में उन उन ग्रन्थों सम्बन्धी विवरणों के साथ-साथ सामान्यतः पालि साहित्य सम्बन्धी परिचयात्मक विवरण भी कहीं-कहीं दे दिया गया है। विशेषतः महापंडित राहुल सांकृत्यायन की 'बुद्ध-चर्या', 'दीघ-निकाय', 'विनय-पिटक' एवं 'अभिधर्म-कोश', आदि की भूमिकाएँ, भदन्त आनन्द कौसल्यायन की 'जातक' (प्रथम खण्ड) और 'महावंश' की भूमिकाएँ और भिक्ष जगदीश काश्यप की 'उदान' और 'पालि महाव्याकरण' की भूमिकाएँ इस दृष्टि से देखने योग्य हैं। भदन्त श्री शान्ति भिक्षु जी के भी पालि साहित्य सम्बन्धी निबन्ध इधर 'विश्व भारती पत्रिका' और 'विशाल भारत' में निकलते रहे हैं। 'धर्मदूत' में भी पालि साहित्य सम्बन्धी निबन्ध त्रिपिटकाचार्य भिक्षु धर्मरक्षित जी, भिक्ष शीलभद्र जी, भिक्ष धर्मरत्नजी, तथा अन्य अनेक बौद्ध विद्वानों के पालि साहित्य सम्बन्धी लेख प्रायः निकलते रहते है। इधर बौद्ध धर्म और दर्शन सम्बन्धी कुछ विवेचनात्मक ग्रन्थ भी हिन्दी में निकले हैं उनमें भी यथास्थान पालि साहित्य का कुछ विवरण है । पर उनमें कोई ऐसी मौलिकता या विशेषता दृष्टिगोचर नहीं होती जिससे उसे विशिष्ट महत्त्व दिया जा सके। अतः प्रकीर्ण निबन्धों, प्रस्तावनाओं और गौण संक्षिप्त विवरणों के अतिरिक्त पालि साहित्य के इतिहास पर हिन्दी में अभी कुछ नहीं लिखा गया है।

हाँ, अंग्रेजी में पालि साहित्य के इतिहास पर कई महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ हैं। मेबिल वोड का 'दि पालि लिटरेचर ऑव बरमा' (लन्दन, १९०९) और जी० पी० मललसेकर का 'दि पालि लिटरेचर ऑव सिलोन' (लन्दन, १९२८) क्रमशः बरमा और लंका के पालि साहित्य पर अच्छे विवेचनात्मक ग्रन्थ हैं। डा० विन्टर-नित्ज ने अपने महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ 'हिस्ट्री ऑव इन्डियन लिटरेचर' (कलकत्ता, १९२३) की दूसरी जिल्द (पृट्ठ १-४२३) में पालि साहित्य का संक्षिप्त किन्तु

अत्यन्त प्रामाणिक विवरण दिया है। पालि भाषा और साहित्य का अत्यन्त सूक्ष्म और गम्भीर विद्वत्तामय विवेचन जर्मन विद्वान् डा० विल्हेल्म गायगर ने अपने ग्रन्थ 'पालि लिटरेचर एण्ड लेंग्वेज' (अंग्रेजी अनुवाद, कलकत्ता, १९४३) में किया है। इस महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ में पालि साहित्य का निर्देश तो अपेक्षाकृत संक्षिप्त रूप में किया गया है (पृष्ठ ९-५८), किन्तु पालि भाषा का शास्त्रीय दृष्टि से जितना सुक्ष्म और विस्तत विवेचन (पष्ठ १-७ तथा ६१-२५०) इस ग्रन्थ में उपलब्ध होता है उतना अन्यत्र कहीं नहीं। पालि भाषा और साहित्य दोनों के परिपूर्ण और शृंखलाबद्ध विवेचन की दृष्टि से डा० विमलाचरण लाहा का दो जिल्दों में प्रकाशित 'हिस्टी ऑव पालि लिटरेचर' (लन्दन, १९३३) एक महत्त्व-पूर्ण ग्रन्थ है, यद्यपि इसका भाषा-सम्बन्धी विवेचन डा० गायगर के ग्रन्थ के सामने नगण्य सा है। पालि साहित्य-सम्बन्धी इन महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों के अलावा उसके विभिन्न पहलुओं पर प्रकाश डालने वाले अनेक प्रबन्ध एवं परिचयात्मक निवन्ध आदि हैं, जो पालि टैक्सट सोसायटी के 'जर्नल' में अनुसन्धेय हैं। रॉयल एशियाटिक सोसायटी के 'जर्नल' तथा एन्साइक्लोपेडिया ऑव रिलिजन एण्ड एथिक्स में भी प्रासंगिक तौर पर पालि साहित्य सम्बन्धी प्रभृत सामग्री मिलती है। पालि टैक्स्ट सोसायटी लन्दन के अंग्रेजी-अनुवादों की भूमिकाओं और अनुक्रमणिकाओं में भी भारी सामग्री भरी पडी है, जिसका उपयोग पालि साहित्य के किसी भी इतिहास-कार के लिए अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हो सकता है। सम्पूर्ण पालि साहित्य में प्राप्त व्यक्तिवाचक नामों का विवरणात्मक कोश (पालि डिक्शनरी ऑव प्रॉपर नेम्स) जिसे अत्यन्त परिश्रम और विद्वत्ता के साथ सिंहली विद्वान् डा० मललसेकर ने, विशेषतः पालि टैक्स्ट सोसायटी के अनुवादों की अनुक्रमणियों के आधार पर, प्रथित किया है, पालि साहित्य के विद्यार्थियों के लिए सदा एक प्रेरणा की वस्तु रहेगी। पालि साहित्य के विभिन्न पहलुओं पर विवेचन हमें कर्न के 'मैनुअल ऑव इन्डियन बुद्धिज्म (स्ट्रैसबर्ग १८९६), रायस डेविड्स के 'बुद्धिज्मः इट्स हिस्ट्री एण्ड लिटरेचर' (लन्दन, १९१०) एवं 'बुद्धिस्ट इंडिया' (लन्दन, १९०३) आदि अनेक ग्रन्थों में मिलते हैं। वंश-साहित्य पर डा० गायगर का 'दीपवंस एण्ड महावंस' (अंग्रेजी अनुवाद, कोलम्बो १९०८) एक महत्त्वपूर्ण समालोचनात्मक ग्रंथ है। अभिधम्म-पिटक के विषय का विवेचन करने वाले प्रबन्धों और ग्रन्थों में स० ज०

औंग का 'अभिधम्म लिटरेचर इन बरमा' (जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी, १९१०-१२), डा० सिलवा का 'ट्रीटाइज औन बुद्धिस्ट फिलासफी' श्रीमती रायस डेविड्स की 'ए बुद्धिस्ट मेनुअल ऑव साइकोलोजीकल एथिक्स' (धम्म संगणि का अंग्रेजी अनुवाद, लन्दन १९००) की भूमिका, महास्थविर ज्ञानातिलोक की 'गाइड थ्रू दि अभिधम्म पिटक (लुजाक एण्ड कं०, लन्दन, १९३८) एवं भिक्षु जगदीश काश्यप की 'अभिधम्म फिलॉसफी) (दो जिल्दें, सारनाथ १९४२) अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं। इसी प्रकार सुत्त-पिटक, विनय-पिटक, पालि काव्य, व्याकरण, अभिलेख-साहित्य, अट्ठकथा-साहित्य आदि पालि-साहित्य के विभिन्न पहलुओं पर इतनी विवेचनात्मक सामग्री अंग्रेजी और यूरोप की अन्य भाषाओं जैसे फ्रेंच और जर्मन में भरी पड़ी है कि उसके संक्षिप्त तम निर्देश के लिए भी एक महाग्रन्थ की आवश्यकता पड़ेगी। यह कहना अतिशयोक्ति न जान पड़े इसलिए यहाँ यह बता देना जरूरी है कि गत सत्तर-अस्सी वर्षों में पश्छिमी देशों में भारतीय विद्या-सम्बन्धी जो खोज-कार्य हुआ है, उसका तीन-चौथाई बौद्ध धर्म, दर्शन, साहित्य और संस्कृति से ही सम्बन्धित है।

जैसा ऊपर निर्दिष्ट किया जा चुका है, हिन्दी या अन्य किसी भारतीय भाषा में पालि साहित्य के इतिहास पर लिखी जाने वाली यह प्रथम पुस्तक है। इस पृष्ठभूमि से देखने पर इसमें अनेक अनिवार्य किमयाँ मिलेंगी, जिनकी पूर्ति भावी विद्वानों की कृतियाँ करेंगी। १२-१-४७ के अपने कृपा-पत्र में पूज्य भदन्त आनन्द कौसल्यायन ने मुभे उत्साहित करते हुए लिखा था— "हिन्दी में पालि साहित्य का इतिहास' लिखा जाय तो ऐसा ही लिखा जाय कि अंग्रेजी इतिहास फीके पड़ जायें और १९४७ तक की साहित्यक खोज का पूरा पूरा सार रहे।.....अपनी राष्ट्र-भाषा में 'पालि साहित्य का इतिहास' लिखा जाय तो वह ऐसा ही होना चाहिए कि उसे ही पढ़ने के लिए लोगों को हिन्दी पढ़नी पड़े"। मैं नहीं कह सकता कि पूज्य भदन्त जी ने मुभसे जो बड़ी आशा बाँधी थी, उसे पूरा करने में मैं कहाँ तक सफल हुआ हूँ। परन्तु मुभे विश्वास है कि वरमा, सिहल और स्याम के निवासी भी यदि बुद्ध के देश के इस माणवक के पालि साहित्य सम्बन्धी विवरण को पढ़ेंगे तो अधिक निराश नहीं होंगे। महापंडित राहुल सांकृत्यायन और पूज्य भिक्षु जगदीश काश्यप जी के अनुवादों से मुभे इस पुस्तक के लिखने में बड़ी

सहायता मिली है। पूज्य भिक्षु काश्यप जी के अभिधम्म-सम्बन्धी अध्ययन के फलों और निष्कर्षों को (जैसे कि वे अभिधम्म फिलॉसफी में प्रस्फुटित हुए है) पाठक इन पुष्ठों में हिन्दी-रूप में प्रतिबिम्बित देखेंगे और पुज्य राहुल जी की विद्वता के फलों से मैं कितनी प्रकार लाभान्वित हुआ हूँ, इसकी तो कोई इयता नहीं। उन्होंने कृपा कर इस पुस्तक का प्राक्कथन लिखा है, जिसके लिए उनका अत्यन्त कृतज्ञ हूँ। पूज्य आचार्य श्री वियोगी हरिजी ने इस रचना में आदि से ही बड़ी रुचि दिखाई है, यह मेरे लिए एक वड़ी प्रेरणा और आश्वासन की वात रही है। उन्होंने ही श्री राहल जी से मेरा परिचय कराया और इस ग्रन्थ के प्रकाशन में सहायता भी की। आचार्य श्री नरेन्द्रदेव जी ने इस ग्रन्थ की रूपरेखा को देखकर मुफ्ते अत्यधिक उत्साहित किया, जिसके लिए उनका हृदय से कृतज्ञ हैं। पूज्य गुरुवर आचार्य श्री जगन्नाथ तिवारी जी, आचार्य श्री धर्मेन्द्रनाथ जी शास्त्री, आचार्य श्री सीतारामजी चतुर्वेदी एवं आचार्य श्री कृष्णानन्द जी पन्त का मैं हृदय से कृतज्ञ हूँ, जिन्होंने कृपा कर पांडु लिपि के कई अंशों को ध्यानपूर्वक पढ़ा और सत्परा-मर्श दिये। राजिष श्री पुरुषोत्तमदासजी टंडन, श्री चन्द्रबलीजी पाण्डेय, श्री कृष्णदेव प्रसादजी गौड़, श्री दयाशंकरजी दुवे, श्री पं० लक्ष्मीनारायणजी मिश्र, श्री रामप्रतापजी त्रिपाठी, एवं सम्मेलन की साहित्य-समिति के सदस्यों का हृदय से कृतज्ञ हूँ, जिन्होंने इस पुस्तक को सम्मेलन के द्वारा प्रकाशन के योग्य समभा। अन्त में मैं श्री सीतारामजी गुण्ठे, व्यवस्थापक सम्मेलन मुद्रणालय तथा उनके सहयोगियों के प्रति हृदय से कृतज्ञता प्रकाशित करता हुँ, जिन्होंने बड़ी दक्षता से इस पुस्तक को छापा है। भगवान बुद्ध का अनुभाव उन पर अभिवर्षित हो !

किसी खोजपरक विवेचनात्मक ग्रन्थ के लेखक के लिए आजकल यह प्रायः आवश्यक माना जाता है कि वह यह बताये कि कहाँ तक उसने अपने पूर्वगामियों का अनुसरण किया है अथवा कहाँ तक उसने मौलिक स्थापनाएँ और निष्कर्प उपस्थित किए हैं। मैं समभता हूँ यह काम तो पालि-साहित्य के मर्मज्ञ समालोचक ही, जिन्होंने पूर्वी और पश्चिमी विद्वानों के ग्रन्थों को पढ़ा है, कर सकेंगे। जहाँ तक मैं समभता हूँ मैंने इस पुस्तक के पृष्ठ-पृष्ठ, पंक्ति-पंक्ति, शब्द-शब्द, अक्षर-अक्षर का विश्लेषण कर देखा तो मुभे कहीं 'मैं' या 'मेरा' नहीं मिला, 'अपना' कुछ दिखाई

नहीं दिया। जो 'मैं' नहीं है, जो मेरा 'अपना' नहीं है, उसको जितना जल्दी हो छोड़ देना हो मेरे लिए कल्याणकारी होगा। इसी विचार के साथ मैं समाप्त करता हूँ।

जैन कालेज, वड़ौत, १०-९-५१ भरतसिंह उपाध्याय

# विषय-सूची

#### पहला अध्याय

#### पालि भाषा

'पालि' शब्दार्थ-निर्णय—पालि भाषा—भारतीय भाषाओं के विकास में पालि का स्थान—पालि किस प्रदेश की मूल भाषा थी? पालि और वैदिक भाषा—पालि और संस्कृत—पालि और प्राकृत भाषाएँ: विशेषतः अर्द्ध-मागधी, शौरसेनी और पैशाची—पालि के ध्वनि-समूह का परिचय— पालि का शब्द-साधन और वाक्य-विचार—पालि भाषा के विकास की अवस्थाएँ—पालि भाषा और साहित्य के अध्ययन का महत्त्व, उपसंहार। पृष्ठ १-७३

#### दूसरा अध्याय

### पालि साहित्य का विस्तार, वर्गीकरण श्रौर काल-विभाग

पालि साहित्य का उद्भव और विकास—पालि साहित्य का विस्तार— मामान्यतः दो विभागों में उसका वर्गीकरण—पालि या पिटक साहित्य —अनुपालि या अनुपिटक साहित्य—पिटक साहित्य के ग्रन्थों का संक्षिप्त परिचय और काल-कम——अनुपिटक साहित्य का काल-विभाग, उपसहार। पृष्ठ ७४–११०

#### तीसरा अध्याय

## सुत्त-पिटक

पालि त्रिपिटक कहाँ तक मूल, प्रामाणिक बुद्ध-वचन है ? सुत्त-पिटक—विषय, शैली और महत्त्व—मुत्त-पिटक के अन्तर्गत ग्रन्थों के वस्तु-विधान का संक्षिप्त परिचय और उनका साहित्यिक और ऐतिहासिक महत्त्वः—

- अ. दीघ-निकाय
- आ. मज्भिम-निकाय

- इ. संयुत्त-निकाय
- ई. अंगुत्तर-निकाय
- उ. खुद्दक-निकाय

पुष्ठ १११-३०१

#### चौथा अध्याय

#### विनय-पिटक

त्रिपिटक में विनय-पिटक का स्थान—विनय-पिटक का विषय और संकलन-काल—विनय-पिटक के भेड—विनय-पिटक के नियम—विनय-पिटक के वस्तु-विधान का संक्षिप्त परिचय—सुत्त-विभंग—खन्धक—परिवार, उपसंहार। पृष्ठ ३०२–३३३

#### गांचवां अध्याय

#### श्रभिधम्म-पिटक

अभिधम्म-पिटक—रचना-काल—विषय, शैली और महत्त्व—अभिधम्म-पिटक के ग्रन्थ—पालि अभिवम्म पिटक और सर्वास्तिवाद सम्प्रदाय के अभिवर्म पिटक की तुलना—अभिधम्म-पिटक के ग्रन्थों के वस्तु-विधान का मंक्षिप्त परिचयः—

- अ. धम्मसंगणि
- आ विभंग
- इ. धानुकथा
- ई. पुग्गलपञ्जानि
- उ. कथावत्यु
- ऊ. यमक
- ए. पट्ठान

पृष्ठ ३३४---४६४

#### छठा अध्याय

# पूर्व-बुद्धघोष-युग

(१०० ई० पू० से ४०० ई. तक)

नेत्तिपकरण--पेटकोपदेश--मिलिन्दपञ्हो--अन्य साहित्य ।

पृष्ठ ४६५---४९५

## सातवाँ अध्याय **बुद्धघोष-युग**

(४००ई० से ११००ई० तक)

अट्ठकथा-साहित्य--अट्ठकथा-साहित्य का उद्भव और विकास--अट्ठकया-साहित्य, संस्कृत भाष्य और टीकाओं से तुलना-अट्ठकथाओं की सामान्य प्रवृत्तियाँ—पालि त्रिपिटक के तीन वड़े अट्ठकथाकार—बुद्धदत्त —-वृद्धवोष—-धम्मपाल--वृद्धदत्त--जीवन-वृत्त और रचनाएँ--अभि-धम्मावतार—रूपारूपविभाग—विनय-विनिच्छय—उत्तर-विनिच्छय— वुद्धवोष -- जीवन-वृत्त -- रचनाएँ -- विमुद्धिमग्गो--समन्तपासादिका--कंबावितरणी—सुमंगलविलासिनी—-पपञ्चसूदर्ना —-सारत्थपकासिनी—-मनोरथपूरणो--परमत्थजोतिका-अट्ठसालिनी -- सम्मोहिवनोदनी-धातुकथा, पुग्गलपञ्ञात्ति, कथावत्यु, यमक और पट्ठान, इन पाँच अभि-धम्म-ग्रंथों पर अट्ठकथाएँ (पञ्चुप्पकरणट्ठकथा )—धम्मपदट्ठकथा— जातकत्थवण्णना-वृद्धवोप की अन्य रचनाएँ--पालि साहित्य में बुद्धवोप का स्थान--धम्मगल--जीवन-वृत्त--रचनाएँ--विमानवत्यु-अट्ठकथा--पेतवत्थु-अट्ठकथा—–धेर-थेरी गाथाओं पर अट्ठकथाएँ—–उदान, इति-वुत्तक और चरियापिटक पर अट्ठकथाएँ--अनिरुद्ध और उनका अभिधम्म-त्थसंगह---अभिधम्मत्थसंगह के सिद्धान्तों का संक्षिप्त विश्लेपण-- बुद्ध-घोष-युग के अन्य अट्ठकथाकार, उपमंहार । वृष्ठ ४**९६-५**३६

#### आठवाँ अध्याय

## बुद्धघोष-युग की परम्परा ऋथवा टीकाओं का युग

(११०० ई० से वर्तमान समय तक)

सिहली भिक्षु सारिपुत्त और उनके शिष्यों की टीकाएँ—वर्मी पालि साहित्य— इस युग की अन्य रचनाएँ, उपसंहार । पृष्ठ ५३७-५४६

# नवाँ अध्याय

## वंश-साहित्य

'वंश' शब्द का अर्थ और इतिहास से भेद—वंश-ग्रंथ—दीपवंस—महावंस— चूलवंस—बुद्धवोसुप्पत्ति—सद्धम्मसंगह — महावोधिवंस — थुपवंस— अत्तनगलुविहारवंस—दाठावंस—छकेसघानुवंस—गन्धवंस—सासनवंस, उपसंहार । पृष्ठ ५४७–५८२

#### दसवां अध्याय

### काव्य, व्याकरण, कोश, छन्द:शास्त्र, अभिलेख आदि

विषय-प्रवेश—काव्य-ग्रंथ—अनागतवंस — तेलकटाहगाथा — जिनालंकार— जिनवरित—पज्जमधु — सद्धम्मोपायन — पञ्चगितदीपन — लोकप्प-दीपसार या लोकदीपसार—रसवाहिनी — बुद्धालंकार—सहस्सवत्थुप्प-करण — राजाधिराजिवलासिनी — पालि का व्याकरण-साहित्य और उसके तीन सम्प्रदाय—कच्चान-व्याकरण और उसका सहायक साहित्य—मोग्गल्लान-व्याकरण और उसका सहायक साहित्य—मोग्गल्लान-व्याकरण और उसका सहायक साहित्य—अग्गवंस-कृत सद्द-नीति और उसका सहायक साहित्य—अन्य पालि व्याकरण—पालि कोश—अभिधानप्पदीपिका—एकक्खरकोस—छन्दः शास्त्र—वृत्तोदय आदि—काव्य-शास्त्र—सुवोधालंकार—पालि का अभिलेख-साहित्य, उपमंहार ।

#### उपसंहार

भान्तीय वाङ्मय में पालि-साहित्य का स्थान—पालि और विश्व-माहित्य । पृष्ठ ६४४–६४७

#### पहला ऋध्याय

# पालि भाषा

## 'पालि' शब्दार्थ-निर्णय

जिसे हम आज पालि भाषा कहते हैं, वह उसका प्रारम्भिक नाम नहीं है। भाषा-विशेष के अर्थ में पालि शब्द का प्रयोग अपेक्षाकृत नवीन है। कम से कम ईसा की तेरहवीं या चौदहवीं शताब्दीसे पूर्व उसका इस अर्थ में प्रयोग नहीं मिलता। 'पालि' शब्द का सब से पहला व्यापक प्रयोग हमें आचार्य बुद्धघोष (चौथी-पाँचवीं शताब्दी ईसवी) की अट्ठकथाओं और उनके 'विसुद्धिमग्ग' में मिलता है। वहाँ यह शब्द अपने उत्तरकालीन भाषा-सम्बन्धी अर्थ से मुक्त है। आचार्य बुद्धघोष ने दो अर्थों में इस शब्द का प्रयोग किया हैं. (१) बुद्ध-वचन या मूल त्रिपिटक के अर्थ में, (२) 'पाठ' या 'मूल त्रिपिटक के पाठ' के अर्थ में । चूंकि 'मूल त्रिपिटक' और 'मूल त्रिपिटक के पाठ' में भेद कहने भर को है, अतः मोटे तौर से कहा जा सकता है कि 'मूल त्रिपिटक' या 'बुद्ध-वचन' के सामान्य अर्थ में ही बुद्धघोष महा-स्थविर ने 'पालि' शब्द का प्रयोग किया है। जिस किसी प्रसंग में उन्हें पोराण-अट्ठकथा (प्राचीन अर्थकथा) से विभिन्नता दिखाने के लिये मूंल त्रिपिटक के किसी अंश को उद्धृत करना पड़ा है, वहाँ उन्होंने 'पालि' शब्द से बुद्ध-वचन या मूल त्रिपिटक को अभिव्यक्त किया है, जैसे 'विसुद्धिमग्गं में 'इमानि ताव पालियं, अट्ठकथायं पन . . . .'' (ये तो 'पालि' में हैं, किन्तु 'अट्ठकथा' में तो . . . . . ." तथा वहीं ''नेव पालियं न अट्ठकथायं आगतं'' (यह न 'पालि' में आया है और न 'अट्ठकथा' में) । इसी प्रकार 'सुमंगलविलासिनी' (दीघ-निकाय की अट्ठ-कथा) की सामञ्ञाफलसुत्त-वण्णना में ''नेव पालियं न अट्ठकथायं दिस्सिति'' (यह न 'पालि' में दिखाई देता है और न 'अट्ठकथा' में) तथा पुंग्गलपञ्जात्ति-अट्ठकथा में ''पालिमुत्तकेन पन अट्ठकथानयेन''.('पालि' को छोड़कर 'अट्ठ-कथा' की प्रणाली से) आदि । इसके अलावा जहाँ उन्हें त्रिपिटक की व्यास्या करते हुए कहीं कहीं उसके पाठान्तरों का निदंश करना पड़ा है, वहाँ उन्होने 'इति पि पालि' (ऐसा भी पाठ है) कह कर 'पालि' शब्द से मूल त्रिपिटक के 'पाठ' को द्योतित किया है, जैसे 'सुमंगलिवलासिनी' की सामञ्जाफलसुत्त-वण्णना में 'महच्च-राजानुभावेन' पद की व्याख्या करते हुए पहले उन्होंने उसका अर्थ किया है 'महत्ता राजानुभावेन' और फिर पाठान्तर का निर्देश करते हुए लिखा है 'महच्चा इति पि पालि' अर्थात् 'महच्चा ऐसा भी पाठ है। यहाँ 'पालि' का अर्थ निश्चित रूप से 'पाठ' ही है, यह इस बात से प्रकट होता है कि समान प्रसंगों में 'पालि' के समानार्थ वाची शब्द के रूप में 'पाठ' शब्द का भी प्रचुर प्रयोग आचार्य बुद्धघोष ने किया है। कुछ एक उदाहरण ही पर्याप्त होंगे। 'सितकानि अट्ठीनि ... सेत-ट्ठिका ति पि पाठो' (समन्तपासादिका—वेरञ्जकण्डवण्णना) तथा "अपगत-काळको ति पि पाठो" (समन्तपासादिका-वेरञ्जकण्ड-वण्णना)

आचार्य बुद्धघोष के कुछ ही समय पूर्व लका में लिखे गये 'दीपवंस' ग्रन्थ में भी जा चौथी शताब्दी ईसवी की रचना है, 'पालि' शब्द का प्रयोग बुद्ध-वचन के अर्थ में ही किया गया है ।' आचार्य बुद्धघोष के बाद भी सिहल देश में 'पालि' शब्द का प्रयोग उपर्युक्त दोनों अर्थों में होता रहा। आचार्य धम्मपाल (पाँचवीं-छठीं शताब्दी ईसवी) ने अपनी 'परमत्यदीपनी' (खुद्दक-निकाय के कितप्य ग्रन्थों की अट्ठक्या) में भी 'पालि' शब्द का प्रयोग मूल विपिटक के 'पाठ' के अर्थ में किया है, यथा "अयाचितों ततागच्छोति ... आगतों ति पि पालि"। इसी प्रकार 'बुद्ध-वचन' के अर्थ में भी 'पालि' शब्द का प्रयोग वहाँ उपलक्षित होता है। 'चूलवंस (तरहवीं शताब्दी) में भी, जो 'महावंस' (छठी शंताब्दी) का उत्तरकालीन परिवर्धित अंश है, 'पालि' शब्द का प्रयोग बुद्ध-वचन, अट्ठकथा से व्यतिरिक्त मूल पालि विपिटक, के अर्थ में ही किया गया है। उसका एक अति प्रसिद्ध वाक्य है—"पालिमत्तं इथानीतं नित्थ अट्ठकथा इथ"र (यहाँ केवल 'पालि' ही लाई गई है, 'अट्ठकथा' यहाँ नहीं है)। इसी प्रकार 'पालि महाभिधम्मस्स' अर्थात् 'मूल विपिटक के अन्तर्गत अभिधम्म का' ऐसा भी प्रयोग वहीं मिलता है। उसित है। उसित के अर्थां विपिटक के अन्तर्गत अभिधम्म का' ऐसा भी प्रयोग वहीं मिलता है। उसी के

१. २०।२० ( ओल्डनबर्ग का संस्करण )

२. ३७।२२७; मिलाइये वहीं ३३।१०० (गायगर का संस्करण)

३. ३७।२२१ (गायगर का संस्करण)

समकालिक 'सद्धम्मसंगह' (तेरहवीं-चौदहवीं शताब्दी) में भी 'पालि' शब्द का अयोग इसी अर्थ में किया गया है। "

उपर्युक्त उद्धरण 'पालि' बब्द के अर्थ-निर्धारण में बड़े महत्व के हैं। चौथी बताब्दी ईसवी से लेकर चौदहवीं बताब्दी ईसवी तक जिन अर्थों में 'पालि' शब्द का प्रयोग होता रहा है, उसका वे दिग्दर्शन करते हैं। अतः उनसे हमें एक आधार-मिलता है, जिसका आश्रय लेकर हम चौथी शताब्दी ईसवी से पहले 'पालि' शब्द के इतिहास पर विचार कर सकते हैं । त्रिपिटक में तो 'पालि' शब्द मिलता नहीं । त्रिपिटक को आधार मान कर लिखे हुए साहित्य में भी बुद्धघोष की रचनाओं या 'दीपवंस' के समय से पूर्व किसी ग्रन्थ में 'पालि' शब्द का निर्देश नहीं मिलता ! फिर आचार्य बुद्धघोष ने किस परम्परा का आश्रय ग्रहण कर 'पालि' शब्द की उपर्युक्त अर्थों में प्रयुक्त किया, यह हसारे गवेषण का मुख्य विषय है। दूसरे गब्दों में, बुद्धघोष के समय से पहले 'पालि' शब्द का इतिहास हमें जानना है। भाषाओं के विकास में, स्थान और युग की विशेष परिस्थितियों के कारण, शब्दो के रूपों, अर्थों और ध्वनियों में नाना विकार होते रहते हैं । ध्वनि, रूप और अर्थ के उन विकारों को हमें ढुंढना है, जिनका अतिक्रमण कर 'पालि' शब्द बुद्धघोष के ममय तक 'बुद्ध-वचन' या 'मूल त्रिपिटक के पाठ' के अर्थ में प्रयुक्त होने लगा और फिर तेरहवीं-चौदहवीं शताब्दी तक उसी अर्थ को धारण करना रहा । उसके बाद के अर्थ-विकार की बात तो बाद में ।उपर्युक्त महत्वपूर्ण उद्धरणों में 'पाछि' बब्द के जो अर्थ व्यक्त किये गये हैं, उन्हीं को आधार मानकर कुछ आधुनिक विद्वानी ने 'पालि' शब्द की निरुक्ति के सम्बन्ध में कुछ महत्त्वपूर्ण स्थापनाएँ की हैं, जिनमें तीन अविक प्रभावद्याली हैं। पहली स्थापना इस बात को प्रमुखता देकर चलती है कि बुद्धघोष की अट्ठकथाओं में चूँकि 'पालि' शब्द 'बुद्ध-वचन' या 'मूल त्रिपिटक' के अर्थ को व्यक्त करता है, इसलिये उसका मूल रूप भी कोई <mark>ऐसा शब्द रहा होगा</mark> जो बुद्ध-काल में इसी अर्थ को सूचित करता हो। दूसरी स्थापना इसी प्रकार 'पालि' शब्द के 'पाठ' अर्थ को प्रमुखता देकर चलती है । तीसरी स्थापना संस्कृत शब्द 'पालि' जिसका अर्थ पंक्ति है, को प्रधानता देकर उसे बुद्धघोष आदि आचार्यो

पृष्ठ ५३ (सद्धानन्द द्वारा सम्पादित एवं जर्नेल ऑव पालि टैक्स्ट् सोसायटी,
 १८९०, में प्रकाशित संस्करण)

के द्वारा प्रयुक्त 'पालि' शब्द के अर्थों के साथ संगत करने का प्रयत्न करती है। इन तीनों स्थापनाओं की समीक्षा हमें करनी है।

पहली स्थापना के अनुसार 'पालि' शब्द का प्राचीनतम रूप हमें 'परियाय' शब्द में मिलता है। 'परियाय' शब्द त्रिपिटक में अनेक बार आया है। कहीं कहीं 'धम्म' शब्द के साथ और कहीं कहीं अकेले भी इस शब्द का व्यवहार हुआ है। उदाहरणतः 'को नामो अयं भन्ते धम्मपरियायो ति' (भन्ते ! यह किस नाम का धम्म-परियाय है) 'भगवता अनेक परियायेन धम्मो पकासितो'र (भगवान् ने अनेक पर्यायों से धर्म को प्रकाशित किया) आदि, आदि। स्पष्टतः ऐसे स्थलों में 'परियाय' शब्द का अर्थ बुद्धोपदेश है। वाद में 'परियाय' शब्द का ही विकृत रूप 'पलियाय' हो गया। अशोक के प्रसिद्ध भावू शिलालेख में 'पलियाय' शब्द का प्रयोग इसी अर्थ में मिलता है। मगध के भिक्षु-संघ को कुछ चुने हुए बुद्ध-वचनों के स्वाध्याय करने की प्रेरणा देते हुए प्रियदर्शी 'धम्मराजा' कहते हैं "भन्ते ! ये धम्म-पिलयाय हें। मैं चाहता हूँ कि सभी भिक्षु-भिक्षुणियाँ, उपासक और उपासि-काएँ, इन्हें सदा सुनें और पालन करें। "३ 'पलियाय' शब्द के 'पलि' उपसर्ग का दीर्घ होकर बाद में 'पालियाय' शब्द वन गया। 'पालियाय' शब्द का ही संक्षिप्त रूप बाद में 'पालि' होकर 'बुद्ध-वचन' या 'म्ल त्रिपिटक' के अर्थ में प्रयक्त होने लगा। इस मत की स्थापना भिक्षु जगदीश काश्यप ने अपने 'पालि महाव्याकरण' की वस्तुकथा में योग्यतापूर्वक की है। ४

दूसरा मत, जिसकी स्थापना भिक्षु सिद्धार्थ ने अपने अंग्रेजी निबन्ध ''पािल भाषा का उद्गम और विकास, विशेषतः संस्कृत व्याकरण के आधार पर''में की है, 'इससे कुछ भिन्न है। उनके मतानुसार 'पालि' या ठीक कहें तो 'पािलि' शब्द

१. ब्रह्मजाल-सुत्त (दोघ. १।१)

२. सामञ्जाफल-सूत्त (वीघ-१।२)

इमानि भन्ते धम्मपिलयायानि.....एतान भन्ते धम्मपिलयायानि इच्छामि किति बहुके भिखुपाये भिखुनिये चा अभिखिनं सुनयु च उपधालेयेयु च । हेवं हेवा उपासका च उपासिका चा।

४. पृष्ठ आठ-बारह।

५. बुद्धिस्टिक स्टडीज् (डा० लाहा द्वारा सम्पादित) पृष्ठ ६४१-६५६

का मूल उद्गम संस्कृत 'पाठ' शब्द है। इस मत के अनुसार संस्कृत 'पाठ' शब्द का का ही विकृत या परिवर्तित रूप 'पाळि' या 'पालि' है। यह विकास-क्रम भिक्षु सिद्धार्थ के मतानुसार कूछ-कूछ इस प्रकार चला। प्राचीन काल में 'पाठ' शब्द का प्रयोग ब्राह्मण लोग विशेषतः वेद-वाक्यों के 'पाठ' के लिये किया करते थे। भग-वान् बुद्ध के समय में भी यह परम्परा ब्राह्मणों में चली आ रही थी। जब अनेक **ब्राह्मण-महाशाल बुद्ध-मत में प्रविष्ट हुए** तो उन्होंने इसी शब्द को, जिसे वे पहले वेद के पाठ के अर्थ में प्रयुक्त करते थे, अब बुद्ध-वचनों के लिये प्रयुक्त करना आरम्भ कर दिया। यह स्वाभाविक भी था। जब उन्होंने बुद्ध को 'मुनि' 'वेदज' '<mark>वेदान्तज्ञ' कह कर अपनी श्रद्धा अर्</mark>पित की, तो उनके वचनों के निर्देश के लिये भी वे पवित्र 'पाठ' शब्द का अभिधान क्यों न करते ? भिक्षु सिद्धार्थ ने ठीक ही 'पाठ' **शस्द के अतिरिक्त कु**छ अन्य शब्दों की सूची दी है, जो पहले वैदिक परम्परा के थे किन्तु बौद्ध संघ में आकर जिन्होंने नये स्वरूप ग्रहण कर लिये थे। 'मंहिता' 'सहित' होगई, 'तन्त्र' 'तन्ति' हो गया, 'प्रवचन' 'पावचन' हो गया। अतः प्राचीन 'पाठ' शब्द का भी बौद्ध संस्करण असम्भव न था। किन्तु बौद्धों ने जो कुछ लिया उसे एक नया स्वरूप भी प्रदान किया। संस्कृत 'पाठ' शब्द भिक्ष्-संघ में आकर 'पाळ' हो गया। यह ध्वनि-परिवर्तन भाषा-विज्ञान के नियमों के आधार पर सर्वथा सम्भव भी था। संस्कृत के सभी मूर्द्धन्य व्यञ्जन (ट्ठ्ड्ड्ण्)पालि और प्राकृत भाषाओं में 'ऌू' हो जाते हैं। उदाहरणतः संस्कृत 'आटविक' पालि मे '<mark>आळविक' है, सं० 'पटच्चर' पालि में 'पळच्चर' है, सं० '</mark>एडक' पालि में 'एलक' है। इसी प्रकार सं० वेणु-पालि वेलु; सं० दृढ़-पालि दल्ह, आदि, आदि। 'पाळ' शब्द का ही बाद में विकृत रूप 'पालि' हो गया। यह भी भाषा-विज्ञान सम्बन्धी नियमों के असंगत न था। अन्त्य स्वर-परिवर्तन का विधान पालि में अक्सर देखा जाता है, जैसे संस्कृत'अंगुल' से पालि 'अंगुलि-अंगुली; मं० 'सर्वज' मे पालि सब्बञ्जा आदि, आदि। अतः मिथ्या-साद्श्य के आधार पर 'पाल' गब्द का विकृत रूप 'पालि' हो गया । 'पालि' शब्द में 'लृ' व्यञ्जन वैदिक मुर्छन्य 'लृ' ध्वनि का प्रति-रूप था। इस ध्वनि का विकास कई आधुनिक भारतीय भाषाओं में 'इ' के रूप में हुआ है। यह वैदिक ध्वनि अन्तःस्थ 'ल्' मे भिन्न थी। किन्तु 'ल्' और 'ल्' के <mark>उच्चारणों में भेद न</mark> कर सकने के कारण वाद में मिध्या-साद्व्य के आधार पर 'पालि' शब्द को 'पाळि' शब्द के साथ मिला दिया गया, जो वास्तव में व्यत्पत्ति और अर्थ की दृष्टि से एक विलकुल भिन्न शब्द था। 'पाळि' शब्द के साथ इस प्रकार मिल कर 'पालि' शब्द भी बुद्ध-वचन के ही अर्थ में प्रयुक्त होने लगा। भिक्षु सिद्धार्थ के मतानुसार 'पालि' शब्द की यही निरुक्ति है।

तीसरे मत का निर्देश करने से पूर्व इन दोनों मतों की कुछ समीक्षा कर लेना आवश्यक होगा। भाषा-विज्ञान की दृष्टि से दोनों मत निर्दोष हैं। ध्वनि-परिवर्तन सम्बन्धी नियमों पर दोनों खरे उतरते हैं। दोनों एक दूसरे के विरोधी भी नहीं हैं। जहाँ तक वे भिन्न भिन्न हेतुओं से 'पालि' शब्द का तात्पर्य 'बद्ध-वचन' में दिखलाते हैं, वे एक दूसरे के पूरक हैं। किन्तु ऐतिहासिक दृष्टि से भिक्षु सिद्धार्थ के मत की एक निर्वेलता है। उन्होंने 'पाठ' शब्द का विकृत रूप 'पाळ' बतलाया है और फिर उससे 'पाळि' या 'पालि' शब्द की व्युत्पत्ति की है। इसे ऐतिहासिक रूप से ठीक होने के लिये यह आवश्यक है कि 'पाळ' शब्द का प्रयोग पालि-साहित्य में उपलब्ध हो। तभी उसके आधार पर 'पालि' शब्द की व्युत्पत्ति की स्थापना की जा सकती है। ऐसा कोई उदाहरण भिक्षु सिद्धार्थ ने अपने उक्त निबन्ध में नहीं दिया। आचार्य बुद्धघोष की अट्ठकथाओं से जो उदाहरण उन्होंने दिये हैं, उनमें भी 'इति पि पाठो'ही बुद्धघोषोक्त वचन है, 'इति पि पाळो' नहीं । जब बुद्धघोष के समय अर्थात ईसा की चौथी-पाँचवीं शताब्दी तक 'पाठ' शब्द का वैसा ही संस्कृत का सा रूप पालि-साहित्य में मिलता है, तो फिर इम स्थापना के लिये क्या आधार है कि बद्ध-काल में ही संघ में आकर उसका रूप 'पाळ' हो गया था ? वास्तव में ऐतिहासिक दृष्टि से तो यही अधिक युक्तियुक्त जान पड़ता है कि 'इति पि पालि' के बाद ही. उससे पहले नहीं, 'इति पि पाठों' लिखना आरम्भ किया गया होगा, जब कि त्रिपिटक के पठन-पाठन का प्रचार कुछ अधिक बढ़ा होगा । श्रीमती रायस डेविडस **का भी य**ही मत है<sup>9</sup>। अतः भिक्षु सिद्धार्थ की व्युत्पत्ति के लिये कोई अवकाश नहीं रह जाता । इस ऐतिहासिक आधार की कमी के कारण वह प्रामाणिक नहीं माना जा सकता। भिक्षु जगदीश काश्यप के मत में ऐसी कोई कमी दिखाई नहीं देती । भात्रू शिलालेख का अद्वितीय साक्ष्य उसे प्राप्त है । 'पेय्यालं' शब्द में भी यही तत्व निहित है<sup>२</sup>। अतः एक पूरी परम्परा का आधार लेने के कारण और इस **कारण भी कि पा**लि साहित्य में उपलब्ध 'पालि' शब्द के समस्त विकृत

१. देखिये उनका शाक्य और बुद्धिस्ट आँरीजिन्स, पृष्ठ ४२९-३०

२. देखिये पालि महाब्याकरण, पृष्ठ तेतालोस (वस्तुकथा)

या विकसित रूपों के साथ उसकी संगति लग जाती है, वह मत हमार वनमान जान की अवस्था में एक मान्य सिद्धान्त है।

'पालि' शब्द की व्युत्पत्ति के विषय में तीसरा मत पं० विषुशेखर भट्टाचार्य का है । उनके मतानुप्तार 'पालि' शब्द का अर्थ 'पंक्ति' है और इस प्रकार वह संस्कृत 'पालि' शब्द का पर्यायवाची है। इस मत को पालि भाषा और साहित्य का भी कुछ समर्थन प्राप्त न हो, ऐसी बात नहीं है। प्रसिद्ध पालि कोश 'अभिधानप्पदीपिका' 🥒 (बारहवीं शताब्दी) में 'पालि' शब्द के 'बुद्धवचनं' अर्थ के साथ साथ 'पंक्ति' अर्थ भो दिया गया है। "तन्ति बुद्धवचनं पन्ति पालि"। पालि-साहित्य में 'अम्ब-पालि' 'दन्तपालि' जैसे प्रयोग भी 'पालि' शब्द के 'पंक्ति' अर्थ को ही द्योतित करते हैं। अतः 'पालि' शब्द का अर्थ पंक्ति' और बाद में 'ग्रन्थ की पंक्ति' इस आघार पर कर लिया गया है और बुद्धवोष द्वारा प्रयुक्त अर्थ के साथ उसकी संगति भी मिला लो गई है। किन्तु इस मत में दोष फिर भी स्पष्ट हैं। भिक्षु जगदीश काश्यप ने उसमें प्रवानतया तीन कमियाँ दिखाई हैं। १ (१) 'पंक्ति' के लिये लिखित ग्रन्थ का होना आवश्यक है। त्रिपिटक प्रथम शताब्दी ईसवी पूर्व से पहले लिखा नहीं गया था। अतः उस समय के लिये त्रिपिटिक के उद्धरण के लिये 'पालि' या 'पंक्ति' गब्द इस अर्थ में नहीं उपयुक्त हो सकताथा। (२) 'पालि' शब्द का अर्थ यदि 'पंक्ति' होता तो उस अवस्था में 'उदान-पालि' जैसे प्रयोगों में 'उदान-वंक्ति' अर्थ करने से कोई समभने योग्य अर्थ नहीं निकलता (३) 'पार्लि' शब्द का अर्थ यदि 'पंक्ति'होता तो अट्ठकथाओं आदि में कहीं भी उसका बहुवचन में भा प्रयोग दृष्टिगोचर होना चाहियेथा, जो नहीं होता। अतः 'पालि' शब्द का 'पंक्ति' अर्थ उसके मौलिक स्वरूप तक हमें नहीं ले जा सकता। हाँ, भिक्षु जगदीश कार्यप ने जो आपत्तियाँ उठाई हैं, उनमें से प्रथम के उत्तर में आंशिक रूप से यह कहा जा सकता है कि त्रिपिटक की अलिखित अवस्था में 'पालि' या 'पंक्ति' शब्द से तात्पर्य केवल शब्दों की पठित पक्ति मे लिया जाता रहा होगा और उसके लेखबद्ध कर दिये जाने पर उसकी लिखित पंक्ति ही 'पालि' कहलाई जाने लगी होगी । श्रीमती राययस डेविड्स ने इसी प्रकार का मत प्रकाशित किया है ।<sup>२</sup>

१. पालि महाव्याकरण, पृष्ठ आठ (वस्तुकथा)

२. देखिये उनका शाक्य और बुद्धिस्ट ऑरीजिन्स, पृष्ठ ४२९-३०

फिर भी इस मत से 'पािंठ' शब्द की व्युत्पत्ति पर कुछ प्रकाश नहीं पड़ता। अतः प्रस्तुत प्रसंग में वह हमारे लिये महत्वपूर्ण नहीं हो सकता।

उपर्युक्त मतों के अलावा एक मत जर्मन विद्वान् डा॰ मैक्स वेलेसर ने सन् १९२४ और फिर १९२६ में प्रकाशित किया था। इस मत के अनुसार ('पाटिल' या 'पाडिल' (पाटिलपुत्र की भाषा) शब्द का ही संक्षिप्त रूप 'पालि' हैं। चूंकि 'पालि' शब्द का प्रयोग भाषा-विशेष के अर्थ में अट्ठकथाओं तक में कहीं मिलता नहीं, अतः मैक्स वेलेसर का मत अपने आप गिर जाता है। डा॰ थॉमस द्वारा उसका पर्याप्त प्रतिवाद कर दिये जाने परी आज उसका कोई नाम नहीं लेता। यही भाग्य कुछ अन्य अल्प प्रसिद्ध मतों का भी हुआ है,जिनमें ऐतिहासिक सत्य की अपेक्षा उनके उद्भावकों का बुद्धि-वैचित्र्य ही अधिक दिखाई पड़ता है। इस प्रकार कुछ 'पिल्ल' (गाँव) शब्द से 'पालि' भाषा की उत्पत्ति बताकर उसे ग्रामीण भाषा बताना चाहते हैं, कुछ प्राकृत-पाकट-पाअड-पाअल-पालि इस प्रकार उसकी व्युत्पत्ति करना चाहते हैं, कुछ संस्कृत 'प्रालेय' या 'प्रालेयक' (पड़ोसी) शब्द से उसकी व्युत्पत्ति बताकर उसमें एक विशिष्ट ऐतिहासिक तथ्य की खोज करना चाहते हैं रें। यह सब अन्धकार ही अन्धकार है।

हाँ, 'अभिधानप्पदीपिका' के 'पालि' शब्द के महत्वपूर्ण अर्थ को लेकर हमें कुछ और विचार कर लेना चाहिये। 'पालि' शब्द को तन्ति ' (संस्कृत तन्त्र) 'बृद्ध-वचन' और 'पंक्ति' का समानार्थवाची मानते हुए इसकी व्युत्पत्ति वहाँ की गई है—-'पा-पालेति रक्खतीति पालि' अर्थान् जो पालन करती है, रक्षा करती है, वह 'पालि' है। किसको पालन करती है? किसकी रक्षा करती है? स्पष्टतम उत्तर है बृद्ध-वचनों को। 'पालि' ने किस प्रकार बृद्ध-वचनों का पालन किया, किस प्रकार उनकी रक्षा की? एक उत्तर है त्रिपटक के रूप में उनका संकलन कर के,

१. इंडियन हिस्टोरिकल क्वार्टरली, दिसम्बर १९२८ पृष्ठ ७७३; मिलाइये विटरनित्जः इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६०५ (परिशिष्ट दूसरा); लाहाः पालि लिटरेचर, जिल्द पहली, पृष्ठ १८ (भूमिका); देखिये बुद्धिस्टिक स्टडीज (डा० लाहा द्वारा सम्पादित) पृष्ठ ७३०-३१ में डा० कीय द्वारा मैक्स वेलेसर के मत का खण्डन भी।

२. देखिये जहांगीरदार-कृत कम्पेरेटिव फिलॉलॉजी आँव दि इन्डो आर्यन लेंग्वेजेज में पालि-सम्बन्धी विवेचन।

दूसरा उत्तर है लंकाधिपति वट्टगामिण के समय में उनको लेखबद्ध कर के। त्रिपिटक का संकलन किया, इसिलये 'पालि' 'बुद्ध-वचन' है, त्रिपिटक को लेखबद्ध किया, इसिलये 'पालि' 'पंक्ति' है। ऐसा मालूम पड़ता है 'अभिधानप्पदीपिका' कार ने 'पालि' शब्द के इस पालन करने या रक्षा करने सम्बन्धी अर्थ पर जोर देकर उस महत्वपूर्ण ऐतिहासिक कार्य की ओर संकेत किया है, जो सिहल में सम्पादित किया गया और जिसके विषय में 'महावंश' में लिखा है "त्रिपिटक की पालि (पंक्ति) और उसकी अट्ठकथा को, जिन्हें पूर्व में महामित भिक्षु कंठस्थ कर के ले आये थे, प्राणियों की (स्मृति-) हानि देख कर, भिक्षुओं ने एकत्रित हो, धर्म की चिरस्थित के लिये पुस्तकों में लेखबद्ध करवाया।'' कुछ भी हो, 'पालि' शब्द के इतिहास की दृष्टि से 'अभिधानप्पदीपिका' की निरुक्ति अवश्य महत्वपूर्ण है, यद्यपि वह 'पालि' शब्द के मौलिक रूप 'परियाय' पर विचार नहीं करती। वह केवल उसका समानार्थवाची 'बुद्ध-वचन' शब्द दे देती है। कुल मिलाकर हम कह सकते हैं कि 'पालि' शब्द की निरुक्ति और उसका अर्थ-निर्वचन जो 'परियाय' या 'पलियाय शब्द में उसके मुल रूप को खोजता है, हमारे वर्तमान ज्ञान की अवस्था में एक मान्य सिद्धान्त है। 'तत्तु समन्वयात्'।

#### पालि भाषा

उपर हमने चौदहवीं शताब्दी तक का 'पालि' शब्द का इतिहास देखा है। इस बीच हमें एक भी उदाहरण ऐसा न मिला जिसमें 'पालि' शब्द का प्रयोग भाषा-विशेष के अर्थ में किया गया हो। फिर कव इस शब्द का प्रयोग बुद्ध-वचन के स्थान पर जिस भाषा में बुद्ध-वचन लिखे गये, उसके लिये होने लगा, इसका निर्धारण करना कठिन है। फिर भी हुआ यह बड़े स्वाभाविक नियम के आधार पर। पहले 'तन्ति' या त्रिपिटक की भाषा को द्योतित करने के लिये सिंहल में 'तन्ति-भाषा' जैसा सामासिक शब्द प्रचलित हुआ। उसी का समानार्थवाची शब्द 'पालि-भाषा' भी वाद में प्रयुक्त होने लगा। पालि-भाषा' अर्थात् पालि (बुद्ध-वचन) की भाषा। बाद में स्वयं 'पालि' शब्द ही भाषा के लिये प्रयुक्त होने लगा। आज 'पालि' से तात्पर्य हम उस भाषा से लेते हैं, जिसमें स्थिवरवाद बौद्धधर्म का

४. ३३।१००-१०१; देखिये महावंश पृष्ठ १७८-७९ (भदन्त आनन्द कौसल्या-यन का अनुवाद)

तिपिटक और उसका सम्पूर्ण उपजीवी साहित्य रक्खा हुआ है। किन्तु 'पालि' शब्द का इस अर्थ में प्रयोग स्वयं पालि-साहित्य में भी कभी नहीं किया गया है। जिस भाषा में तिपिटक लिखा गया है, उसके लिये वहाँ मागवो, मगच-भाषा, मागधा निरुक्ति, मागविक भाषा जैसे शब्दों का ही व्यवहार किया गया है, जिनका अर्थ होता है मगब-देश में बोले जाने वाली भाषा। इस प्रकार के प्रयोगों के कुछ-एक उदाहरण ही यहाँ पर्याप्त होंगे, यथा, मागवानं निरुत्तिया परिवत्तेहि (मागओ भाषा में रूबान्तरित करो )--महावंश, परिच्छेद ३७। ..... भातिस्तं मागवं सद्दु तक्तामं (मागवो भाषा के व्याकरण का निरूपण करूँगा)-मोग्गल्ठान-व्याकरण का आदि श्लोक, आदि। सिंहली परम्परा के अनुसार मागवी ही वह 'मूछ' भाषा है, जितमें भगवान् बुद्ध ने उपदेश दिये थे और जिसमें ही उनका संग्रह 'तिपिटक' नाम से किया गया था। इसी अर्थ को व्यक्त करते हुए कच्चान-ब्याकरण में कहा गया है "सा मागवी मूल भा**सा….सम्बुद्धा** चापि भासरे" (मागबी ही वह मूल भाषा है जिसमें ..... सम्यक् सम्मुद्ध ने भी भाषण दिया )।अर्ठकयाचार्यं भगवान् बुद्धघोष की भी यही मान्यता थी"सम्मा-सम्बद्धेन बृतायकारो मागधको वोहारो" (सम्यक् सम्बद्ध के द्वारा प्रयुक्त मागधी भाषा-प्रयोग) --सनन्त रासादिका । इस रूप में मागधी भाषा की प्रतिष्ठा स्थविर-वादी बौद्ध ताहित्य में इतनी अधिक है कि कहीं कहीं उसके गौरव के विषय में इतना अधिक अर्थवाद कर दिया गया है कि वह आधुनिक ऐतिहासिक बुद्धि को कुछ अवरता भी है। मागधी भाषा को यहाँ सम्पूर्ण प्राणियों की आदि भाषा ही मान लिया गया है। आचार्य बुद्धवोष ने 'विसुद्धिमग्ग' में कहा है "मागधिकाय सब्बततानं मूलभासाय" (सम्पूर्ण प्राणियों की मूल भाषा मागबी का)। इसो प्रकार महावंश, परिच्छेर ३७ में कहा गया है "सब्बेसं मूलभासाय मागवाय निहतियां (सम्पूर्ग प्राणियों की मूल भाषा मागवी भाषा का) आदि। निश्चय ही सिंहली परम्परा अपनी इस मान्यता में बड़ी दृढ है कि जिसे हम आज़ 'पालि' कहते हैं, वह बुद्धकालीन भारत में बोले जाने वाली मगव को भाषा ही थी। कहाँ तक या किन अर्थों में यह परम्परा ठीक है, यह हमारे अध्ययन की सम्भवतः सब से अधिक महत्वपूर्ण समस्या है। पालि स्वाध्याय के प्रयम युग में उपर्युक्त सिंहली परम्परा सिंहली भिक्षुओं की एक मनगढंत कल्पना मातो जातो थो। ओल्डनबर्गने इस मान्यता के प्रचार में काफी योग दिया था। अनेक प्रसिद्ध भारतीय विद्वान् भी उनके इस प्रवाह में बह गये

थे। किन्तु उसके बाद इस दिशा में जो महत्वपूर्ण गिवेधण-कार्य हुआ है, उससे अब हमें पथभ्रष्ट होने की आवश्यकता नहीं है। इस महत्वपूर्ण समस्या पर हम अभी भारतीय भाषाओं के विकास में पालि की पृष्टभूमि को देखने के बाद आयेंगे।

#### भारतीय भाषात्रों के विकास में पालि का स्थान

भारतीय भाषाओं का इतिहास तीन युगों या विकास-श्रेणियों में विभक्त किया गया है (१) प्राचीन भारतीय आर्य-भाषा युग (वैदिक युग.से ५०० ईसवी पूर्व तक (२) मध्यकालीन भारतीय आर्य-भाषा युग (५०० ईमवी पूर्व से १००० ईसवी तक (२) आधुनिक आर्य-भाषा युग (१००० ईसवी से अब तक) । प्रथम युग की भाषा का नमुना हमें ऋग्वेद की भाषा में मिलता है। उसमें तत्का-लीन अनेक बोलियों का सम्मिश्रण है। ऋग्वेद की भाषा का विकास अन्य वेदों. त्राह्मण-प्रन्थों और सूत्र-प्रन्थों में हुआ है। मध्यकालीन भारतीय आर्य-भाषा युग में एक ओर वेद की भाषा की विविधता को नियमित किया गया, उसे एकरूपता प्रदान की गई, जिसके परिणाम-स्वरूप एक राष्ट्रीय, अन्तर्प्रान्तीय साहित्यिक भाषा का 'संस्कृत' के नाम से विकास हुआ और दूसरी ओर उसी के समकालिक. ऋग्वेद की विविधतामयी भाषा अनेक प्रान्तीय बोलियों के रूप में विकास ग्रहण करती गई। जब भगवान् बुद्ध ने मगध-प्रान्त में भ्रमण करते हुए वहाँ की जन-भाषा में उपदेश दिया तो यह वही ऋग्वेद की विविधतामयी भाषा के प्रान्तशः विकसित रूपों में से एक थी। तथागत के 'वाचनामग्ग' होने का गौरव मिलने के कारण इसका भी रूप बाद में राष्ट्रीय हो गया और इसी कारण अनेक बोलियों, प्रान्तीय भाषाओं और उपभाषाओं का संमिश्रण भी इसमें हो गया। इसे हम आज <sup>'पालि'</sup> <mark>भाषा कहते हैं । इस प्रकार संस्कृत और</mark> पालि का विकास समकालिक है । मध्यकालीन भारतीय आर्य-भाषा युग में इस जन-भाषा के विकास के हम तीन स्तर देखते हैं (१) पालि और अशोक की धर्मलिपियों की भाषा (५०८

१. डा० विमला चरण लाहा जैसे आधुनिक विद्वान् भी हम मोह से मुक्त नहीं हो पाये हैं। देखिये उनका हिस्ट्री आँव पालि लिटरेचर, जिल्द पहली, पुष्ठ, ११ (भूमिका) जहाँ उन्होंने मागधी निरुक्ति को सिहली भिक्षुओं की शुद्ध गढ़त कहा है।

ईसवी पूर्व से १ ईसवी पूर्व सेक (२) प्राकृत भाषाएँ (१ से ५०० ईसवी तक) (३) अपभ्रंश भाषाएँ (५०० ईसवी से १००० ईसवी तक। आधुनिक युग में आकर इन्हीं अपभ्रंश भाषाओं से हमारी हिन्दी, मराठी, गुजराती आदि वर्तमान प्रान्तीय भाषाओं का विकास हुआ है। इस ऐतिहासिक पूष्ठभूमि के वाद अव हमें पालि भाषा के स्वरूप आदि पर कुछ अधिक स्पष्टता के साथ विचार करना है। पालि किस प्रदेश की मूल भाषा थी?

पालि भाषा के विषय में सब से अधिक महत्वपूर्ण प्रश्न है—वह किस प्रदेश की मूल भाषा थी? सिंहली परम्परा उसे मागधी या मगध की भाषा मानती है, यह हम अभी कह ही चुके हैं। किन्तु यह समस्या इतनी सस्ती निवटने वाली नहीं है। विद्वानों के एतिहषयक मतों का यदि संग्रह किया जाय तो वह एक लम्बी स्ची होगी। सभी मत उसे भिन्न भिन्न प्रान्तों की भाषा मानने के पक्षपाती हैं। कुछ विद्वानों के मतों का निदर्शन करना यहाँ आवश्यक होगा।

- (१) प्रोफेसर रायस डेविड्स पालि भाषा का आधार कोशल प्रदेश में छठी और सातवीं शताब्दी ईसवी पूर्व में बोले जाने वाली भाषा थी। कारण (१) भगवान् बुद्ध कोशल प्रदेश के थे, अतः उनकी मातृभाषा यही थी और इसी में उन्होंने उपदेश दिये थे (२) भगवान् बुद्ध के परिनिर्वाण के बाद सौ वर्ष के भीतर प्रधानतः कोशल प्रदेश में ही उनके उपदेशों का संग्रह किया गया।
- (२,३) वैस्टरगार्ड<sup>२</sup> और ई० कुड्न<sup>3</sup>—पालि उज्जियनी-प्रदेश की बोली थी। कारण (१) गिरनार (गुजरात) के अशोक के शिलालेख से इसका सर्वाधिक साम्य है (२) कुमार महेन्द्र (मिहन्द) जिन्होंने लंका में बौद्ध धर्म का प्रचार किया और पालि त्रिपिटक को वहाँ पहुँचाया, की मातु-भाषा यही थी।
  - (४) आर० ओ० फ्रैंक<sup>४</sup>---पालि-भाषा का उद्गम-स्थान विन्ध्य-प्रदेश

१. बुद्धिस्ट इन्डिया, पृष्ठ १५३-५४; केम्ब्रिज हिस्ट्री ऑव इन्डिया, जिल्द पहली, पृष्ठ १८७; पालि डिक्शनरी, पृष्ठ ५ (प्राक्कथन)
२.३,४,५ लाहा:पालि लिटरेचर, जिल्द पहली, पृष्ठ ५०-५६ (भूमिका);
बुद्धिस्टिक स्टडीज (डा० लाहा द्वारा सम्पादित) पृष्ठ २३३
देखिये गायगर:पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज पृष्ठ ३-४ (भूमिका)
विटरनित्जः इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६०४ (परिशिष्ट दूसरा)

- है। कारण (१) गिरनार-शिलालेख से उसका सर्वाधिक साम्य है। निषेधात्मक कारण देते हुए फ्रैंक ने कहा है कि पालि उत्तर भारत के पूर्वी भाग की भाषा नहीं हो सकती, उत्तर-पश्चिमी भाग के खरोष्ट्री लेखों से भी उसकी समानताएँ और असमानताएँ दोनों हैं, इसी प्रकार दक्षिण के लेखों की भाषा से भी उसकी विभिन्नता है। अधिकतर उसका साम्य मध्य-देश के पश्चिमी भाग के लेखों से है, यद्यपि यहाँ भी कुछ असमानताएँ हैं। अतः पालि भाषा का उद्गम-स्थान 'विन्ध्य के मध्य और पच्छिमी भाग का प्रदेश' है।
- (५) स्टैन कोनो विन्ध्य-प्रदेश पालि-भाषा का उद्गम-स्थान है। कारण (१) पैशाची प्राकृत से पालि का अधिक साम्य है। (२) पैशाची प्राकृत विन्ध्य-प्रदेश में उज्जयिनी के आसपास बोली जाती थी। यहाँ यह स्मरण रखना आवश्यक होगा कि पैशाची प्राकृत-सम्बन्धी स्टैन कोनो का यह मत प्रसिद्ध भाषातत्वविद् ग्रियमंन के मत से नहीं मिलता, जिसके अनुसार पैशाची प्राकृत केकय और पूर्वी गान्धार की बोली थी। ग्रियसंन का मत ही अधिक युक्तियुक्त माना गया है।
- (६) डा० ओल्डनबर्ग पालि किलग देश की भाषा थी। कारण (१) लंका के पड़ोसी होने के कारण किलग से ही लंका में धर्मोपदेश का कार्य शताब्दियों के अन्दर सम्पादित किया गया। (२) खंडगिरि के शिलालेख से पालि का अधिक साम्य है। ओल्डनबर्ग के मत को समभने के लिये यह जानना आवश्यक होगा कि महेन्द्र द्वारा लंका में बुद्ध-धर्म के प्रचार की बात को ओल्डनवर्ग ने ऐति-हासिक तथ्य नहीं माना है। उनके मतानुसार किलग के निवासियों ने लंका में बुद्ध-धर्म का प्रचार किया और इसमें कई शताब्दियाँ लगीं।
- (७) ई० मुलर<sup>२</sup>—किंलग ही पालि का उद्गम-स्थान है। कारण, यहीं से सब से पहले लोगों का लंका में जाकर बसना और धर्म प्रचार करना अधिक संगत है।

आगे के मतों का निर्देश करने के पूर्व उपर्युक्त मतों की कुछ समीक्षा कर हैना आवश्यक होगा। इन सब मतों में सब से मुख्य बात यह है कि ये सभी मत

१. विनय-पिटक (डा० ओल्डनबर्ग द्वारा रोमन अक्षरों में सम्पादित) जिल्ह पहली, पृष्ठ १-५६ (भूमिका)

२. सिम्पलीफाइड ग्रामर आँव दि पालि लेग्वेज, पृष्ट ३ (भूमिका)

पालि भाषा की उत्पत्ति केविषय में सिहली परम्परा से असहमत हैं। पालि भाषा के मागधी आधार को वे किसी भी अर्थ में स्वीकार नहीं करते । केवल रायस डेविड्स के मत में उसके लिये कुछ अवकाश अवश्य है। भगवान कोशल में उत्पन्न हुए, मगब में घूमे-फिरे, अतः उनके उपदेशों का माध्यम कोशल की भाषा भी हो सकती थीं, मगध को भाषा भी और उनका संमिश्रण भी। किन्तु रायस डेविड्स का अपने मत को सिद्ध करने के लिये यह अनुमान करना कि अशोक के अभिलेखों की भाषा छठी और सातवीं शताब्दी ईसवी पूर्व की कोशल प्रदेश में बोले जाने वाली भाषा का ही विकसित रूप है, अथवा यह कि अशोककालीन मगध-शासन की राष्ट्र-भाषा कोशल प्रदेश की टकसाली भाषा ही थी, ठीक नहीं माना जा सकता। प्रतिवेशी कोशल राज्य के मगध में सम्मिलित हो जाने के बाद मगध-साम्प्राज्य जब अपनी चरम उन्नति पर पहुँचा तो यही मानना अधिक युवितसंगत है कि मगद्य की भाषा को ही राष्ट्र-भाषा होने का गौरव मिला। हाँ, चारों ओर की जनपद-बोलियों को भी, जिनमें एक प्रधान कोशल प्रदेश की बोली भी थी, उसमे अपना उचित स्थान मिला। एक सार्वदेशिक, टकसाली, राष्ट्-भाषा के निर्माण में प्रादेशिक बोलियों का इस प्रकार का सहयोग सर्वथा स्वाभाविक है। अत: कोशल-प्रदेश की बोली का भी अन्तर्भाव मगध की राष्ट्र-भाषा (मागधी भाषा ) में हो गया था, ऐसा हम कह सकते हैं । वैसे यदि रायस डेविड्स के मत को उसके मौलिक रूप में देखा जाय तो उसका कोई आधार ही नहीं मिलता, क्योंकि जैमा डा० विन्टरनित्ज ने भी कहा है, छठी और सातवीं शताब्दी ईसवी पूर्व की कोशल प्रदेश की बोली की आज हमारी जानकारी ही क्या है, जिसके आधार पर हम उसे पाछि का मूल रूप मान सकें े वैस्टरगार्ड, ई० कहान, फ्रैंक और स्टैन कोनों के ऊपर निर्दिध्ट मत भी, जो किसी न किसी प्रकार विन्ध्य-प्रदेश को पालि का जन्म-स्थान मानते हैं, एकांगदर्शी हैं। अधिक से अधिक वे पालि भाषा के मिश्रित ह्य को, जो एक साहित्यिक एवं अन्तर्प्रान्तीय भाषा के लिये सर्वया अनिवार्य है व्यंजित करते हैं। इससे अधिक उनका और कुछ महत्व नहीं है। फ्रैंक ने विन्ध्य-

१. इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६०५ (परिशिष्ट २); डा० कीय ने भी रायस डेविड्स के मत का खंडन किया है। देखिये इंडियन हिस्टोरिकल क्वार्टरली, सितम्बर १९२५ में प्रकाशित कीय का 'पालि वि लेंग्बेज ऑब सदन बुद्धिस्ट्स्' शीर्षक निबन्ध।

त्रदेश के मध्य और पच्छिमी भाग को पालि का उद्गम-स्थान बताने के अतिरिक्त एक और विचित्र बात कही है। उन्होंने सामान्यतः पालि समभे जाने वाली भाषा (अर्थात त्रिपिटक और उसके उपजीवी साहित्य की भाषा) के लिये ती 'साहित्यिक पालि' शब्द का प्रयोग किया है और 'पालि' शब्द से उन्होंने बुद्धकालीन भारत में बोले जाने वाली अन्य सब आर्य-भाषाओं को अभिप्रेत करना चाहा है। फैंक का यह पारिभाषिक शब्द-निर्माण भ्रमात्मक ही सिद्ध हुआ है। जिन आर्य-भाषाओं को उन्होंने 'पालि' कहा है, उनके लिए भारतीयसाहित्य में प्राकृत भाषाओं का नाम रूढ है और आज भी उनका यही नाम प्रचलित है। अतः उसी का प्रयोग करना अधिक उचित जान पडता है। त्रिपिटक की भाषा के लिए केवल 'पालि' नाम पर्याप्त है। उसके साथ 'साहित्यिक' लगाने से भ्रम पैदा होने की आशंका हो जाती है। स्टैन कोनो का मत पैशाची प्राकृत को उज्जियिनी-प्रदेश की बोली बतलाता है और इस प्रकार भाषातत्विवदों के सामने एक नई समस्या खड़ी कर देता है। वास्तव में उनका यह मत विद्वानों को कभी ग्राहच नहीं हुआ है और पैशाची को केकय और पूर्वी गान्धार की बोली मानना ही सब प्रकार ऐति-हासिक और भाषावैज्ञानिक तथ्यों से संगत है। ओल्डनबर्ग और ई० मुलर के मत प्रधानतः कल्पनाप्रसुत हैं । ओल्डनबर्ग को अपने मत-स्थापन में महेन्द्र के लङ्का में धर्म-प्रचार संबंधी कार्य को भी, जो अन्यथा सब प्रकार ऐतिहासिक तथ्यों से सिद्ध है, अनैतिहासिक मानना पड़ा है। इसी से उनके मत की गंभीरता का पता लग जाता है। खंडगिरि के शिलालेख के साक्ष्य पर पालि का जन्म-स्थान किंग वतलाना उतना ही अपूर्ण सिद्धांत है जितना गिरनार के शिलालेख के आधार ' पर उसे उज्जयिनी-प्रदेश की बोली ठहराना । पालि के प्रांतीय कारणों सं उत्पन्न मिश्रित स्वरूप को दिखाने के अतिरिक्त इन मतों का अन्य कोई साक्ष्य या महत्व नहीं है।

जिन विद्वानों ने पालि-भाषा के मागधी आधार को स्वीकार किया है, अयवा जिन्होंने सिंहली परम्परा को कुछ विशिष्ट अर्थों में समभने का प्रयत्न किया है, उनमें जेम्स एिवस, चाइल्डर्स, विडिश, विन्टरनित्ज, ग्रियर्सन और गायगर के

देखिये आगे दूसरे अध्याय में 'पालि साहित्य का उद्भव और विकास' सम्बन्धी विवेचन ।

नाम अधिक प्रसिद्ध हैं । भिक्षु सिद्धार्थ<sup>9</sup> और भिक्षुजगदीश काश्यप<sup>२</sup> जैसे भारतीय बौद्ध विद्वानों ने भी इसी मत का प्रतिपादन किया है। जेम्स एल्विस और चाइ-ल्डर्स की यह मान्यता है कि 'मागधी' ही पालि भाषा का मौलिक और सबसे अधिक उपयुक्त नाम है । जेम्स एित्वस के मतानुसार बुद्धकालीन भारत में १६ प्रादे-शिक बोलियाँ प्रचलित थीं। इनमें 'मागधी' बोली में ,जो मगध में बोली जाती थी, भगवान् बुद्ध ने उपदेश दिये थे। विडिश ने भी पालि के 'मागघी' आधार को सिद्ध करने का प्रयत्न किया है। विटरनित्ज का मत भी इसी के समान है। उनका कहना है कि पालि एक साहित्यिक भाषा थी,जिसका विकासअनेक प्रादेशिक बोलियों के समिश्रण से हुआ था, जिनमें 'प्राचीन मागधी' प्रधान थी। 3 ग्रियर्सन ने पालि के मागधी आधार को तो स्वीकार किया है, किन्तु पालि में तत्कालीन पश्चिमी बोलियों के प्रभाव को देखकर उन्हें यह मानना पड़ा है कि पालि का आधार विश्द्ध मागधी न होकर कोई पश्चिमी बोली है। इसी को सिद्ध करने के लिए उन्होंने यह कल्पना कर डाली है कि पालि का विकास मागधी भाषा के उस रूप से हुआ जो तक्षशिला विश्वविद्यालय में बोला जाता था और जिसमें ही त्रिपिटक का संस्करण वहाँ किया गया था । किन्तु न तो मागधी भाषा के वहाँ शिक्षा के माध्यम के रूप में प्रयुक्त होने की और न उसमें त्रिपिटक के वहाँ संकलित होने की कोई अकाट्य युक्ति ग्रियर्सन या अन्य किसी विद्वान् ने अभी तक दी है। " जर्मन विद्वान् गायगर का मत उपर्युक्त सभी मतों से अधिक परिपूर्ण और ग्राहच है। उनके अनुसार पालि मागधी भाषा का ही एक रूप है, जिसमें भगवान बुद्ध ने उपदेश दिये थे। यह भाषा किसी जनपद-विशेष की बोली नहीं थी, विलक सभ्य-समाज में बोले जाने वाली एक सामान्य भाषा थी, जिसका विकास बद्ध-पूर्व युग से हो रहा था। इस प्रकार की अन्तर्प्रान्तीय भाषा में स्वभा-

१. बुद्धिस्टिक स्टडीज (डा० लाहा द्वारा सम्पादित) पृष्ठ ६४१-५६

२. पालि महाव्याकरण की वस्तुकथा।

३. इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १३

४. भांडारकर कमेमोरेशन वोल्यूम, पृष्ठ ११७-१२३ (ग्रियसेन का 'दि होम ऑब लिटररी पालि' शीर्षक लेख)

५. यह आलोचना डा० कीथ की है। देखिये उनका 'दिहोम आंव पालि' शीर्षक निबन्ध, 'बुद्धिस्टिक स्टडीज' (डा० लाहा द्वारा सम्पादित) पृष्ठ७३९

वतः ही अनेक बोलियों के तत्व विद्यमान थे। एक मगव का निवासी इसे एक एक प्रकार से बोलता था, कोशल का दूसरी प्रकार से और अवन्ती का किसी तीसरे प्रकार से यद्यपि भगवान् बुद्ध मगध प्रदेश के नहीं थे, किन्तु उनका जीवन-कार्य अधिकांश वहीं संपादित किया गया था। अतः मगध की बोली की उनकी भाषा पर अमिट छाप पड़ी होगी। इसलिए उनकी भाषा को आसानी से 'मागधी' कहा जा सकता है, फिर चाहे उसमें मागधी बोली की कुछ विशेषताएँ भले ही उपलब्ध न हों। अतः गायगर के मतानुसार पालि विश्रुद्ध मागधी तो नहीं थी, किन्तु उस पर आश्रित एक लोक-भाषा थी, जिसमें भगवान् बुद्ध न अपने उपदेश दिये थे ।

वास्तव में पालि कहाँ तक या किन अर्थों में मागधी थी या नहीं, यह हमारे अध्ययन की सबसे बड़ी समस्या है। जिस मागधी का विवरण उत्तरकालीम प्राकृत-वैयाकरणों ने दिया है या जिसके स्वरूप का दर्शन कतिपय अभिलेखों या नाटक-ग्रन्थों में होता है, उससे तो पालि निश्चयतः भिन्न है, ऐसा कहा जा सकता है । प्राकृत-व्याकरणों ,अभिलेखों और नाटक-ग्रन्थों की मागधी का विकास पालि के बाद हुआ है। इस प्रकार की मागधी भाषा के रूप की दो प्रधान विशेषताएँ हैं (१) प्रत्येक रु और सुका ऋमशः लृ और शुमें परिवर्तित हो जाना (२) पुल्लिङ्ग और नपुंसकलिङ्ग अकारान्त शब्दों का प्रथमा विभक्ति एक वचन का रूप एकारान्त होना। पालि में र रहता है, उसका 'ल्' में परिवर्तन केवल अनि यमित रूप से कभी-कभी होता है, सर्वथा नियमानुसार नहीं। उदाहरणतः अशोक के पश्चिम के लेखों में राजा, पूरा, आरिभत्वा जैसे प्रयोग मिलते हैं, किन्तु पूर्व के लेखों में उनके कमशः लाजा, पूलुवं, आलभितु रूप हो जासे हैं। 'स्' का 'श्' में परिवर्तन तो पालि में होता ही नहीं । 'श्' पालि में है ही नहीं । केवल अशोक के उत्तर (मनसेहर) के शिलालेख में इसका प्रयोग अवश्य दुष्टि-गोचर होता है, जैसे प्रियद्रशिन, प्रियद्शि, प्राणशतसहस्रानि, आदि । पुल्लिङ्ग और नपुंसक लिंग अकारान्त शब्दों के रूप भी पालि में प्रथमा विभक्ति एकवचन में कमशः ओकारान्त और अनुस्वारान्त होते हैं, एकारान्त नहीं । 'राहुलोवादः' की जगह 'लाघुलोवादे' ,'बुद्धः' की जगह 'बुधे' 'मृगः' की जगह 'मिगे' आदि प्रयोग अशोक के कुछ शिलालेखों में अवस्य पाये जाते हैं और सुत्त-पिटक के कुछ अंशों में

१. पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ४-५ (भूमिका)

भी। किन्तु नियमतः ये प्रयोग नहीं पाये जाते। अतः जिस मागधी का निरूपण प्राकृत-वैयाकरण करते हैं, उसे पालि का आधार नहीं माना जा सकता। उसका विकास तो, जैसा अभी कहा गया है, पालि के बाद हुआ है। पालि का आधार तो केवल वही मागधी या मगध की बोली हो सकती है जो मध्य-मंडल अर्थात् पश्चिम में उत्तर-कुरु से पूर्व में पाटलिपुत्र तक और उत्तर में श्रावस्ती से दक्षिण में अवन्ती तक फैले हुए प्रदेश की सामान्य सभ्य-भाषा के रूप में प्रतिष्ठित थी और जिसका विकास अनेक कारणों से गौरव प्राप्त करने वाली मगध की भाषा से हुआ और अनेक कारणों से ही जिसमें नाना प्रदेशों की बोलियों का संमिश्रण हो गया, जिसका साक्ष आज हम उसके सुरक्षित रूप 'पालि' में पाते हैं।

जिस प्रकार प्राकृत वैयाकरणों द्वारा विवेचित मागधी को पालि भाषा का आधार नहीं माना जा सकता, उसी प्रकार जैन सुत्रों की भाषा अर्ड-मागर्धा या 'आर्ष' को भी उसका आधार स्वीकार नहीं किया जा सकता । उसका भी विकास पालि के बाद हुआ है। पच्छिम में शौरसनी और पूर्व में मागधी प्राकृत के बीच के क्षेत्र में जो भाषा बोली जाती थी, वह अपने मिश्रित स्वरूप के कारण 'अर्द्धमागधी' कहलाती है । ध्वनि-समूह, शब्द-साधन और वाक्य-विचार की दृष्टि से पालि और अर्द्धमागधी में क्या समानताएँ या असमानताएँ हैं, इसका विवेचन हम आगे पालि और प्राकृत भाषाओं का तुलनात्मक अध्ययन करते समय करेंगे। अभी लुडर्स के उस मत का निर्देश करना है,जिसके अनुसार 'प्राचीन अर्द्धमागधीं पालि भाषा का आधार है । लूडर्स का मत है कि मौलिक रूप में पालि त्रिपिटक प्राचीन अर्द्धमागधी भाषा में था और वाद में उसका अनुवाद पालि भाषा में, जो पच्छिमी वोली पर आश्रित थी, किया गया। अतः उनके मतानुसार आज त्रिपिटक में जो मागधी रूप दृष्टिगोचर होते हैं, वे प्राचीन अर्द्धमागधी के वे अवशिष्ट अंश मात्र हैं जो उसका पालि में अनुवाद करंते समय रह गये थे<sup>9</sup> । लूडर्स का यह तर्क बिलकुल अनुमान पर आश्रित है । जिस प्राचीन अर्द्धमागधी को लूडर्स ने त्रिपिटक का मौलिक आधार माना है,उसके रूप का निर्णय करने के लिए सिवाय उनकी कल्पना के और कोई आघार नहीं है । जैसा कीथ ने ने कहा है, यह सिद्ध नहीं किया जा सकता कि लूडर्स द्वारा निर्मित या परिकल्पित प्राचीन अर्द्ध-मागवी का विकास

देखिये बुद्धिस्टिक स्टडीज, पृष्ठ ७३४; गायगर:पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज,पृष्ठ ५; लाहा:हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द पहली, पृष्ठ २०-२१ (सूमिका)

बाद में अर्द्ध-मागधी प्राकृत के रूप में ही हुआ है । अतः लूडर्स ने तथाकथित 'प्राचीन अर्द्ध-मागधी' के रूप का निर्माण अशोक के शिलालेखों और बाद में अश्वधोष के नाटकों के अवशिष्ट अंशों से किया है। किन्तु यह अनुमानित निर्माण-कार्य प्रमाण-कोटि में नहीं आ सकता। पालि भाषा में प्राप्त विभिन्न-ताओं की व्याख्या उसके प्रांतीय विकास और संमिश्रण, मौस्विक परम्परा और एक भिन्न देश में त्रिपिटक के लिपबद्ध किये जाने के परिणाम स्वरूप भी की जा सकती है ।

लूडर्स के समान ही एक मत प्रसिद्ध फैंच विद्वान् सिलवाँ लेवी का है। उन्होंने यह प्रमाणित करने का प्रयत्न किया था कि पालि-त्रिपिटक मौलिक बुद्ध-वचन न होकर किसी ऐसी पूर्ववर्ती मागधी बोली का अनुवादित रूप है जिसमें ध्वनि परि-वर्तन पालि भाषा की अपेक्षा अधिक विकसित अवस्था में था। पालि के 'एकोदि' एवं 'संघादिसेस' जैसे शब्दों की उनके संस्कृत प्रतिरूप 'एकोति' 'संघातिशेष' जैसे गब्दों के साथ तुलना कर उन्होंने त्रिपिटक के अन्दर एक ऐसी बोली के अवशिष्ट चिन्ह खोजने का प्रयत्न किया है, जिसमें शब्द के मध्य स्थित संस्कृत अघोष (क्, च्, त्, प् आदि ) स्पर्शों के स्थान पर घोष (ग्, ज्, द्, ब् आदि ) स्पर्श होने का नियम था । पालि त्रिपिटक और अशोक के शिलालेखों के कुर्छ विशेष शब्दों में, जिनमे उपर्युक्त नियम लागू होता है, लेबी ने प्राचीन मौलिक बुद्ध-वचन (जिन्हें उन्होंने ऐसा समभा है) में प्रयुक्त शब्दों के रूपों को खोजने का प्रयत्न किया है। उदा-हरणतः भाव अभिलेख में 'राहलोवाद' की जगह 'लाघुलोवादे' है, 'अधिकृत्य की जगह 'अधिगिच्य' हैं । लेवी का कहना है कि कु (अघोष स्पर्श) के स्थान पर ग् (घाष स्पर्श) का होना पालि में तो बहुत अल्प ही होता है, इसी प्रकार अधि-गिच्य' में 'च्य' भी पालि की प्रवृत्ति के अनुकूल नहीं है। इससे उन्होंने यह निष्कर्ष निकाला है कि वर्तमान पालि त्रिपिटक एक ऐसी भाषा से अनुवाद किया हुआ है, जिसमें अघोष स्पर्शों (क्, त्, प् आदि) का घोष स्पर्शों (ग्, द्, ब् आदि) में परि-र्वातत हो जाना अधिक सीमा तक पाया जाता था। नीचे के कुछ उदाहरण लेवी के तर्कों को स्पष्ट करने के लिए अलं होंगे---

१. बुद्धिस्टिक स्टडीच (डा० लाहा द्वारा सम्पादित) पुष्ठ ७३४, पद-संकेत २

२. गायगर : पालि लिटरेचर एंड लेंग्बेज, पृष्ठ ५

| संस्कृत           | पालि      |
|-------------------|-----------|
| माकन्दिक <b>्</b> | मागन्दिय  |
| कचंगल             | कजंगल     |
| अचिरवती           | अजिरवर्ता |
| पाराचिक           | पाराजिक   |
| ऋषिवदन            | इसिपतन    |

इन उद्धरणों के आधार पर लेवी ने अनुमान किया है कि पालि त्रिपिटक अपने मौलिक रूप में उस ऐसी भाषा में था जिसमें शब्द के मध्य-स्थित अघोष स्पर्शों के घोष स्पर्शों में परिवर्तित होने का नियम था। लेवी के मत को गायगर ने प्रामाणिक नहीं माना है। उन्होंने इसके तीन कारण दिये हैं (१) लेवी ने 'संघादिसेस' 'एकोदि' 'पाचित्तिय' (प्राक्चित्तिक) आदि शब्दों की जो निरुक्तियाँ दी हैं, वे सभी अनिश्चित हैं (२) अघोष स्पर्शों का घोष स्पर्शों में परिवर्तित होना केवल उपर्युक्त शब्दों में ही नहीं पाया जाता, अन्य अनेक शब्दों में भी इस नियम का पालन देखा जाता है, उदाहरणतः

| संस्कृत | <b>\$</b> | पालि   |
|---------|-----------|--------|
| उताहो   |           | उदाहु  |
| ग्रथित  |           | गधित   |
| व्यथते  |           | पवेधति |

(३) लेवी द्वारा निर्दिष्ट नियम का ठीक विपरीत अर्थात् संस्कृत घोष स्पर्शों का अघोष स्पर्शों में परिवर्तित हो जाना भी पालि में दृष्टिगोचर होता है—

| पालि    | संस्कृत |
|---------|---------|
| अगरु    | . अकलु  |
| परिघ    | पलिघ    |
| कुसीद   | कुसीत   |
| मृदंग   | मुतिंग  |
| शावक    | चापक    |
| प्रावरण | पापुरण  |

अतः गायगर के मतानुसार लेवी द्वारा निर्दिष्ट ध्वनि-परिवर्तन संबंधी उदा-

हरणों से हम उनके द्वारा निश्चित सिद्धांत पर नहीं पहुँच सकते। लेवी का मत पालि भाषा की केवल एक विचित्रता को बतलाता है और वह विचित्रता है उसका विविधतामय रूप, जिसकी व्याख्या हम नाना बोलियों के संमिश्रण के आधार पर ही कर सकते हैं। अतः लेवी का मत भी अन्ततोगत्वा पालि के मिश्रित स्वरूप को ही प्रकट करता है।

अपर कुछ विद्वानों के मतों का उल्लेख और उनकी समीक्षा की जा चुकी है। अब बुद्ध-युग की परिस्थितियों और स्वयं त्रिपिटक के साक्ष्य पर पालि भाषा के मागधी आधार पर हम कुछ और विचार कर लें। यह निश्चित है कि भगवान् बुद्ध ने पैदल घुम घुम कर अपने उपदेश मध्य-मण्डल (मिक्सिमेसु पदेसु) अर्थात् कोसी कुरुक्षेत्र से पाटलिपुत्र और विन्ध्य से हिमाचल के बीच के प्रदेश में दिये। यह भी निश्चित है कि उनके शिष्यों में नाना जाति, वर्ग और प्रदेशों के व्यक्ति सम्मिलित थे। इसी प्रकार यह भी निश्चित है कि भगवान् बुद्ध के उपदेश मौखिक थे और उनके महापरिनिर्वाण के अनन्तर दो-तीन शताब्दियों में उनका संकलन किया गया। उनका लिपिवद्ध रूप तो प्रथम शताब्दी ईसवी पूर्व में आकर हुआ, जब से वे उसी रूप में चले आ रहे हैं। इस इतने विकास की परम्परा में अनेक परिवर्द्धनों और परिवर्तनों की संभावना हो सकती है। भगवान् बुद्ध की 'चारों वर्णों की शुद्धि और उसके विषय में उनकी कोई 'आचार्य-मुष्टि' (रहस्य-भावना) न होने के कारण हम यह तो स्वाभाविक ही मान सकते हैं कि नाना प्रदेशों से आये हुए भिक्षु अपनी-अपनी बोलियों में ही बुद्ध-वचनों को समफने का प्रयत्न करते होंगे। कम से कम अन्तर्प्रांतीय मागधी भाषा का व्यवहार करने पर भी उस पर अपनी बोलियों की कुछ छाप तो वे लगा ही देते होंगे। बाद में उन्हीं लोगों ने जब अपने सुने हुए के अनुसार बुद्ध वचनों का संकलन किया तो उनमें उन विभिन्नताओं का भी चला आना सर्वथा संभव था। अतः बुद्ध-वचनों की भाषा मुल रूप से मागधी होने पर भी उसमें प्राप्त विविधरूपता की व्याख्या उपर्युक्त ढंग पर की जा सकती है। किन्तु गायगर ने मागधी को पालि का मूलाधार सिद्ध करने के लिए और यह दिखाने के लिए कि भाषा और विषय दोनों की ही दृष्टि से पालि-त्रिपिटक ही मूल बुद्ध-वचन है, एक ऐसे तर्क का उपयोग किया है जिसके बिना भी उनका काम चल सकता था। विनय-पिटक के चुल्लवगा में एक कथा है, जिसमें दो ब्राह्मण भिक्ष् इस बात पर बड़े क्षुड्य होते दिखाये गये है कि नाना जाति और गोत्रों

जाने तक का विरोध किया तो फिर वे किसी साधारण बोल चाल की भाषा में उन्हें रक्खे जाने का किस प्रकार आदेश दे सकते थे ? उस दशा में तो उनके मौलिक अर्थों और प्रभाव में ही काफी अन्तर हो जाता। " "अतः निःसन्देह भगवान् बुद्ध ने अपने उपदेश मगध-देश की टकसाली भाषा में ही दिये और उसी में उनके शिष्यों ने उन्हें सीखा और फिर उपदेश किया।" भिक्षु सिद्धार्थ के इस मन्तव्य से किसी को विरोध नहीं हो सकता। चूँकि भगवान् बुद्ध ने मध्य-मंडल की सामान्य सभ्य-भाषा में ही अपने उपदेश क्ये और उसी के विभिन्न स्वरूपों में उनके शिष्यों ने उन्हें सीखा, अत: आज हम कहना चाहें तो कह ही सकते हैं कि मागधी भाषा ही भगवान बृद्ध के उपदेशों का माध्यम थी और उसी में उनके शिष्य उन्हें सीखते और उपदेश करते थे। इस दृष्टि से बुद्धघोष, गायगर और भिक्षु सिद्धार्थ के अर्थ ठीक हैं। किन्तु यदि उनके अर्थों से हम यह समभें कि स्वयं भगवान् बुद्धं और उनके शिष्यों को भगवान् बुद्ध की उपर्युक्त अनुज्ञा से वही अर्थ अभिप्रेत था जो बुद्धघोष, गायगर और भिक्षु सिद्धार्थ ने उसे दिया है, तो यह विलकुल गलत है। वास्तव में, हम बुद्ध की उपयुक्त अनुज्ञा की व्याख्या करने में बुद्धघोष या गायगर की अपेक्षा उस अन्जा के ही पूर्वापर प्रसंग और बुद्ध की भावना से भी, जैसी वह अन्यत्र प्रस्फुटित हुई है, अधिक सहायता लेने के पक्षपाती हैं । विन्टरनित्ज ने कुछ स्पष्टता-पूर्वक यह दिखाया है कि 'सकाय निरुत्तिया' का सम्बन्ध 'भिक्खवे' के साथ लगाने के लिये उसके साथ 'वो' शब्द का आना अनिवार्यत: आवश्यक नहीं है जैसा कि गायगर ने आग्रह किया है। उसे प्रसंग-वश भी समभा जा सकता है। डा० विमलाचरण लाहा ने पालि के मागधी आधार को स्वीकार नहीं किया है,अत: उन्होंने कुछ विस्तार से गायगर के मत का प्रतिवाद किया है। <sup>४</sup> कीथ ने भी, जो

१. बुद्धिस्टिक स्टडीज़ (डा० लाहा द्वारा सम्पादित) पृष्ठ ६४८

२. "There can be no doubt as to the fact that the Buddha preached his doctrine in the standard vernacular of the Magadha country and his disciples studied and taught it in that very language." बुद्धिस्टिक स्टडीज, पृहठ ६४९

३. इन्डियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६०२ (परिशिष्ट दूसरा)

४. पालि लिटरेचर, जिल्द पहली, पृष्ठ ११-१६ (भूमिका)

पालि को किसी पिन्छमी बोली पर आधारित मानते हैं, गायगर के परम्परावादी मत को स्वीकार नहीं किया है। वास्तव में बात यह है कि व्याकरण की दृष्टि से निर्दोष होते हुए भी गायगर की बुद्ध-अनुज्ञा की उपर्युक्त व्याख्या उस प्रसंग में ठीक नहीं बैठती, जिसमें वह आई है। अतः पालि भाषा के स्वरूप के सम्बन्ध में उस मत को सिद्ध करने के लिये, जो दूसरे प्रमाणों के आधार पर उनके द्वारा ही सुनिश्चित कर दिया गया है, पर्याप्त नहीं ठहरती। सामान्यतः गायगर का अर्थ इन कारणों से प्रमाणिक नहीं माना जा सकता। (१) प्रसंग में वह ठीक नहीं बैठता। पहले भिक्षु लोग 'सकाय निरुत्तिया' (अपनी अपनी भाषा में) बृद्ध-वचनों को दूषित करते दिखाये गये हैं। इस पर ब्राह्मण भिक्षुओं ने उन्हें 'छन्दस्' में करने का प्रस्ताव रक्ला है। भगवान ने इस प्रस्ताव का विरोध करते हुए 'सकाय निरु-त्तिया' बुद्ध वचनों को सीखने की अनुज्ञा दे दी है । स्पष्टतः प्रसंग के अनुसार यहाँ 'सकाय निरुत्तिया' का वही अर्थ लेना ठीक है जो पहले लिया गया है, अर्थात 'अपनी अपनी भाषा में'। (२) किसी विशेष भाषा में बुद्ध वचनों को सीखना इं कर देना भगवान् तथागत की प्रवृत्ति के विपरीत है। इस प्रकार उनका 'बम्म' प्रकाशित नहीं होता, जो सारी प्रजाओं के लिये खुलने पर ही प्रकाशित होता है २ (३) भगवान् बुद्ध का जोर शब्दों पर नहीं था, अर्थी पर था ३। कोई भी भाषा किसी अन्य भाषा से उनकी दुष्टि में उच्च अथवा हेय नहीं थी। न उन्हें संस्कृत से द्वेष था, न मागधी से मोह। वे केवल जीवित भाषा में उपदेश देना चाहते थे, जिससे लोग उन्हें आसानी से समभ सकें। मागधी का ऐसा ही माध्यम उन्हें अनायास मिल गया, जिसे उन्होंने प्रयुक्त किया। (४) जनपद-निरुक्तियों अर्थात भाषा के स्थानीय प्रयोगों में तथागत को अभिनिवेश नहीं था। किसी एक भाषा-प्रयोग में उनका आग्रह नहीं था। उन्होंने स्वयं कहा है कि एक ही वस्त 'पात्र' के

१. इन्डियन हिस्टोरिकल क्वार्टरली, १, १९२५, पृष्ठ ५०१; बुद्धिस्टिक स्टडीज़ ्पृष्ठ ७३०

२. ऐसाही अंगुत्तर-निकाय के तिक निपात में कहा गया है। देखिये विन्टरनिज़ः इन्डियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६३-६४; मिलिन्द-प्रश्न (भिक्षु जगदीश काश्यप का अनुवाद) पृष्ठ २३१

३. किन्तिसुत्त (मज्झिम.३।१।३)

िलये किसी जनपद में 'पाति', किसी में 'पत्त' किसी में 'वित्थ' किसी में 'सराव.' किसी में 'धारोप' किसी में 'पोण' किसी में 'पिसील' शब्द का प्रयोग होता है, तो भिक्षुओं को किसी एक शब्द को ही लेकर यह समभ कर नहीं बैठ रहना चाहिये कि यही प्रयोग ठीक है और सब गलत। बल्कि उन्हें तो अपने भी जनपद के प्रयोग के प्रति ममता न रख कर जहाँ जैसा प्रयोग चलता हो, वहाँ उसी के अनुसार वरतना चाहिये । अतः मगध-जनपद के प्रयोग के प्रति भी तथागत का अभिनिवेश या पक्षपान-व्यवहार कैसे हो सकता था? अतः गायगर का अर्थ ग्रहण नहीं हो सकता।

जैसा हम अपर कह चुके हैं, गायगर की 'सकाय निरुत्तिया' की व्याख्या के साथ असहमत होते हुए भी पालि भाषा के मागधी आधार को हम अस्वीकार नहीं कर सकते। अव तक हमने इस विषय सम्बन्धी जो विवेचन क्रिया है वह हमें इसी निष्कर्ष की ओर पहुँचने के लिये वाध्य करता है कि पालि भाषा का विकास मध्य-मंडल में वोले जाने वाली उस अन्तर्शान्तीय सभ्य भाषा से हुआ जिसमें भगवान् बुद्ध ने अपने उपदेश दिये थे और जिसकी संज्ञा बौद्ध अनुश्रुति के अनसार 'मागधी' है। इसी 'मागधी' के विकसित, विकृत या अधिक ठीक कहें तो विभिन्न जन-पदीय स्वरूप हमें अशोकके अभिलेखों की 'मागधी' में मिलते हैं। निश्चय ही इस अशोक-कालीन मगध-भाषा की उससे तीन सौ चार सौ वर्ष पूर्व बोले जाने वाली मगध-भाषा से, जो त्रिपिटक में सुरक्षित है, विभिन्नताएँ भी है। इन विभिन्नताओं के आधार पर ही ओल्डनवर्ग आदि विद्वानों ने यह निष्कर्ष निकाल डाला था कि पालि मागधी नहीं है। पालि को मागधी न मानने से उनका तात्पर्य, जैसा डा॰ ई० जे० थॉमस ने दिखाया है, सिर्फ यही था कि पालि अशोक के अभिलेखों की भाषा नहीं है। <sup>२</sup> किन्तु यहाँ पर यह नहीं सोचा गया कि जो कुछ भी विभिन्ननाएँ त्रिपिटक की भाषा और अञोक के अभिलेखों की भाषा में हैं, वे सब एक अन्त-र्पान्तीय राजभाषा के प्रान्तीय प्रयोगों के आधार पर समभी जा सकती हैं। अशोक का उद्देश्य अपने विशाल साम्राज्य के विभिन्न जनपदों की सामान्य जनता तक अपने सन्देश की पहुँचाना था। जनपद-निक्तियों का अभिनिवेश उसके हृदय में

१. देखिये अरणविभंग सुत्त (मज्झिम.३।४।९)

२. बुद्धिस्टिक स्टडीज़, पृष्ठ २३४ (डा० ई० जे० थामस का"बुद्धिस्ट एजूकेशन इन पालि एंड संस्कृत स्कूल्स "शीर्षक निबन्ध)

था नहीं। उसने जैसा प्रयोग जिस जनपद में चलता देखा, वैसा ही शिलालेखों में अंकित करवा दिया। इसी कारण उनमें उच्चारण आदि की अल्प विभिन्नताएँ भिलती हैं। एक ही लेख के पूर्व (जौगढ़) पश्चिम (गिरनार) और उत्तर (मन-से हर) इन तीन संस्करणों का मिलान करने से यह भेद स्पष्ट हो जाता है। स्थानाभाव के कारण हम यहाँ इन तीनों अभिलेखों को उद्धत तो नहीं कर सकते, व किन्तु उनके आधार पर विभिन्न भाषा-स्वरूपों का अध्ययन करना आवश्यक है। उनके भाषा-स्वरूपों में मुख्य विभिन्नताएँ इस प्रकार हैं। (१) पश्चिम (गिर-नार) के शिलालेख में 'र्' का 'ल्' में परिवर्तन नहीं होता। उदाहरणतः 'राजा'. 'राज्ञा', 'पुरा', 'आरभित्वा' जैसे प्रयोग वहाँ दृष्टिगोचर होते हैं । उत्तर के शिला-लेख (मनसेहर) में भी 'र्' का 'ल्' में परिवर्तन नहीं होता, किन्तु वहाँ प्रादेशिक उच्चारण-भेद अवश्य दृष्टिगोचर होता है। 'राजा', की जगह वहाँ 'रज', 'राज्ञा' की जगह 'राजिने', 'पुरा' की जगह 'पुर' और 'आरभित्वा' की जगह 'आरभितु' मिलते हैं। पूर्व के शिलालेख (जौगढ़) में 'र्' का 'ल्' में परिवर्तन हो जाता है। वहाँ 'राजा' की जगह 'लाजा' है, 'राज्ञा' की जगह 'लाजिना' है, 'पुरा' की जगह 'पूछुवं' है और 'आरभित्वा' की जगह 'आलभित्' है । (२) पश्चिम के लेख में (सामान्यतः पालि के समान) केवल दन्त्य 'मृ' का ही प्रयोग है। तालब्य 'श्' और मुर्ढन्य 'ष्' वहाँ नहीं मिलते। इनकी जगह भी दन्त्य 'स्' का ही प्रयोग मिलता है। 'प्रियदिसि' इसका उदाहरण है। पूर्व के लेख की भी यही प्रवृत्ति है। किन्तु उत्तर के लेख की आश्चर्यजनक प्रवित्त 'शु' और 'षु' दोनों को रखने की है। वहाँ 'प्रियदिसि' '(पश्चिम) या 'पियदिसि' (पूर्व) की जगह 'प्रियदर्शि' है । इसी प्रकार 'प्रियदसिना' या 'पियदसिना' की जगह 'प्रियद्रिशन' है । 'प्राणसतमहस्रानि' (पश्चिम)या 'पानसतसहसानि' (पूर्व) की जगह 'प्राणशतसहस्रानि' है। 'आरभरे' (पश्चिम) या 'आलिभियिसु' की जगह आश्चर्यजनक रूप से 'अरिभषंति' है ! (३) पुल्लिङ्ग अकारान्त शब्द के प्रथमा एक-वचन का रूप पश्चिम के अभिलेख में ओका-रान्त है, जैसे 'एको मगो'। किन्तु पूर्व और उत्तर के अभिलेखों में वह एकारान्त हो गया है, जैसे 'एक मिगे' (पूर्व ), 'एके म्प्रिगे' (उत्तर) । (४) पूर्व के अभिलेख में <mark>व्यंजन रेफयुक्त</mark> होने पर रेफ की ध्वनि छुप्त होकर व्यंजन में ही मिल गई

श्र. जिसके लिये देखिये भिक्षु जगदीश काश्यपःपालि महाव्याकरण, पृष्ठ तेतीस-चौतीस (वस्तुकथा)

है, जैसे प्रियदर्शी से 'पियदिस'; प्राणाः से 'पानानि'। किन्तु पश्चिम और उत्तर के अभिलेखों में यह परिवर्तन नहीं हुआ है। वहाँ 'प्रियदिस', 'प्राणा' (पश्चिम) एवं 'प्रियदिश' 'प्रणिन' (उत्तर) शब्दों में रेफध्विन सुरक्षित है। (५) 'ऋ' के परिवर्तन में भी असमानता है। मृग से 'मगो' पश्चिम में है, 'मिगे' पूर्व में है, 'मिगे' उत्तर में है। (६) पश्चिम का शिलालेख संस्कृत के अधिकतम समीप है। मिलाइये, पुरा महानसिह देवानं प्रियस प्रियदिसनो राओ अनुदिवसं बहूनि प्राणसतसहस्रानि आरिभसु सूपाथाय (पश्चिम); पुलुवं महानसिस देवानं पियस पियदिसने लाजिने अनुदिवसं बहूनि पानसतसहसानि आलिमियसु सुपठाये (पूर्व); पुर महनसिस देवनं प्रियस प्रियदिश्ति आलिमियसु सुपठाये (पूर्व); पुर महनसिस देवनं प्रियस प्रियदिश्ति राजिने अनुदिवसं बहुनि प्राणशत-सहस्रानि आरिभस् सुपथये (उत्तर)। इन विभिन्नताओं के स्वरूप पर विचार करने से यह स्पष्ट हो जाता है कि वे मौलिक न होकर एक ही सामान्य भाषा के प्रान्तीय या जनपदीय रूप हैं, जो उच्चारण-भेद से उत्पन्न हो गये हैं। मूल तो उन सब का एक ही है—मगथ की राज-भाषा-मागधी,जिसमें ४०० वर्ष पहले भगवान् बुद्ध ने अपने उपदेश दिये थे और जो आज तक अपने उसी प्रामाणिक किन्तु मिश्रित कप में पालि त्रिणटक में सुरक्षित है।

# पालि श्रीर वैदिक भाषा

ऊपर अशोक की धर्मेलिपियों में पाई जाने वाली पालि की विभिन्नताओं की ओर संकेत किया गया है। वास्तव में ये विभिन्नताएं पालि की जन्म-जात हैं। ये उसे वैदिक भाषा से उत्तराधिकार-स्वरूप मिली हैं। पालि का वैदिक भाषा से ऐतिहासिक दृष्टि से क्या सम्बन्ध है, इसका हम पहले विवेचन कर चुके हैं। यहाँ हम इन भाषाओं के स्वरूप की दृष्टि से ही विचार करेंगे। ऋग्वेद की रचना अनेक युगों में अनेक ऋषियों द्वारा की गई। अतः उसमें अनेक प्रादेशिक बोलियों का संमिश्रण मिलता है। ब्राह्मण-ग्रन्थों और सूत्र-ग्रन्थों में इसी भाषा के विकसित

१. अशोक के पूर्वी, पिश्चमी और उत्तरी अभिलेखों के ही भाषा-तत्व पालि में मिलते हैं। जिन्होंने पूर्वी तत्त्वों पर जोर दिया है उन्होंने पालि को मागधी या अर्द्ध-मागधी पर आधारित माना है, जिन्होंने पिश्चमी तत्त्वों पर जोर दिया है, उन्होंने उसमें शौरसेनी के तत्त्व ढूंढ़े है और जिन्होंने उत्तरी तत्त्वों को प्रधानता दी है, उन्होंने उसमें पैशाची तत्त्व ढूंढ़े हैं।

स्वरूप के दर्शन होते हैं। बाद में पाणिनि ने इसी भाषा की भिन्नरूपता को सुसम्बद्ध कर उसे साहित्यिक रूप प्रदान किया । यही 'संस्कृत' अर्थात् संस्कार की हुई भाषा कहलाई। ब्राह्मण-प्रन्थों और यास्क या पाणिनि के काल के बीच में इस भाषा का व्यवस्थापन-कार्य हुआ। प्राचीन वेद की भाषा के साथ इसका विभेद दिखाने के लिये इसके लिये 'संस्कृत' शब्द का प्रयोग किया जाता है, जब कि वेद की भाषा का उपयुक्त नाम 'छन्दस्' है। वेद की भाषा जिस समय यास्क और पाणिनि के समय में और उसके कुछ पहले से सुसम्बद्ध होकर 'संस्कृत' के रूप में आर्यों के विज्ञान और धर्म की भाषा बन रही थी, उसी समय आर्यों की बोलचाल की भाषा भी विकसित होकर नया स्वरूप प्राप्त कर रही थी। मगध या कोशल के प्रान्तों में उसने जो स्वरूप प्राप्त किया, उसी के दर्शन हमें आज 'पालि' के रूप में होते हैं । मगध-साम्राज्य के विकास के साथ इसी बोर्ली ने एक व्यापक रूप धारण कर लिया । इस प्रकार हम देखते हैं कि एक ही वैदिक भाषा के आधार पर, एक ही मध्यकालीन आर्यभाषा-युग में, संस्कृत और पालि का विकास भिन्न भिन्न ढंगों से हुआ। वैदिक भाषा के एक ही शब्दों के क्रमशः पालि और संस्कृत में विकसित स्वरूपों को मिलान कर देखने से यह ऐतिहासिक तथ्य अच्छी तरह से समभा जा सकता है।

वैदिक भाषा की सब से बड़ी विशेषता उसकी अनेकरूपता है। स्वभावतः इस अनेकरूपता का उत्तराधिकार संस्कृत की अपेक्षा पालि को ही अधिक मिला है। इस तथ्य का विशेष विवरण हम आगे पालि के शब्द-शोधन और वाक्य-विचार का विवेचन करते समय करेंगे। यहाँ कुछ उदाहरण ही पर्याप्त होंगे। अकारान्त शब्दों के तृतीया बहुवचन में वैदिक भाषा में 'देवेभिः' 'कर्णेभिः' जैसे रूप मिलते हैं। संस्कृत ने इन रूपों को छोड़ दिया है। किन्तु पालि में ये 'देवेभि' 'देवेहिं' 'कण्णेभि' 'कण्णेहि' आदि के रूप में सुरक्षित हैं। वैदिक भाषा में 'विश्वन्' 'च्यवन्' जैसे नपुंसक लिंग शब्दों के प्रथमा और सम्बोधन के बहुवचन के रूप 'विश्वा' 'च्यवना' जैसे आकारान्त होते हैं। पालि में यह प्रवृत्ति 'चित्ता' 'रूपा' जैसे प्रयोगों में दिखाई पड़ती है, किन्तु संस्कृत में नहीं पाई जाती। उत्तम पुरुष बहुवचन का वैदिक प्रत्यय 'मिस' पालि में 'मसे' (वयमेत्थ यमामसे) के रूप में सुरक्षित है। इसी प्रकार प्रथम पुरुष बहुवचन में वैदिक भाषा में 'रे' प्रत्यय लगता है। संस्कृत में यह नहीं पाया जाता। किन्तु पालि में यह 'पच्चरे' 'भासरे' जैसे प्रयोगों में सुरक्षित है। वेद में निमित्तार्थक 'तवे' प्रत्यय का बहुत प्रयोग होता है।

पालि में भी 'कातवे' 'गन्तवे' जैसे रूपों में यह सुरक्षित है। संस्कृत ने इस प्रयोग को छोड़ दिया है। इसी प्रकार अन्य अनेक शब्दों में हम यह प्रवृत्ति देखतें हैं। संस्कृत 'आम्न्र' शब्द का वैदिक रूप 'आम्न्न' है। पालि में यह 'अम्ब' है। पालि ने 'ब्' को रख लिया है। वैदिक अकारान्त पुल्लिङ्ग शब्दों के प्रथमा बहुवचन के रूप में 'असुक' प्रत्यय लग कर 'देवास:' जैसा रूप बनता था। पालि में भी यह 'देवासें 'बम्मासे' 'बुद्धासे' जैसे रूपों में सुरक्षित है। संस्कृत ने इन रूपों को ग्रहण नहीं किया है।

### पालि और संस्कृत

पालि और संस्कृत के ऐतिहासिक सम्बन्ध का विवेचन हम पहले कर चुके हे। दोनों ही मध्यकालीन भारतीय आर्य भाषाएँ हैं। दोनों ही समान स्रोत वैदिक भाषा से उद्भूत हुई हैं। किन्तु जैसा कबीर ने पन्द्रहवीं शताब्दी में लोकभाषा हिन्दी का संस्कृत से मिलान करते हुए संस्कृत को 'कूपजल' कह कर (हिन्दी) 'भाषा' को 'बहता नीर' कहा था, वही बात हम पालि के विषय में भी कह सकते हैं। पालि वह बहता हुआ नीर था जो वैदिक काल से लेकर अप्रतिहत रूप मे मध्य-मंडल में प्रवाहित होता हुआ चला आ रहा था। इसके विपरीत संस्कृत वह बद्ध महासरोवर था, जिसमें समस्त आर्य ज्ञान-विज्ञान अनुमापित कर दिया गया था। एक की गति अवरुद्ध थी, दूसरे में आवर्त-विवर्ती की छहरें सतत चछती रहीं। परिणामतः प्राकृतों की सीमा पार कर, अपभ्रंश के नाना विवर्त धारण कर, वह आज हमारी अनेक प्रान्तीय बोलियों के रूप में समाविष्ट हो गई है। संस्कृत 'पुराण युवती' है। पुरानी होते हुए भी वह सदा अपने मौलिक अभिराम रूप को धारण करती है। उसके जरा-मरण नहीं। इसके विपरीत पालि के कुमारी, युवती, वृद्धा स्वरुप हमें दृष्टिगोचर होते हैं। अन्त में वह अपनी सन्तानी के रूप में अपने को खो भी चुकी है। पालि त्रिपिटक में उसके बाल्य और तारुण्य का सामान्यतः दिग्दर्शन होता है, अनुपालि-साहित्य में सामान्यतः उसके वृद्धत्व का। उसके ये विभिन्न भाव एक ही व्यक्तित्व के विकार हैं, जो उसने काल और स्थान के भेद से ग्रहण किये हैं। जिन भाषा-तत्व-विदों ने उसके इस रहस्य

देखिये बुद्धिस्टिक स्टडीज, पृष्ठ ६५५-५६ (भिक्षु सिद्धार्थ का पालिभाषा सम्बन्धी निबन्ध)

को नहीं समभा है, उन्होंने उसके आदि निवास-स्थान और स्वरूप आदि के विषय में अनेक एकांगदर्शी मत प्रकट किए है, यह हम पहले देख ही चुके हैं।

उद्गम की दृष्टि से पालि और संस्कृत सहोदरा हैं। जैसे दो सगी बहनों में एक का रूप कुछ अधिक निखरा हो, दोनों के स्वर-तिन्त्रयों और गब्दों के समान होते हुए भी एक कुछ अधिक परिष्कार के साथ बोले, यहीं हालत पालि और संस्कृत की हैं। व्विन-समूह में तो कुछ अल्प विभिन्नताएँ हैं भी, किन्तु रूप-विधान में तो उतनी भी नहीं हैं। दोनों के व्विन, रूप और अर्थ का विस्तृत तुलनात्मक में अध्ययन करते समय यह हम अभी देखेंगे। पहले विकास-क्रम को पूरा करते हुए पालि-भाषा का सम्बन्ध प्राकृत भाषाओं के साथ देखें।

# पालि और प्राकृत भाषाएँ: विशेषतः ऋईमागधी, शौरसेनी और पैशाची

प्राकृतों का विकास (१-५०० ई०) पालि के वाद का है। यह भी कहा जा सकता है कि पालि प्राकृत की प्रथम अवस्था का ही नाम है। हम पहले कह चुके कि अशोक के समय में पालि या तत्कालीन लोक-सामान्य भाषा के कम से कम तीन स्वरूप प्रचलित थे। पूर्वीं, पश्चिमी और पश्चिमोत्तरी। इन्हीं बोलियों का विकासवाद में प्राकृतों के रूप में हुआ। मागधी और अर्द्धमागधी अशोककालीन पूर्वी बोलीके, शौरसेनी पश्चिमी बोली के और पैशाची पश्चिमोत्तरी बोली के विकस्ति रूप हैं,ऐसा हम कह सकते हैं। पहले ये बोलियाँ मात्र थीं,किन्त्र साहित्य में प्रयुक्त होने पर इसका स्वरूप अवरुद्ध होगया। भरत मुनि ने सात प्राकृत भाषाओं का उल्लेख किया है, (१) मागधी प्राकृत, (२) अवर्त्ता प्राकृत, (३) प्राच्या, (४) शौरसेनी, (५) अर्द्धमागधी, (६) वाल्हीक और दाक्षिणात्य<sup>भ</sup> । वाद में वैयाकरण हेमचन्द्र ने इनमें पैशाची और लाटी को और जोड़ दिया है। साहित्य की द ष्टि से प्राकृतों मे चार मुख्य है, मागधी, अर्द्धमागधी. शौरसेनी और महाराष्ट्री। प्राकृत के वैयाकरणों ने महाराष्ट्री को अधिक महत्व दिया है। महाराष्ट्री प्राकृत का विस्तृत विवेचन करने के बाद उन्होंने अन्य प्राकृतों की केवल कुछ विशेषताओं का दिग्दर्शन कर 'शेप महाराष्ट्रीवन' कहकर छोड़ दिया है।

मागध्यवन्तिजा प्राच्या शूरसेन्यर्द्धमागधी ।
 वाह्लीका वाणिणात्याश्च सप्त भाषाः प्रकीतिताः ।।

२. महाराष्ट्राश्रयां भाषाः प्रकृष्टं विदुः । दण्डी

भाषा-तत्व की दृष्टि से पालि औरप्राकृतों में अनेक समानताएँ हैं। उप-र्युक्त विकास-विवरण से स्पष्ट है कि मागधी, अर्द्ध-मागधी, शौरसेनी और पैशाची प्राकृत ही पालि के तुलनात्मक अध्ययन में अधिक ध्यान देने योग्य हैं। पहले हम सामान्यतः पालि में पाये जाने वाले प्राकृत-तत्वों का निर्देष करेंगे और फिर मागधी, अर्द्धमागयी, शौरसेनी ओर पैशाची के साथ उसका संक्षिप्त तुलनात्मक अध्ययन करेंगे।

पालि और प्राकृत भाषाओं का ध्विन-समूह प्रायः एक सा ह्वी है। ऋ, ऋ, लृ, ऐ और औ का प्रयोग पालि और प्राकृतों में समान रूप से ही नहीं पाया जाता। केवल अपभ्रंश में ऋ ध्विन अवश्य मिलती हैं। पालि और प्राकृतों में ऋ ध्विन अ, इ, उ, स्वरों में से किसी एक में परिवर्तित हो जाती है। ह्रस्व ए और ह्रस्व ओ का प्रयोग पालि और प्राकृत दोनों में ही मिलता है। विसर्ग का प्रयोग पालि और प्राकृत दोनों में ही मिलता है। वासर्ग को छोड़ कर और सब प्राकृतों और पालि में 'स्' ही हो जाता है। मूर्द्धन्य ध्विन 'छ' पालि और प्राकृत दोनों में ही पाई जाती है।

विशेष रूप से प्राकृत-तत्त्व पालि में व्यंजन-परिवर्तनों में ही पाये जाते हैं। ये परिवर्तन इस प्रकार हैं (१) शब्द के अन्तःस्थित अघोष स्पर्श की जगह य् या व् का आगमन (२) शब्द के अन्तःस्थित घोष महाप्राण की जगह ह् हो जाना (२) शब्द के अन्तःस्थित अघोष स्पर्शों का घोष हो जाना। (४) महाप्राणत्व (ह-कार) का आकस्मिक आगमन या लोप (५) आकस्मिक वर्ण-व्यत्यय। ये परिवर्तन पालि में अनियमतः कहीं-कहीं और प्रायः अन्य सब प्राकृतों में नियमतः पाये जाते हैं। आगे पालि के ध्वनि-समूह के विवेचन में इनका सोदाहरण विवरण दिया जायगा। वास्तव में वात यह है कि जिन ध्वनि-परिवर्तनों का पालि में सूत्र-पात ही हुआ है, उन्हीं का विकास हमें प्राकृतों में देखने को मिलता है। यही इन समानताओं का कारण है। इसका कुछ विस्तार से विवेचन हम आगे पालि के व्यंजन-परिवर्तन' पर विचार करते समय करेंगे। यहाँ इतना ही कह देना आवश्यक है कि पालि के जिस रूप के साथ प्राकृत की समानता है अथवा उसके जिस रूप में प्राकृत-तत्त्व मिलते हैं, वह पालि का प्राचीन रूप न होकर उसका विकसित रूप है। इसीलिये पालि-भाषा के विकाम में भी हम तारतम्य देखते हैं, जिसका वर्णन हम अभी आगे करेंगे।

मागधी और पालि के सम्बन्ध का विवेचन हम पहले कर चुके ह। अद्ध-मागधी के सम्बन्ध में भी कुछ कह चुके हैं। यहाँ केवल इतना ही कहना है कि जिस रूप में अर्द्धमागधी के स्वरूप का साक्ष्य हमें जैन आगमों में मिलता है, उसकी ध्वनि और रूप की दृष्टि से पालि से समानताएँ तो हैं किन्तू अर्द्धमागधी को पालि का उद्गम या आधार स्वीकार नहीं किया जा सकता। प्रत्युत उसका विकास पालि के बहुत बाद हुआ है। पालि और अर्द्धमागधी की कुछ समानताएँ इस प्रकार हैं--(१)संस्कृत 'अस्' और 'अर्' के स्थान में 'ए' हो जाना । पालि के पुरे (पुरः) ; सुवे (श्वः); भिक्खवे (भिक्षवः); पुरिसकारे (पुरुषकारः); दुक्ले (दु:खं) जैसे शब्दों में यह अर्द्धमागधीपन की प्रवृत्ति दृष्टिगोचर होती है। (२) संस्कृत 'तद' के स्थान पर 'से' हो जाना। यह प्रवृत्ति 'सेय्यथा' (तदयथा) जैसे पालि के प्रयोगों में रूढ़ हो गई है। (३) इसी प्रकार संस्कृत यद् के स्थान पर 'ये' हो जाना (४) र का ल हो जाना अर्द्धमागधी की एक वड़ी विशेषता है। पालि में भी यह कही-कहीं दुष्टिगोचर होती है, नियमानुसार नहीं (५) स्वरों और अनुनासिक स्वरों के बाद आने पर 'एव' का अर्द्धमागधी में 'येव' हो जाता है। पालि में भी यह प्रवृत्ति कहीं कहीं दृष्टिगोचर होती है। (६) कहीं कहीं वर्ण-परिवर्तन का विधान भी पालि में अर्द्ध-मागधी के समान ही है। उदाहरणतः

| संस्कृत'                | पालि              | अर्द्धमागधी |
|-------------------------|-------------------|-------------|
| साक्षं (आँखों के सामने) | सक्खि (सक्खिं भी) | सक्खं       |
| त्सरु (मूँठ, तलवार)     | थरु               | थर (छरभी)   |
| वेणु (बाँस)             | वेळु              | वेळु        |
| लांगल (हल)              | नंगळ              | नंगळ        |

लूडर्स ने, अर्द्धमागधी के प्राचीन स्वरूप को पार्लि का आधार माना है, अतः उन्होंने उपर्युक्त समानताओं पर अधिक जोर दिया है। किन्तु इन समानताओं की एक मर्यादा है। केवल कुछ छुटपुटे उदाहरणों को छोड़ पालि में ये प्रवृत्तियाँ नियमित दृष्टिगोचर नहीं होतीं। उदाहरणतः, सं० अस् की जगह 'ए' हो जाना, 'र्' की जगह 'ल्' हो जाना आदि प्रवृत्तियां जो अर्द्धमागधी की अिमवार्य विशेषताएँ हैं, पालि में कहीं कहीं ही पाई जाती हैं।

शौरसेनी प्राकृत शूरसेन अर्थात् व्रज-मंडल या मध्य-मंडल की भाषा थी। यह प्राकृत संस्कृत के अधिकतम समीप है। उत्तरकालीन पालि में भी यही प्रवृत्ति दिखाई देती है। पालि भी मध्य-मंडल की ही लोक-भाषा रही थी। अतः उसका प्रभाव शौरसेनी पर आवश्यक रूप से पड़ा है। जिन विद्वानों ने पालि का आधार कोई पूर्वी बोली (मागधी या अर्द्ध-मागधी) न मान कर किसी पिन्छिमी बोली को माना है, उन्होंने शौरसेनी प्राकृत के साथ उसकी सर्वाधिक समानताएँ दिखाने का प्रयत्न किया है। कुछ समानताएँ इस प्रकार है। (१) शौरसेनी के प्राचीन रूप में शब्द के मध्य में स्थित व्यंजन का लोप नहीं होता और अधोप स्पर्शों का घोष स्पर्शों में परिवर्तन भी बहुत कम दिखाई पड़ता है; (२) शब्द के मध्यस्थित 'न्' में भी साधारणतः परिवर्तन नहीं होता; (३) शब्द के आदि में स्थित 'यूं की जगह 'ज्' नहीं होता, जैसा उत्तरकालीन प्राकृतों में हो जाता है; (४) 'दानि' और 'इदानि' शब्द दोनों में ही समान रूप से प्रयुक्त होते हैं; (५) इसी प्रकार 'पेक्स' 'गिम्मिस्सिति' 'सिक्किति' जैसे रूपों में भी समानता है। इन समानताओं के विषय में हमें यही कहना है कि इनमें से बहुत सी केवल पालि और शौरसेनी में ही नहीं मिलती, बल्क अन्य प्राकृतों में भी पाई जाती हैं।

इसी प्रकार पालि और पैशाची प्राकृत के सम्बन्ध का सवाल है। इन दोनो भाषाओं की मुख्य समानताएँ इस प्रकार हैं--(१) घोष स्पर्शों (ग्, द्, ब्,)के स्थान पर अघोष स्पर्श (क्, त्, प्) हो जाना; (२) शब्द के मध्य में स्थित व्यंजन का सुरक्षित रहना; (३) 'भारिय' 'सिनान' 'कसट' जैसे शब्दों मे संयुक्त वर्णों का विश्लेषण (युक्त-विकर्ष) पाया जाना; (४)ज्ञ्,ण्य्, और न्य् का 'ञ्ञ्न्' में परि-वर्तन होता; (५) य् का ज् में परिवर्तन न हो कर सुरक्षित रहना; (६) अका-रान्त पुल्लिङ्ग शब्दों के प्रथमा एकवचन में ओकारान्त हो जाना; ( ೨) धातु-रूपो में समानताएँ; (८) र् का ऌ् में परिवर्तन न होकर सुरक्षित रहना। पालि की ये समानताएँ भी केवल पैशाची प्राकृत के साथ ही नहीं हैं। अन्य प्राकृतों में भी ये पाई जाती हैं। उदाहरणतः ज्ञ्, ण्य् और न्य् की जगह 'ञ्ञ््ं मागधी और अन्य अनेक प्राकृतों में भी पाया जाता है। इसी प्रकार यु का जु में परिवर्तित न होकर 'यू' ही बने रहना मागधी तथा अन्य प्राकृतों में पाया जाता है । इसी प्रकार अका-रान्त शब्दों का ओकारान्त हो जाना केवल पैशाची प्राकृत में ही नहीं, किन्तू सभी पच्छिमी बोलियों में पाया जाता है और संस्कृत के मिथ्या-साद्श्य के आधार पर उद्भूत है। इसी प्रकार पालि का धातु-रूप-विधान न केवल पैशाची से ही अपितू सामान्यतः सभी पच्छिमी बोलियों से समानता रखता है। यही हाल 'रू' के पालि में परिवर्तित न होने का है। पश्चिमी वोलियों में भी ऐसा ही पाया जाता है। पैशाची प्राकृत के सब रूपों में 'र्' सुरक्षित ही मिलता हो, ऐसी भी बात नहीं है। शब्द के मध्य में स्थित व्यंजन का सुरक्षित बने रहना प्राचीनता का लक्षण अवश्य है, किन्तु पैशाची के साथ पालि के घनिष्ठ सम्बन्ध का द्योतक नहीं। घोष स्पर्शों के स्थान पर अघोष स्पर्श हो जाना पालि में यत्र-तत्र ही अनियमित रूप से पाया जाता है और पैशाची में भी यह नियम अनिवार्य नहीं है। अतः पैशाची प्राकृत के साम्य के आधार पर हम पालि के स्वरूप के सम्बन्ध में कोई निश्चित सिद्धान्त स्थापित नहीं कर सकते।

उपर्युक्त अध्ययन से स्पष्ट है कि किसी एक प्राकृत या उसके प्राचीन स्वरूप से पालि को सम्बद्ध कर देना कितना एकांगी और भ्रामक सिद्धान्त है। वास्तव में तथ्य यही है कि पालि एक मिश्रित, साहित्यिक भाषा है जिसमें अनेक बोलियों के संमिश्रण के चिन्ह मिलते हैं। उसके ध्वनि-समूह का विस्तृत विवरण, प्राकृतों के साथ उसके सम्बन्ध को, जिसे हमने अभी तक अत्यन्त संक्षिप्त रूप से ही निर्दिप्ट किया है, अधिक स्पष्टता से ब्यक्त करेगा।

## पालि के ध्वनि-समूह का परिचय

पालि के ध्विन-समूह को समभने के लिये पहले वैदिक और संस्कृत भाषा के ध्विन-समूह को समभ लेना आवस्यक है। वैदिक ध्विन-समूह में ५२ ध्विनयाँ थीं, जिनमें १३ स्वर थे और ३९ व्यंजन। इनको वर्गीकरण इस प्रकार है—

स्वर--

(१) नौ मूल स्वर : अ, आ, इ, ई, उ, ऊ, , ऋ, ऋ लू.

(२) चार संयुक्त स्वर: ए, ऐ, ओ, औ

व्यंजन--

(१) सत्ताईस स्पर्श व्यंजन ---

कंठ्य क्, ख्, ग्, घ्, ङ् तालव्य च्, छ, ज्, भ्, ञ्

मूर्द्धन्य --- इ, ठ्, ड्, ढ्, ण्, ल्, ल्ह

दन्त्य —त्, थ्, द्, घ्, न्

ओप्ठ्य ---प्, फ्, ब्, भ्, म्

(२) चार अन्तःस्थ — य्, र्, ल्, व्

(३) तीन ऊप्म -- श्ष्स्

(५) अनुनासिक -- (अनुस्वार)

(६) तीन अघोष ऊष्म

विसर्जनीय या विसर्ग : जिह्वामूलीय<sup>9</sup> उपध्मानीय<sup>२</sup>

वैदिक ध्विनि-समूह ही प्रायः संस्कृत में उपलब्ध होता है। कुछ विशेष परि-वर्तन इस प्रकार हैं— (१)ल, ल्ह्, जिह्वामूलीय तथा उपध्मानीय ध्विनयों का प्रयोग संस्कृत में नहीं मिलता (२) कुछ स्वरों और व्यंजनों के उच्चारणों में भी परिवर्तन हुआ है। इस पृष्ठभूमि को ध्यान में रख कर अब हम पालि के ध्विन-समूह पर विचार करें। पालि का ध्विन-समूह इस प्रकार है—

स्वर

अ, आ, इ, ई, उ, ऊ, ह्रस्व ए, ए, ह्रस्व ओ, ओ

ठ्यंजन

कठ्य — क् ख् ग् घ् ङ् तालव्य — च्, छ्, ज्, फ्, ञ् मूर्द्धन्य — ट, ठ्, ड्, ढ्, ण्, ल्, ल्ह दन्त्य — त्, थ्, द्, ध्, न् ओष्ठ्य — प्, फ्, ब्, भ्, म् अन्तःस्थ — य्, र्, ल्, व् फ्रष्म — स् प्राणध्यनि — ह

संस्कृत से मिलान करने पर उपर्युक्त पालि ध्वनि-समूह में ये विशेषताएँ दृष्टिगोचर होती हैं—(१)ऋ,ऋ,लृ, ऐ,औ स्वरों का प्रयोग पालि भाषा में नहीं मिलता (२)पालि में दो नये स्वर ह्रस्व ए और ह्रस्व ओ मिलते हैं, (३) विसर्ग पालि में नहीं मिलता (४) श्, ष् पालि में नहीं मिलते,(५) ल्, ल्ह् व्यंजनों का प्रयोग पालि में संस्कृत से अधिक होता है। दो स्वरों के बीच में आने वाले इ का

क्से पहले आने वाला विसर्ग। 'ततः कि' में विसर्ग की ध्विन इसका उदाहरण है।

२. 'प्' से पहले आने वाला विसर्ग । 'पुनः पुनः' में प्रथम विसर्ग की ध्वनि इसका उदाहरण है ।

स्थान यहाँ 'ळ्' ने ले लिया है, इसी प्रकार 'ढ्' का स्थान 'ल्ह'ने। मिथ्या-सादृश्य के कारण 'ळ्' का प्रयोग 'ल्' के स्थान पर भी देखा जाता है। (६) स्वतंत्र स्थित में 'ह्' प्राणध्विन व्यंजन है, किन्तु यू, रू, ल्, व् या अनुनासिक से संयुक्त होने पर इसका उच्चारण एक विशेष प्रकार से होता है, जिसे पालि वैय्याकरणों ने 'ओरम' या 'हृदय से उत्पन्न' कहा है। इस संक्षिप्त निर्देश के बाद अब उन ध्विन-परिवर्तनों का उल्लेख करना आवश्यक होगा, जो संस्कृत की तुलना में पालि में होते हैं। पहले हम स्वर-परिवर्तनों को लेंगे, बाद में व्यंजन-सम्बन्धी परिवर्तनों को। स्वर-परिवर्तनों में भी कमशः ह्रस्व स्वर, दीर्घ स्वर, संयुक्त स्वर, विसर्ग आदि का विवेचन किया जायगा। इसी प्रकार व्यंजन-सम्बन्धी परिवर्तनों में असंयुक्त और संयुक्त व्यंजनों की दृष्टि से शब्द में उनकी स्थित के अनुसार विवेचन करेंगे, यथा आदि-व्यंजन, मध्य-व्यंजन, अन्त्य-व्यंजन, आदि। इसके साथ ही स्वर और व्यंजन-सम्बन्धी कुछ विशेष ध्विन-परिवर्तनों का दिग्दर्शन करना भी आवश्यक होगा।

# स्वर-परिवर्तन

### ह्रस्व स्वर (अ इ, उ, ए, ओ)

१. साधारणतया संस्कृत ह्रस्व स्वर अ, इ, उ, पालि (एवं प्राकृतों) में सुर-क्षित रहते हैं।

उदाहरण संस्कृत पालि (प्राकृत वहू) वध्र: वध् प्राकृत में पालि के अग्नि अगिग समान ही रूप अर्थ अट्ठ पिय प्रिय रूक्ष रुक्खो (प्राकृत मुहं) मुखं मुखम्

२ यदि संस्कृत में अ संयुक्त व्यंजन से पहले होता है, तो पालि में उसका कहीं कहीं ए (हस्व ए) हो जाता है।

उदाहरण

संस्कृत पालि फल्गु (सारहीन) फेग्ग् शय्या

#### सेय्या (प्राकृत सेज्जा)

- ३. इकारान्त और उकारान्त पालि शब्दों के रूपों में विभक्तय्न्त इकार और उकार का दीर्घ होकर कमशः ईकार और उकार हो जाता है, यथा ईहि, उतिह, ईसु, उत्सु। इस प्रकार 'अग्गि' (अग्नि) और 'भिक्खु' (भिक्षु) शब्दों के रूपों में कमशः अग्गीहि, भिक्खूहि (तृतीया बहुवचन) एवं अग्गीसु, भिक्खूसु (सप्तमी बहुवचन) रूप होते हैं।
- (४) यदि संस्कृत में इ और उ संयुक्त व्यंजन से पहले होते हैं, तो पालि में वे कमशः ए और ओ (ह्रस्व ए और ह्रस्व ओ) हो जाते हैं । उदाहरण—

| पालि                         |
|------------------------------|
| वेण्हु (कहीं कहीं विष्हु भी) |
| नेक्ख                        |
| ओट्ठ                         |
| ओक्कामुख                     |
| पोक्खर                       |
|                              |

(५) संस्कृत में जहाँ संयुक्त व्यंजन से पहले दीर्घ स्वर हाते हैं, वहाँ पालि में उनका रूप ह्रस्व हो जाता है, यह पालि भाषा का एक प्रसिद्ध नियम है, जिसका विवेचन हम दीर्घ स्वरों के परिवर्तन का विवरण देते समय आगे करेंगे। यहाँ यह कह देना आवश्यक है कि इस नियम के कारण संस्कृत के ए, ऐ तथा ओ, औ जब संयुक्त व्यंजनों से पहले आते हैं तो पालि में उनके रूप कमशः ह्रस्व ए तथा ह्रस्व ओ हो जाते हैं। उदाहरण—

| <b>श्लेष्मन्</b> | सेम्ह |
|------------------|-------|
| चैत्य            | चेतिय |
| ओष्ठ             | ओट्ठ  |
| मौर्य            | मोरिय |

(६) जब उपर्युक्त स्वर संयुक्त व्यंजनों से पहले न आकर अ-संयुक्त व्यंजनों के भी पहले आते हैं तो भी उनका परिवर्तन उपर्युक्त ह्रस्व स्वरूपों में ही हो जाता है, किन्तु उनके आगे आने वाला व्यंजन संयुक्त हो जाता है। उदाहरण—

> एक एक्कं **एक्**म् एक्वं

### ऋ और लु के पालि प्रतिरूप

(अ) ऋ का परिवर्तन पालि में त्रिविध होता है। कहीं अ, कहीं इ, कहीं उ। ममीपी ध्वितयों पर यह अधिक निर्भर करता है कि कब क्या परिवर्तन हो। ओष्ठ्य अक्षरों के बाद अक्सर उ होता है। फिर भी प्रयोगों के अनुसार विविध्यता पाई जाती है, जिसे नियमों में नहीं वाँधा जा सकता। ऋ का परिवर्तन बहुत प्राचीन हैं। ऋग्वेद में भी यह पाया जाता है। विद्वानों का अनुमान है कि मंस्कृत 'अवट' गब्द पहले 'अवृत' था। 'विकट' और 'विकृत' गब्द दोनों साथ माथ ऋग्वेद में मिलते हैं। यास्क भी इस तथ्य से अवगत हैं। उन्होंने 'कुटस्य' 'कृतस्य' जैसे समानार्थवाची गब्दों के उदाहरण दिये हैं। उत्तरकालीन युग में इस परिवर्तन की मुख्यतः दो प्रवृत्तियाँ दृष्टिगोचर होती हैं। प्रथम में ऋ का परिवर्तित स्वरूप 'अ' हो जाता है और दूसरी में 'इ' या 'उ'। प्रथम प्रवृत्ति के परिचायक सामान्यतः पालि, अशोक के गिरनार-शिलालेख, महाराष्ट्री प्राकृत एवं अर्द्धमागधी प्राकृत हैं। दूसरी प्रवृत्ति के परिचायक विशेषतः अशोक के पूर्व और उत्तर-पिद्यम के शिलालेख एवं शौरसेनी प्राकृत हैं।

उदाहरण

वृश्चिक

| ( | (8) | ) | ऋ | की | जगह | 'अ' | हो | जाता | है— |
|---|-----|---|---|----|-----|-----|----|------|-----|
|---|-----|---|---|----|-----|-----|----|------|-----|

| संस्कृत                      | पालि                  |
|------------------------------|-----------------------|
| ऋक्ष                         | গৰ্ভ                  |
| वृक                          | वक                    |
| हृदय                         | हृदय                  |
| दृढ़                         | दल्ह (गिरनार शिलालेख) |
| मृग                          | मग (गिरनार शिलालेख)   |
| (२) ऋ की जगह 'इ' हो जाती हैं |                       |
| <b>कृत</b>                   | कि्त (शौरसेनी किड)    |
|                              | (अशोक पालि)           |
| मृत                          | मित (शौरसेनी मुद)     |
| •                            | (अशोक-पालि)           |
| <del>গ্ৰহা</del> ৰ           | इक्क                  |
| ऋण                           | इण                    |

विच्छिक

# (३) ऋ की जगह 'उ' हो जाता है—

ऋषभ उसभ पृच्छति पुच्छति

उपर्युं क्त विवरण से स्पष्ट है कि ऋ के पालि प्रतिरूपों में अनक विभिन्नताएँ हैं। कहीं-कहीं एक ही शब्द के दो परिवर्तित स्वरूप दृष्टगोचर होते हैं। जैसे 'कृत' से 'कत' और 'कित'; 'मृत' से 'मत' और 'मित'; 'ऋक्ष' से 'अच्छ' और 'इक्क'। कहीं कहीं इस प्रकार के समान प्रयोगों में अर्थ की कुछ भिन्नता भी हो गई है, यथा 'विड्ढ' और 'वृद्धि' दोनों सं० 'वृद्धि' के ही परिवर्तित स्वरूप हैं, किन्तु प्रथम का प्रयोग होता है उन्नति के अर्थ में और दूसरे का उगने के अर्थ में। इसी प्रकार 'मृग' के दो परिवर्तित रूप 'मग' और 'मिग' हैं। 'मग' का प्रयोग होता है सामान्य पशु मात्र के लिये, किन्तु 'मिग' का केवल हिरन के लिये। अन्य भी अनेक विचित्रताएँ हैं। 'ऋण' का पालि में 'इण' होता है, किन्तु 'स-ऋण' के लिये 'स + इण' न हो कर 'स + अण' अर्थात् 'साण' होता है। इसी प्रकार 'अनण' होता है, 'अनिण' नहीं। सम्भवतः यह परिवर्तन स्वर-अनुरूपतों के कारण है। 'पितृ' और 'मातृ' शब्दों के परिवर्तन एक जगह तो 'पितिपक्खतो' 'माति-पक्खतो' इस प्रकार होते हैं, किन्तु दूसरी जगह 'पिनुघातक' 'मानुघातक' इस प्रकार होते हैं। 'पृथिवी' शब्द के पालि प्रतिरूप तो और भी अधिक आश्चर्यमय हैं—-पथवी, पठवी, पुथवी, पुथुवी, पुठुवी। ये सब पिल के भिन्नतामयी लोक-भाषा होने के साक्षी हैं।

# (४) कहीं कहीं ऋ व्यंजन भी हो जाता है--

| संस्कृत                     | पालि     |
|-----------------------------|----------|
| बृंहयति                     | ब्रूहेति |
| वृक्ष                       | रुक्ख    |
| प्रावृत                     | पारुत    |
| अपावृत                      | अपारुत   |
| (आ) 'लृ' का 'उ' हो जाता हे— |          |
| संस्कृत                     | पालि     |
| क्लृप्त                     | कुत्त    |
| क्लृप्ति                    | कुत्ति   |
|                             |          |

# दीर्घ स्वर (आ, ई, ऊ)

(१) पद के अन्त में या संयुक्त व्यंजन से पूर्व की स्थिति को छोड़कर, संस्कृत दीर्घ स्वर पालि में प्रायः सुरक्षित रहते हैं।

उदाहरण

| संस्कृत | पालि       |
|---------|------------|
| काल     | काल        |
| प्रहीण  | पहीण       |
| क्षीरं  | खीरं       |
| मूल     | मुल या मूळ |

(२) पद के अन्त में जहाँ संस्कृत में दीर्घ स्वर होते हैं, पालि में वे ह्रस्व कर दिये जाते हैं।

उदाहरण

देवानां देवानं गणनायां गणनायं नदीं नदि

(३) संयुक्त व्यंजन से पूर्व संस्कृत में दीर्घ स्वर होने पर पालि में उसका प्रतिरूपह्नस्व हो जाता है और उसके वाद भी संयुक्त व्यंजन रहता है।

उदाहरण

जीर्ण जिण्ण मार्दवं मह्वं तीर्यं तित्थं

(४) संयुक्त व्यंजन से पूर्व संस्कृत में दीर्घ स्वर रहने पर कभी-कभी पालि में उसका प्रतिरूप भी दीर्घ ही बना रहता है और इस दशा में संयुक्त व्यंजन अ-संयुक्त हो जाता है। उदाहरण

> लाक्षा] लाखा दीर्घ दीघ

ए और ओ रहने पर संयुक्त व्यंजन विकल्प से असंयुक्त होता है, अर्थात् कहीं-कहीं वह असंयुक्त होता है और कहीं-कहीं नहीं भी। उदाहरण

अपेक्षा अपेक्षा, अपेक्खा भी उपेक्षा उपेक्षा, उपेक्सा भी विमोक्ष विमोक्त भी

उपर्युक्त (३) और (४) ध्विन-परिवर्तनों के आधार पर प्रसिद्ध जर्मन भाषातत्त्विविद् डा० गायगर ने एक नियम खोज निकाला है। इस नियम का नाम 'ह्रस्व मात्रा-काल का नियम '(दि लॉ ऑव मोरा) है। इस नियम के अनुसार पालि में प्रत्येक शब्दांश के प्रारम्भ में या तो (१) हस्व स्वर हो सकता है (एक हस्व मात्रा-काल) या (२) दीर्घ स्वर हो सकता है (दो हस्व मात्रा-काल),या (३) उसके अन्त में ह्रस्व स्वर हो सकता है (दो हस्व मात्रा-काल)। इस प्रकार किमी भी शब्दांश में दो से अधिक हस्व मात्रा काल नहीं हो सकते। दीर्घ सानुनासिक स्वर पालि में नहीं हो सकते। इस नियम के आधार पर ही उपर्युक्त (२)(४) ध्विन-परिवर्तनों की सिद्धि डा० गायगार ने की है। इस नियम के अनुसार अन्य परिवर्तनों का भी उन्होंने उल्लेख किया है, जो इम प्रकार हैं—

(१)जहाँ संस्कृत में मंयुक्त व्यंजन से पहले ह्रस्व स्वर होता है, वहाँ पालि में माधारण व्यंजन से पहले दीर्घ स्वर हो जाता है। उदाहरण

मर्पप (सरसों)

सस्सप के बजाय सासप

वल्क (छाल)

वक्क के वजाय वाक

निर्याति (बाहर चला जाना है)

नीयाति

(२) जहाँ साधारण व्यंजन से पूर्व संस्कृत में दीर्घ स्वर होता है, वहाँ पालि में संयुक्त व्यंजन से पूर्व ह्रस्व स्वर होता है। उदाहरण

आबृहति

अब्बहति

नीड

निड्ड (नेड्ड भी)

उदूखल कूवर उदुक्खल करार

ार कुब्बर

(३) जहाँ उपर्युक्त नियम (१) के अनुसार संस्कृत में संयुक्त व्यंजन से पहले (ह्रस्व) स्वर होने पर पालि में उसका साधारण व्यंजन से पहले दीर्घ स्वर हो जाता है, वहाँ इस नियम के अनुसार कहीं कहीं उसके दीर्घ स्वर के स्थान पर सानु-नासिक ह्रस्व स्वर भी हो जाता है। इस नियम का कारण यह है कि ह्रस्व सानु-नामिक स्वर में भी दीर्घ स्वर के समान दो ह्रस्व मात्रा-काल होते हैं।

उदाहरण--

मत्कुण माकुण के बजाय मंकुण दार्वरी मावरी (सब्बरी) के बजाय संवरी

<del>शुल्क सूक (सुक्क) के ब्रजाय मुंक</del>

(४) उपर्युक्त नियम का विपर्यय भी देखा जाता है, अर्थात् मंस्कृत अनु-नामिक ह्रस्व स्वर का परिवर्तन पालि में दीर्घ स्वर भी हो जाता है।

> सिंह सीह विश्वति वीसति, वीसं

- (५) कभी-कभी संस्कृत में संयुक्त व्यंजन से पूर्व आने वाला दीर्घ स्वर पालि में भी बना रहता है। ऐसा अधिकतर सन्धियों में होता है, जैमे माज्ज = सा + अज्ज; यथाज्ज्भामयेन = यथा + अज्ज्ञभासयेन, आदि।
- (६) पालि में स्वर-भिन्त का प्रयोग प्रचुरता से मिलता है। इसका विवेचन हम आगे करेंगे। यहाँ यह स्मरण रखना चाहिये कि जब स्वर-भिन्त के कारण संयुक्त व्यंजन असंयुक्त किये जाते हैं, तो संयुक्त व्यंजन से पहले आने वाला दीर्घ स्वर पालि में ह्रस्व कर दिया जाता है। उदाहरण—

सूर्य सुय्य के वजाय सुरिय प्रकीर्य पकिरिय मौर्य मोरिय चैत्य चेतिय

(७) विवृत् स्वर ई और ऊ पालि में क्रमशः ए और ओ हो जाते है । उदाहरण

> ईदृश् एदिस (एरिम) ईदृक्षा एदिसक ईदृशा एदिक्ख (एरिक्ख)

# संयुक्त स्वर ( ए, ऐ. श्रो, श्रो) श्रोर उनके पालि प्रतिरूप

ए और ओ पालि में ह्रस्व और दीर्घ दोनों ही हैं। ह्रस्व ए और ओ का विवेचन हम पहले कर चुके हैं। दीर्घ ए और ओ भी पालि में पाये जाते हैं।

(१) पालि में ए और ओ का आगमन संस्कृत संयुक्त स्वरों ऐ और औ से हुआ है ।

| ऐरावण  | एरावण  |
|--------|--------|
| मैत्री | मेत्ता |
| वै     | वे     |
| औरस    | ओरस    |
| पौर    | पोर    |

(२) कभी कभी ए, ओ, संस्कृत में संयुक्त व्यंजनों से पहले आने पर, पालि में लघु होकर कमशः इ और उ रह जाते हैं। उदाहरण

|             | विसर्ग |           |
|-------------|--------|-----------|
| रौद्र       | - 0    | लुद्द     |
| क्षौद्र     | •      | खुद्द     |
| औत्सुक्य    |        | उस्सुक    |
| श्रोष्यामि  |        | सुस्सं    |
| सैन्धव      |        | सिन्धव    |
| ऐश्वर्य     |        | इस्सरिय   |
| प्रसेवक     |        | पसिब्बक   |
| प्रतिवेश्यक |        | पटिविस्सक |

पालि में आते-आते विसर्ग का लोप हो गया है। प्राकृतों में भी वह नहीं मिलता। इसका परिवर्तन प्रायः तीन प्रकार से हुआ है।

(१) शब्द के मध्यस्थित विसर्ग का समावेश उसके आगे आने वाले व्यंजन में हो गया, जैसे

सं० अय से पालि ए; अव से ओ; आव से ओ; अयि, आयि, आवि से ओ; इन परिवर्तनों के लिये देखिये आगे अक्षर-संकोच का विवरण।

दु:खं

दुक्खं

दुःसह

दुस्सहो

निःशोक

निस्सोको

(२) अकारान्त शब्दों के परें विसर्ग का ओ हो गया।

देव:

देवो

क:

को

(३) इकारान्त तथा उकारान्त शब्दों के परे विसर्ग का लोप हो गयः .

अग्नि:

अगिग

धेनुः

धेन्

# स्वर-अनुरूपता अर्थात् एक स्वर का दूसरे समीपवर्ती स्वर के अनुरूप हो जाना

समीपवर्ती स्वरों का प्रभाव पालि में दूसरे स्वरों पर भी पड़ता है। इस प्रकार पालि में हम 'स्वर-अनुरूपता' का प्रारम्भ देखते हैं। समीपवर्ती स्वरों के कारण स्वर-विपर्यंय के कुछ उदाहरण द्रष्टव्य हैं—

(अ) पूर्ववर्ती स्वर का परवर्ती स्वर के अनुरूप हो जाना--

(१) संस्कृत में 'इ' के बाद जहाँ 'उ'होता है, तो पालि में 'इ' की जगह भी 'उ' हो जाता है—

इषु

उसु

इक्षु

उच्छु (अर्द्धमागधी में इक्खु)

शिशु सुसु

(२) अ के बाद जहाँ संस्कृत में उ होता है, तो पालि में अ की जगह भी उ हो जाता है।

समुद्ग

सुमुग्ग

असूया

उसूया (असुय्या भी )

(३) अ के बाद जहाँ संस्कृत में इ होता है, तो पालि में अ की जगह भी इ हो जाता है।

तमिस्रा

तिमिस्सा

सरीसृप

सिरिसप

(आ) परवर्ती स्वर का पूर्ववर्ती स्वर के अनुरूप हो जाना।

(१) उके बाद जहाँ संस्कृत में अहोता है तो पालि में अकी जगह भी उ हो जाता है।

(२) अ के बाद जहाँ संस्कृत में इ होता है, तो पालि मे इ की जगह भी अ हो जाता है।

> र्आलजर अरजर काकिणिका काकिणिका पुष्करिणी पोक्सरणी

(३) अ के बाद जहाँ संस्कृत में उ होता है, तो पालि में उ की जगह भी अ हो जाता है।

आयुप्मन् आयस्मन्त

शष्कुर्ला सक्खली (सक्खलिका)

(४) इ के बाद जहाँ संस्कृत मे अ होता है, तो पालि में अ की जगह भी इ हो जाती है।

> श्रृंगवेर सिंगिवेर निषण **निसि**न्न

### समीपवर्ती व्यंजनों का स्वरों पर प्रभाव

(१) ओच्ज्य व्यंजनों के समीप विशेषतः उ आता है।

मंमार्जनी सम्मुज्जनी (कही कही

सम्मज्जनी भी)

र्मातमान् मुतीमा

(२) मूर्द्धन्य व्यंजनों के समीप विशेषतः इ आता है।

मज्जा मिञ्जा

जुगुप्सते जिगुच्छित

### स्वराघात के कारण स्वर-परिवर्तन

😽 पालि में स्वराघात का क्या स्वरूप था, इसका निर्णय अभी नहीं हो सका।

किन्तु यह निश्चित है कि प्राचीन भारतीय आर्य भाषा-काल के बाद ही स्वराघात के चिन्ह को लगाने का प्रयोग उठ गया था। जेकोबी और गायगर का मत है कि पालि में स्वराघात का वहीं रूप था, जो संस्कृत में। यह तथ्य नीचे लिखे परि-वर्तनों से स्पष्ट होता है।

(१) तीन-चार अक्षरों के शब्द में, जिसमें संस्कृत के साक्ष्य पर प्रथम अक्षर में स्वराघात होता था, स्वराघात वाले अक्षर के बाद के अक्षर में अर्थात् दूसरे अक्षर में पालि में स्वर-परिवर्तन पाया जाता है।

(अ) स्वराघात वाले अक्षर के बाद अ का इ हो जाता हूं--

चन्द्रमा चन्दिमा चरम चरिम परम परिम पुत्रमान् पुत्तिमा मध्यम मजिसम अहंकार अहंकार

(आ) स्वराघात वाले अक्षर के बाद अ का उ भी हो जाता हं—–

नवति नवृति प्रावरण पापुरण सम्मति सम्मृति

(इ) कभी-कभी स्वराघात वाले अक्षर के बाद इ का उ और उ का इ हो जाता है——

> राजिल राजुल गैरिक गेरुक प्रसित पसुत मृदुता मृदिता (मृदुता भी)

(२) स्वराघात वाले अक्षर के बाद आने पर अनुदात्त लघु स्वर कर्भा-कर्भा लुप्त भी कर दिये जाते हैं—

> उदक ओक अगार अगा

(३) स्वराघात के प्रभाव के कारण ही अनुदात्त अन्त्य अक्षर ह्रस्व कर दिये जाते हैं। इस प्रकार 'ओ' का 'उ' हो जाता है---अस् (प्रथम 'असो' हुआ; असौ मागधी में यही रूप) उताहो उदाहु सज्ज् (प्रथम 'सज्जो' हुआ) (४) कहीं-कहीं शब्द का दूसरा दीर्घ अक्षर ह्रस्व कर दिया जाता है। यह परिवर्तन पालि में स्वराघात के दूसरे अक्षर से हटाकर प्रथम अक्षर पर कर देने से होता है। अलिक अलीक गहित गृहीत पानीय पानिय (अर्द्धमागधी पाणिय) (४) कहीं-कहीं प्रथम अक्षर के स्वर को दीर्घ कर दिया जाता है। यह परि-वर्तन भी उस अक्षर पर स्वराघात कर देने के कारण होता है। अजिर आजिर अलिन्द आलिन्द आरोग (अरोग भी) अरोग सम्प्रसारण और अत्तर-संकोच (अ) सम्प्रसारण-(१) उदात्त 'य', का 'ई' हो जाता है--थीन स्त्यान द्वीह द्र्यह तीन्ह त्रयह व्यतिवृत्त वीतिवत्त कहीं-कहीं 'य' सुरक्षित भी रहता है व्यसन व्यसन व्याध व्याध (२) सम्प्रमारण के कारण ही कहीं-कही 'व' का ऊ हो जाता है। श्वन मृन यदि 'व' संस्कृत में संयक्त व्यंजनों से पहले है तो पालि में उसका रूप ऊन

होकर पहले उ होता है और फिर ओ में सम्प्रसारण--

स्वस्ति

सुवित्थ—सोत्थि

स्वप्न

सुपिन-सोप्प

असंयुक्त व्यंजनों से पहले ऊ की जगह ओ होता है--

श्वपाक

सोपाक (अर्द्धमागधी सोवाग)

(३) कुछ सम्प्रसारण विचित्र भी होते हैं, जैसे सं० 'द्वेष' और 'दोष' दोनों के प्रतिरूप पालि में 'दोस' में मिल गये हैं।

#### (आ) अक्षर-संकोच

(१) अय और अब क्रमशः ए और ओ हो जाते हैं। बीच में स्वराघात के कारण क्रमशः अयि, ऐ. अबु, औ अस्वस्थाओं मे होकर ये परिवर्तन होते हैं, ऐसा कहा जा सकता है।

 जयित
 जैति (जयित भी)

 अध्ययन
 अज्भेन

 मोचेति
 मोचेति

 कथयित
 कथेति

 अविध
 ओधि

 प्रवण
 पोण

 लवण
 लोण

(२) अय और आय का आ हो जाता है

प्रतिसंलयन

पटिसल्लान

स्वस्त्ययन

सोत्थान

कात्यायन मौद्गल्यायन कच्चान (कच्चायन भी) मोग्गल्लान (मोग्गल्लायन भी

(३) आव का ओ हो जाता है।

अतिधावन

अतिधोन

(४) अवा का आ हो जाता है।

यवागू

याग्

(५) अयि और अवि ए हो जाते हैं---

आश्चर्य

अच्छियर, अच्छिरिय से होकर अच्छेर

आचार्य मात्मर्ग आचरिय-आचेर

मात्सर्य

मच्छेर

स्थविर

थेर

(६) प्राकृतों के समान पालि में भी कहीं-कहीं उप और अप उपसर्ग क्रमशः उब और अब स्वरूपों में होकर ऊ और ओ हो जाते हैं।

उपहदति

ऊहादेति

अपवरक

ओवरक

अपत्रप

ओत्तप्प

(७) कहीं-कहीं अनियमित अक्षर-संकोच भी दिखाई पड़ते हैं।

मयूर

मोर (मयुर

### स्वरभक्ति के कारण स्वरागम

पालि में स्वरागम अधिकतर शब्द के मध्य में होता है। स्त्री से इत्थी; स्मयते से उम्हयित, उम्हयते जैसे शब्द अपवाद हैं। शब्द के मध्य में स्थित केवल उन्हीं संयुक्त व्यंजनों के बीच में स्वर का आगमन होता है, जिनमें यू, रू, लू, व्, में से कोई एक व्यंजन हो या जो सानुनासिक हो। 'कष्ट' जैसे शब्द का 'कसट' रूप होना एक अपवाद है। यह पालि में पाया जाने वाला पैशाची प्राकृत का प्रयोग है। इसकी व्याख्या हम पहले कर चुके हैं। पालि में पाये जाने वाले कुछ स्वरागम इस प्रकार हैं—

(अ) इ का आगमन, जो पालि में अधिकता से होता है ।

(१) संयुक्त व्यंजन 'र्य्' में

ईर्यते

इरियति

मर्यादा

मरियादा

(२) ऐसे संयुक्त-च्यंजनों में, जिनमें एक य हो

कालुष्य

कालुसिय

ज्या

जिया

ह्य:

हिय्यो

ारुवा (अर्द्धमागधी हिज्जो)

(३) ऐसे संयुक्त-व्यंजनों में, जिनमें एक ल् हो

प्लक्ष

पिलक्ख्

ह्लाद हिलाद

(४) ऐसे संयुक्त व्यंजनों में, जिनमें एक र् हो

वज्र वजिर

(५) सानुनासिक संयुक्त व्यंजनों में,

स्नेह सिनेह तृष्णा तसिणा

निम्नलिखित अपवाद भी हैं,

कृष्ण कण्ह नग्न नग्ग

(आ) अ का आगमन,

प्रायः ऐसे संयुक्त व्यंजनों के मध्य में होता है, जिनके पूर्व और पश्चात् अ स्वर हो

> गर्हा गर्हति गरहति

(इ) उ का आगमन

प्रायः म् और व् से पूर्व होता है

ऊष्मन् उसुमा सूक्ष्म सुखुम द्वे दुवे

# छन्दं श्रौर समास के कारण स्वरों के मात्राकाल में परिवर्तन

#### (अ) छन्द की आवश्यकता के कारण

- (१) कहीं-कहीं ह्रस्व स्वर का दीर्घ कर दिया जाता है, जैसे 'नदित' की जगह गाथा में लय को ठीक करने के लिये 'सी हो व नदती वने' में कर दिया गया है। 'सितमती' से 'सतीमती' 'तुरियं' से 'तूरियं' आदि परिवर्तन भी इसी प्रकार कर दिये जाते हैं।
- (२) कहीं-कहीं दीर्घ स्वर को ह्रस्व कर दिया जाता है, जैसे 'भुम्मानि वा यानि व अन्तिलिक्खें'। यहाँ 'व' की जगह 'वा' होना चाहिये था। किन्तु छन्द की गित के लिये उसे ह्रस्व कर दिया गया है। इसी प्रकार 'पच्चनीका' से 'पच्चिनका' जैसे प्रयोग भी छन्द में कर दिये जाते हैं।

3:34

- (३) सानुनासिक स्वरों को अननुनासिक कर दिया जाता है, जैसे 'दीघ-मद्धान सोचित' में। यहाँ वैसे 'दीघमद्धानं' होना चाहिये था। इसी प्रकार 'जीवन्तो' से 'जीवतो' जैसे प्रयोग भी दिखाई देते हैं।
- (४) संयुक्त व्यंजनों को सरल बना कर उनमें से केवल एक रख लिया जाता है, जैसे 'दुक्वं' से 'दुखं'। यह भी ह्रस्व कर देने के समान ही है।
- (आ) समास में होने वाले स्वर-परिवर्तन
- (१) समास के प्रथम पद के अन्त में होने पर ह्रस्व स्वर बहुधा दीर्घ कर दिया जाता है, जैसे सिखभाव से सखीभाव; अब्भमत्त से अब्भामत्त; रजपथ से रजा-पथ। उपसर्ग-युक्त शब्दों में भी यह स्वरों को दीर्घ करने की प्रवृत्ति दृष्टिगोचर होती है, जैसे सं० प्रवचन से पालि पावचन (अर्द्धमागधी पावयन); प्रकट से पालि पाकट (अर्द्धमागधी पागड)
- (२) जब समास के प्रथम पद में आकारान्त , ईकारान्त या ऊकारान्त शब्द होते हैं, तो इनको ह्रस्व कर दिया जाता है, जैसे दासिगण (दासी + गण); उपाहनदान (उपाहना + दान)।

# कुछ विचित्र स्वर-परिवर्तन

- (१) एक ही सं० शब्द 'पुनः' के पालि में दो रूप-परिवर्तन हैं। 'पुन' और 'पन'। किन्तु इन दोनों के अर्थ भिन्न भिन्न हैं। 'पुन' का अर्थ तो सं० 'पुनः' के समान ही है, किन्तु 'पन' का अर्थ है 'किन्तु' 'प्रत्युत'।
- (२) कहीं-कहीं पालि के स्वर-परिवर्तन संस्कृत की अपेक्षा अधिक प्राचीन हैं। इस प्रकार पालि का 'गृरू' शब्द समानार्थवाची संस्कृत 'गृरू' शब्द से अधिक प्राचीन हैं। इसी प्रकार संस्कृत 'अगरु' या 'अगुरु' की अपेक्षा समानार्थवाची पालि शब्द 'अगरु' 'अगलु' अधिक प्राचीन हैं। कहीं-कहीं पालि शब्दों का मूल रूप संस्कृत में न मिल कर प्राचीन वैदिक भाषा में मिलता है। 'अम्ब' शब्द का उदाहरण हम पहले दे चुके हैं। 'सिम्बल' या 'सिम्बली' (कपास का पेड़) शब्द भी ऐसा है। यह संस्कृत के 'शाल्मली' से नहीं लिया गया, किन्तु वैदिक भाषा के 'शिम्बल' (कपास का फूल) से उद्भूत है। इसी प्रकार अन्य अनेक शब्दों के मूल रूप भी संस्कृत में न मिल कर वैदिक भाषा में मिलते हैं। "

१. अधिक उदाहरणों के लिये देखिये, पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ८०-८१

#### स्वर-सन्धि

स्वर-सिन्ध के नियमों का विवेचन करना यहाँ हमारा उद्देश्य नहीं है। यह तो व्याकरण का विषय है। यहाँ हम केवल स्वर-परिवर्तन की दृष्टि से कुछ महत्वपूर्ण विशेषताओं का ही उल्लेख करेंगे।

- (१) एक पद के अन्तिम स्वर का दूसरे पद के प्रारम्भिक स्वर के साथ मिलना पालि में अनिवार्य नहीं है। इस प्रकार 'से अज्ज यदा अयं धम्मिलिपी लिखिता ती एव प्राणा आर्रिभरे' (गिरनार शिलालेख) जैसे प्रयोग पालि में दिखाई पड़ते हैं। फिर भी जहाँ समान स्वर मिलते हैं तो संस्कृत के समान ही दोनों मिलकर दीर्घ हो जाते हैं, जैसे बुद्ध + अनुस्सित = बुद्धानुस्सित; सम्मन्ति + इध = सम्मन्तीध; वहु + उपकारं = बहुपकारं; दुग्गता + अहं = दुग्गताहं।
- (२) अ अथवा आ से परे इ और उ आने पर कमशः ए और ओ होना भी पालि में संस्कृत के समान ही दृष्टिगोचर होता है। यह परिवर्तन अधिकांश पालि के प्राचीनतम रूप—गाथाओं की भाषा—में दृष्टिगोचर होता है। अव + इच्च = अवेच्च; उप + इतो = उपेतो; मुख + उदकं = मुखोदकं; मच्चुस्स + इव + उदके = मच्चुस्सेवोदके; च + इमे = चेमे।
- (३) अ से परे असवर्ण स्वर रहने पर इ का य और उ अथवा ओ से परे असवर्ण स्वर रहने पर उ का व हो जाता है। वि + आकतो = व्याकतो; यो अयं—-य्वायं; सु + आगतं = स्वागतं
- (४) असवर्ण स्वरों के मिलने पर कहीं-कहीं (१) पूर्व स्वर का लोप हो जाता है, (२) पर स्वर का लोप हो जाता है, (३) पर स्वर का दीर्घ हो जाता है, (४) पूर्व स्वर का दीर्घ हो जाता है,
- उदारहण (१) यस्स + इन्द्रियाणि = यस्सिन्द्रियाणि; मे + अत्थि = मित्थ (२) चतारो + इमे = चतारो मे; ते + इमे = तेमे (३) सचे + अयं सचायं; (४) देव + इति = देवाति; लोकस्स + इति = लोकस्साति ।
- (५) अनेक स्वर-सिन्धयों में व्यंजनों का आगम होता है, जैसे न+इदं = नियदं; लघु+एस्सिति = लघुमेस्सिति; यथा+एव = यथिरव; तथा+एव = तथिरिनव; सम्मा+अत्थो = सम्मदत्त्थो, आदि, आदि।
- (६) कभी-कभी अनुस्वार से परे स्वर का लोप हो जाता है, जैसे इदं + अपि = इदंपि; दातुं + अपि = दातुंपि; अभिनंदुं + इति = अभिनंदुंति । इस

प्रकार की सिन्धयों के आधार पर गायगर ने अनुमान किया है कि पालि में स्वतन्त्र रूप में प्रयुक्त होने वारेले 'व' (सं० 'इव' के लिये) 'पि' (सं० 'अपि' के लिये) 'ति' (सं० 'इति के लिये) 'दानि' (सं० 'इदानीं' के लिये); पोसथ (उपोसथ, सं० 'उपवसथ' के लिये) आदि शब्द लुप्त सिन्धयों के स्मारक स्वरूप हैं।

## व्यंजन-परिवर्तन

व्यंजनों का परिवर्तन पालि में प्रधानतः शब्द में उनकी स्थिति के अनुसार हुआ हैं। सामान्यतः संस्कृत आदि-व्यंजन पालि में सुरक्षित रहते हैं। मध्य-व्यंजनों का विकास मध्य-कालीन भारतीय आर्य भाषा-युग में तीन अवस्थाओं में हुआ है। पहली अवस्था में अघोष स्पर्श घोष हो जाते हैं। दूसरी अवस्था में घोष स्पर्श 'य' ध्विन में परिवर्तित हो जाते हैं। तृतीय अवस्था में य ध्विन का भी लोप हो जाता है। पालि में प्रधानतः प्रथम दो अवस्थाएँ ही पाई जाती हैं। तीसरी अवस्था का विकास प्राकृत भाषाओं में हुआ है। अन्त्य व्यंजन पालि और प्राकृतों में समान रूप से ही लुप्त कर दिये जाते हैं। व्यंजन-परिवर्तनों का विस्तृत अध्ययन इस प्रकार है।

## श्रसंयुक्त व्यंजन

(अ) आदि व्यंजन

(१) सामान्यतः, शब्द के आदि में अवस्थित संस्कृत असंयुक्त व्यंजन (अल्पप्राण क्, त्, प्, ग्, द्, ब् आदि और महाप्राण ख्, थ्, फ्, घ्, घ्, भ्, आदि) पालि में सुरक्षित रहते हैं। उदाहरण—

| संस्कृत     | पालि                     |
|-------------|--------------------------|
| करोति       | करोति (प्राकृत करेदि)    |
| गच्छति      | गच्छति (प्राकृत गच्छेदि) |
| <b>चौरः</b> | चोरो                     |
| जनः         | जनो                      |
| ताडयति      | ताडेदि                   |
| पुत्र:      | पुत्तो                   |
| दन्तः       | दन्तो                    |
| बिघर :      | बहिरो                    |
| खनति        | खनति                     |

घट: घटो फलं फलं

(२) पाँच सानुनासिक व्यंजनों (ङ्, ञा्, ण्, न्, म्) में से मंस्कृत में भी केवल न् और म् ही शब्द के आदि में आते हैं, अन्य नहीं। यही नियम पालि में भी हैं। अतः संस्कृत शब्द के आदि में अवस्थित न् और म् पालि में भी सुरक्षित रहते हैं। प्राकृतों में चल कर इनका परिवर्तन ण् में हो गया है। 'म्' तो वहाँ भी सुरक्षित रहा है।

 नाशयित
 नासेति (प्रा० णासेइ)

 मखं
 मुखं

 मन्त्रयित
 मन्त्रेति (प्रा० मन्तेदि)

(३) शब्द के आदि में अवस्थित अन्तःस्थ य्, र्, ल्, व् भी सुरक्षित रहते हैं। र् के विषय में यह विशेषता अवश्य ध्यान देने योग्य है कि र् काल् में परिवर्तन होना पालि में एक बड़ी साधारण बात है। मागधी प्राकृत का तो यह एक नियम ही है और अन्य प्राकृतों में भी यह नियम कहीं-कहीं पाया जाता है। य् के विषय में भी यह विशेषता ध्यान देने योग्य है कि पालि में तो वह सुरक्षित रहता है (कहीं कहीं उसके साथ ही ल् में परिवर्तित स्वरूप भी दिखाई पड़ता है) किन्तु प्राकृतों में चलकर वाद में उसका ज् में परिवर्तन हो गया है। उदाहरण—

रूपानि (लूपानि भी, विशेषतः अशोक के धौली और जौगढ़ के लेखों में)

रुज्यते लुज्जित

राजा राज (लाजा, विशेषतः अशोक

के पूर्व के लेखों में)

रौद्र लुह

यावत् याव (प्राकृत जाव)

यिष्टिका यदि्ठका (लिट्ठका भी)

वातः वादो

(४) संस्कृत ऊष्म श्, ष्, म् का अन्तर्भाव पालि में केवल 'स्' में हो गया है। अतः पालि में केवल दन्त्य म् है। पिन्छमी प्राकृतों की भी यही विशेषता है। इसके विपरीत पूर्वी प्राकृतों में केवल एक तालव्य 'श्' रह गया है। अशोक के शिला-लेखों में हम इस विकास-परम्परा के सभी रूप देखते हैं। इस प्रकार मगध के शिला-लेखों में केवल दन्त्य स्पाया जाता है। गिरनार के शिलालेखों में स्और श्दोनों ही पाये जाते हैं। उत्तर-पिच्छम के शिलालेखों में तीनों ही श्, ष् और स्पाये जाते हैं। बोलियों के मिश्रण के कारण फिर भी इस सम्बन्ध में कोई नियम नहीं बाँधा जा सकता। यह परिवर्तन आदि और मध्य दोनों ही स्थितियों में दिखाई पड़ता है।

| सार्थवाह | सत्थवाहो     |
|----------|--------------|
| श्रवणीय  | सवनीय        |
| देश:     | . देसो       |
| परशु     | <b>फ</b> रसु |
| पुरुष    | पुरिस        |

- (५) उपर्युक्त नियम (१) के अपवाद-स्वरूप निम्नलिखित तथ्य दृष्टिगोचर होते हैं, जो ध्यान देने योग्य हैं—
- (अ) कहीं कहीं शब्द के आदि में पालि में प्राणध्वित (ह्) का आगमन होता है। इसे यों भी कहा जा सकता है कि शब्द के आदि में अवस्थित संस्कृत अघोष अल्पप्राण व्यंजन (क्, त्, प् आदि) पालि में उसी वर्ग के अघोष महाप्राण व्यंजन (ख्, थ्, फ् आदि) हो जाते हैं। उदाहरण

| कील    | खील   |
|--------|-------|
| कुञ्ज  | खुज्ज |
| कृत्वः | वत्तु |
| परशु   | फरसु  |

(आ) कहीं कहीं, किन्तु अपेक्षाकृत कम संस्या में, उपर्युक्त नियम का विपर्यय भी देखा जाता है, अर्थात् संस्कृत अघोष महाप्राण व्यंजनों के स्थान पर पालि में उसी वर्ग के अघोष अल्पप्राण व्यंजन भी दिखाई पड़ते हैं।

> भिल्लिका ं जिल्लिका भिगनी वहिनी (बहिणी भी)

(इ) वर्णों के उच्चारण-स्थान में परिवर्तन भी पालि में बहुत पाया जाता है। आदि और मध्य दोनों ही स्थितियों में यह होता है। बब्द के आदि में होने वाले कुछ परिवर्तनों के उदाहरण नीचे दिये जाते है। (१) कहीं-कहीं कंठ्य स्पर्शों की जगह तालव्य स्पर्श हो जाते हैं

कुन्द

(२) कहीं-कहीं दन्त्य स्पर्शों की जगह मूर्द्धन्य स्पर्श हो जाते हैं

दहति

डहित

दाह

डाह

दसति

कपि

डसति

#### **ग्रा--मध्य-व्यंजन**

पालि में मध्य-व्यंजन सम्बन्धी परिवर्तनों का विचार करते समय हम उन प्रवृत्तियों की सूचना पाते हैं, जिन्हें 'प्राकृतत्व' या 'प्राकृतपन' कहा गया है। वास्तव में बात यह है कि जिन परिवर्तनों का पालि में सुत्रपात ही हुआ है उनका अन्तिम विकास प्राकृतों में चल कर हुआ है। इस विकास की तीन अवस्थाओं का निर्देश हम पहले कर चुके हैं। प्राकृतों के साथ मिलने वाली पालि की ये विशेषताएँ अनेक बोलियों के संमिश्रण के आधार पर व्याख्यात की जा सकती हैं। ये समानताएँ विशेषतः मध्य-व्यंजन-सम्बन्धी परिवर्तनों में पालि में कहीं-कहीं दृष्टि-गोचर होती हैं, उदाहरणत:--

(१) शब्द के मध्य में स्थित संस्कृत अघोष स्पर्श पालि में उसी वर्ग के घोष स्पर्श हो जाते हैं । इस प्रकार क्, च्, ट्, त्, प्, थ् आदि क्रमशः ग, ज्, ळ्, द्. ब्, ध् आदि हो जाते हैं। उदाहरण--

> पटिगच्च (पटिकच्च भी) प्रतिकृत्य शाकल सागल माकन्दिक मागन्दिय सुजा स्रुच् कक्खळ (निर्देयी) कक्खट खेळ (गाँव) खेट फळिक स्फटिक उताहो उदाह पृषत पसद अपांग अवंग कवि

कपित्थ • ग्रथित कविट्ठ

गधित (गथित भी)

इस प्रकार के परिवर्तन अपभ्रंश और कई प्राकृतों में भी पाये जाते हैं।

(२) उपर्युक्त परिवर्तन से एक अधिक विकसित अवस्था वह है जिसमें अघोष स्पर्शों का लोप हो जाता है और वे 'य्' या 'व्' ध्विन में परिवर्तित हो जाते हैं। इसके बाद ही वह अवस्था होती है जिसमें 'य्' या 'व्' व्यंजन का भी बिलकुल लोप हो जाता है। सं० 'शत' शब्द के विकृत या विकसित रूपों में हम इस विकास का अच्छा अध्ययन कर सकते हैं। पहले इसका पालि में 'सत' होता है, फिर अघोष स्पर्श 'त्' का 'द्' होता है और इस प्रकार प्राकृत में 'सद' रूप बनता है। इसका भी आगे विकसित रूप 'सय' बनता है और फिर अन्त में 'सअ' और 'सौ'। अघोष स्पर्शों का लुप्त हो कर 'य्' या 'व्' में परिवर्तित होना प्राकृतों के समान पालि में भी पाया जाता है। अतः वह भी पालि का एक 'प्राकृतपन' है। उदाहरण——

शुक सुव (सुक भी)
खादित खायित
स्वादते सायित (सादियित भी)
अपरगोदान अपरगोयान
कुशीनगर कुसिनअर-कुसिनार
कौशिक कोसिय

(३) शब्द के मध्य में स्थित घोष महाप्राण व्यंजनों (घ्, घ्, भ्, आदि) का 'ह्' में परिवर्तित हो जाना प्राकृतों की एक विशेषता है। यह प्रवृत्ति पालि में भी यत्र-तत्र पाई जाती है।

 लघु
 लहु

 रुघर
 रुहिर (रुघर भी)

 साधु
 साहु (अधितकर तो साघु ही)

इसके विपरीत कहीं-कहीं पालि वैदिक भाषा के घोष महाप्राण व्यंजनों को सुरक्षित रखती है जब कि संस्कृत में उनके स्थान में 'ह्' हो जाता है। इसका उदा-हरण पालि 'इध' (यहाँ) शब्द है। अवेस्ता (जिसमें भी इसका रूप 'इध' होता है) के आधार पर हम जान सकते हैं कि इसका वैदिक स्वरूप 'इध' ही था। किन्तु संस्कृत में यह 'इह' हो गया है।

(४) शब्द के आदि में अवस्थित व्यंजनों में प्राण-ध्विन के आगमऔर लोप न का उल्लेख हम पहले कर चुके हैं। शब्द के मध्य में स्थित व्यंजनों में भी यह परिवर्तन होता है, अर्थात् मध्य में स्थित संस्कृत अघोष अल्पप्राण व्यंजन (क्, त्, प् आदि) पालि में उसी वर्ग के अघोष महाप्राण व्यंजन हो जाते हैं—

> शुनक (कुत्ता) सुनख (प्रा० सुनह) सुकुमार सुखुमाल

इसी प्रकार कहीं-कहीं, किन्तु आदि स्थित व्यंजनों की तरह ही बहुत कम, प्राण-ध्वनि का लोप भी हो जाता है—

कफोणि कपोणि

(५) कहीं कहीं नियम (१) के विपरीत सं० घोष स्पर्श पालि में उसी वर्ग के अघोष स्पर्श हो जाते हैं। ये परिवर्तन बोलियों की विभिन्नताओं के कारण हुए हैं।

> अगुरु अकल् छगल छकल पलिख (पलिघ भी) परिघ कुसीत कुसीद मुदंग मृतिङ्ग उपधेय (तिकया) उपथेय्य पिधीयते (ढाँका जाता है) पिथीयति शावक (जानवर का बच्चा) चापक पापुरण प्रावरण

(६) व्यंजनों के उच्चारण-स्थान में परिवर्तन । यह परिवर्तन मध्य-स्थित व्यंजनों में आदि-स्थित व्यंजनों की अपेक्षा बहुत अधिक हुआ है । इस सम्बन्ध में सब से अधिक महत्वपूर्ण परिवर्तन सं० दन्त्य व्यंजनों का पालि में मूर्द्धन्यीकरण है । सं० दन्त्य व्यंजन त्, थ्, द्, ध्, न् पालि में कमशः ट्, ठ्, इ, ल्ह, ण् हो जाते हैं । यह नियम सामान्यतः आदि और मध्य दोनों ही स्थितियों के लिये ठीक है ।

पतंग पटंग हृत हट व्यापृत व्यावट प्रतिमा परिमा प्रथम पठम पृथिवी पठवी (पथवी भी) दाह डाह दैध (सन्देह) हेल्हक शकुन सकुण

(७) पालि में मध्य-स्थित व्यंजनों के अन्य उच्चारण-सम्बन्धी परिवर्तन इस प्रकार हैं---

(अ) कहीं-कहीं सं० तालब्ब स्पर्शों के स्थान पर पालि में दन्त्य स्पर्श होते हैं।

> चिकित्सति तिकिच्छिति जाज्वल्यते दहल्लित

(आ) कहीं-कहीं मूर्खन्य के स्थान पर दन्त्य होते हैं--

डिंडिम देण्डिम (दिण्डिम भी)

(इ) कहीं-कहीं द् के स्थान पर र् होता है---

एकादस एकारस (एकादम भी)

ईवृश ऐरिस (एदिस भी)

ईदृक्षा एरिक्खा (एदिक्खा भी )

(ई) कहीं-कहीं न् के स्थान पर ल्या र्होता है---

एनः (अपराध) एल

नेरंजना नेरंजरा

(उ) कहीं-कहीं ण् के स्थान पर ल् होता है---

वेणु वेळु

मृणाल मुळाल

(ऊ) र् के स्थान पर ल् अधिकतर होता है। आदि-स्थित र् के ल् में परिवर्तन के उदाहरण पहले दिये जा चुके हैं। मध्य-स्थित र के ल् में परिवर्तन के कुछ उदाहरण ये हैं---

एरंड एलंद

तरुण (तरुण भी)

परिष्वजते परिखनति

पलिस्सजति पलिखनति

पालि में यह परिवर्तन यद्यपि अधिकतर पाया जाता है, किन्तु नियमतः यह मागधी प्राकृत की ही विशेषता है। कुछ अन्य प्राकृतों में भी इसके स्फुट उदा-हरण मिलते हैं।

(ए) कहीं-कहीं सं० ल् के स्थान पर पालि में र् पाया जाता है।

अलिजर

अरंजर

आलम्बन

आरम्मण

इसके अपवाद-स्वरूप कहीं कहीं ल् के स्थान पर न् भी पाया जाता है—

देहली

देहनी

आदि में भी इसी प्रकार

लांगल (हल)

नंगल

(ऐ) सं० य् के स्थान पर पालि व्—

आयुध

आवुध

आयुष्मान्

आवुसो

कषाय

कसाव

(ओ) सं० व् के स्थान पर पालि य्--

दाव

दाय (दाव भी)

(औ) सं० व् के स्थान पर पालि म् और सं० म् के स्थान पर पालि व्—

द्रविड-

दमिळ

मीमांसते

वीमंसति

कुछ अनियमित प्रयोग भी मिलते हैं, जैसे---

पिपीलिका

किपिल्लका

(८) वर्ण-विपर्यय । शब्द के मध्य में स्थित व्यंजनों में पारस्परिक एक दूसरे की जगह ग्रहण कर लेना भी प्रायः देखा जाता है । यह विपर्यय अधिकतर 'र्' व्यंजन में होता है ।

आरालिक

आलारिक

करेणु

कणेर

ह्रद

रहद

प्रावरण

पारुपण (पापुरण भी)

# किन्तु अन्य व्यंजनों में भी,

मशक

मकस

## संयुक्त-व्यंजन

#### (अ) ग्रादि संयुक्त-व्यंजन

ंसंस्कृत में भी शब्द के आदि में संयुक्त व्यंजनों का प्रयोग प्रायः सीमित होता है। प्रायः दो ही प्रकार के संयुक्त व्यंजन संस्कृत में शब्द के आदि में पाये जाते हैं, (१) व्यंजन + अन्तःस्थ (य, र, ल, व्); (२) व्यंजन + ऊष्म (श्, ष्, ष्)। व्यंजन + अन्तःस्थ में अन्तःस्थ कभी पहले न आकर व्यंजन ही पहले आते हैं। इस प्रकार शब्द के आदि में क्, त्य, प्, ग्य, जैसे संयुक्त व्यंजन ही हो सकते हैं, ल्क्, र्च् जैसे नहीं। अन्तःस्थ + ऊष्म में ऊष्म पहले भी आ सकते हैं, जैसे स्त्, श्च् आदि में और पीछे भी जैसे क् (क् + श्) में

(१) व्यंजन + अन्त:स्थ--इस अवस्था में व्यंजन के बाद की ध्वनि लुप्त होकर व्यंजन का ही रूप धारण कर लेती है--

प्रशान्त

पसन्तो

प्रज्ञा

पञ्जा

ग्राम

गाम

कहीं-कहीं स्वर-भिक्त के कारण बीच में स्वर आने के कारण संयुक्त व्यंजन केवल असंयुक्त कर दिये जाते हैं---

क्लेश

किलेमो

क्लान्त

किलन्तो

कहीं-कहीं, जब व्यंजन + ल् का संयोग होता है, तो य् का पूर्ववर्ती व्यंजन तालव्य हो जाता है—

त्यजति

चजति

(२) ऊष्म + व्यंजन — इस अवस्था में ऊष्म का लोप हो जाता है और वह परवर्ती व्यंजन का रूप धारण कर लेता है तथा वह व्यंजन, यदि वह अल्प प्राण होता है, तो महाप्राण हो जाता है।

स्कम्भ:

खम्भो

स्तूपः

थूपो

स्थापयति

ठापेति

स्थित:

ठितो

(३) शब्द के आदि में क्ष् होने पर पालि में उसका क्ष्याच्छ् हो जाता है। मध्य-स्थिति में भी यही परिवर्तन होता है। यहाँ दोनों के ही उदा-हरण दे देने ठीक होंगे---

> क्षुघा खुधा दक्षिणा दिक्खणा मक्षिका मक्षिका क्षारिका छारिका कक्ष कच्छ तक्षति तच्छति

अक्षि अक्खि (अच्छि भी)

कहीं कहीं 'क्ष्' का परिवर्तित रूप 'ग्घ्' या 'ज्भ्,' भी होता है। गायगर का मत है कि इस दशा में संस्कृत अक्षर क्ष् एक विशेष भारत-यूरोपियन ध्विन का विकसित रूप है—

> प्रक्षरति पग्घरति क्षाम भाम

### (त्रा) मध्य-संयुक्त-व्यंजन

मध्य-संयुक्त-व्यंजनों के परिवर्तन में पालि में 'व्यंजन-अनुरूपता, व्यंजन-विपर्यय, व्यंजनों के उच्चारण-स्थान में परिवर्तन, प्राणध्विन का आगमन और लोप, आदि सभी प्रवृत्तियाँ पाई जाती हैं। विशेषतः व्यंजन -अनुरूपता और व्यंजन-विपर्यय अधिक पाये जाते हैं। नीचे के विवरण से यह स्पष्ट होगा।

(१) व्यंजन-अनुरूपता

(अ) पूर्ववर्ती व्यंजन का लुप्त होकर परवर्ती व्यंजन का रूप धारण कर लेना— (१) स्पर्श + स्पर्श में, यथा

उक्त उत्त सप्त सत्त श**ब्द सह** 

उत्पद्यते उप्पञ्जति मुद्ग (मूँग) म्ग्ग (२) ऊष्म +स्पर्श में, यथा आश्चर्य अच्छेर निक्ख, नेक्ख निष्क यहाँ पर साथ-साथ प्राण-ध्विन का आगमन भी हो गया है। (३) अन्त:स्थ +स्पर्श, या ऊष्म, या अनुनासिक व्यंजन में, यथा कर्क कक्क किल्बिष किब्बिस वल्क वाक कर्षक कस्सक कल्माष कम्मास (४) अनुनासिक 🕂 अनुनासिक में, यथा निम्न নিন্ন उन्मूलयति उम्मूलेति (५) र्+ल्, या य्, या व् में, यथा दुर्रुभ दुल्लभ आर्य अय्य (अरिय भी) उदीर्यते द उदिय्यति निर्याति निय्याति कुर्वन्ति कुब्बन्ति (आ) परवर्ती व्यंजन का लुप्त होकर पूर्ववर्ती व्यंजन का रूप धारण कर लेना-(१) स्पर्श + अनुनासिक में, यथा लग्न लगा अग्नि: अग्गि उद्विग्न उब्बिग स्वप्न सोप्प (२) स्पर्श +र् याल् में, यथा

**त**ऋ तक्क शुक्ल सुक्क (३) स्पर्श 🕂 अन्तःस्थ में, यथा शक्य सववः . उच्यते वुच्चति प्रज्वलति पज्जलति (४) ऊष्म + अस्तःस्य में, यथा मिश्र मिस्स अवश्यम् अवस्सं अश्व अस्स इलेष्मन् सेम्ह (५) अनुनासिक + अन्तःस्थ में, यथा किण्व किण्ण रम्य रम्म (सम्भव) कल्य कल्ल बिल्व बिल्ल (६) व्य, त् जैसे संयुक्त व्यंजनों में, जो ब्ब् हो जाते हैं, परिव्यय परिब्बय तीव्र तिब्ब (२) व्यंजन-विपर्यय (१) ह् + अनुनासिक, या य्, या व् --इस व्यजन-सयोग में विषयं होता है, अर्थात् 'ह ्ण्'' 'ह ्न्', 'ह ्म्', 'ह ्य्', 'ह ्व्', इन संयुवत त्र्यंजनों के कमशः 'ण्ह्', ,न्ह्', 'म्ह्' 'यृह', 'बृह्' रूप हो जाते हैं--पूर्वाह् ण पुब्बण्ह अपराह्ण अपरण्ह जिह्य, जिम्ह सह्य मय्ह

मय्ह

म ह्यं

चिह्**न** चिन्ह जिह्**वा** जिव्हा

मह्यं—मय्हं के सादृश्य के आधार पर तुभ्य का भी पालि प्रतिरूप तुय्हं हो गया है।

(२) ऊष्म + अनुनासिक - इस संयोग-दशा में भी व्यंजन-विपर्यय होता है। पहले ऊष्म का ह् में परिवर्तन होता है और फिर दोनों का विपर्यय। इस प्रकार 'श्न्', 'श्म्', 'ष्ण्', 'ष्म्', 'स्न्' 'स्म्' कमशः 'ब्ह', 'मृह्', 'णृह्', 'मृह्', 'नृह्', मृह् हो जाते हैं --

प्रश्न पञ्ह (अर्द्धमागधी पण्ह )
अश्मना (पत्थर के द्वारा) अम्हना
उष्णा (गर्मी) उण्हा
कृष्ण कण्ह
तृष्णा तण्हा
ग्रीष्म गिम्ह
सुस्नात सुन्हात
विस्मय विम्हय

(३) 'क्ष्ण्', 'क्ष्म्', 'त्स्न्'—इन संयुक्त व्यंजनों के स्वरूप विपर्यय के कारण क्रमशः 'ण्ह्,', 'म्ह्,', 'न्ह्,', हो जाते हैं। इस विकास का क्रम यह है कि पहले 'क्ष्ण्', 'क्ष्म्', 'त्स्न्', के क्रमशः रूप 'प्ण्', 'ष्म् 'स्न्' होते हैं और फिर इनका विपर्यय हो कर उपर्युक्त नियम (२) के अनुसार

इनके कमशः 'ण्ह्', म्ह्' 'न्ह्' रूप बनते हैं---

श्लक्ष्ण (सुन्दर, कोमल) सण्ह पक्ष्म (पलक) पम्ह

ज्योत्स्ना जुण्हा (पहले 'जुन्हा' रूप वना और फिर न् का मूर्द्धन्य होकर 'जुण्हा' हो गया)

(२) व्यंजनों के उच्चारण-स्थान में परिवर्तन---

(१) दत्त्य स्पर्श +य्-इस संयोग-दशा मे दन्त्य स्पर्गो का तालव्यी-करण हो जाता है—

सत्य सच्च छिचते छिज्जति जात्या जच्चा 'ण्य्' संयुक्त व्यंजनों में भी कर्मण्य कम्मञ्ञ (२) संस्कृत तालव्य संयुक्त व्यंजनों के स्थान पर पालि में कहीं कहीं कंठ्य संयुक्त व्यंजन हो जाते हैं, कहीं कहीं मूर्द्धन्य संयुक्त व्यंजन और कहीं कहीं दन्त्य संयुक्त व्यंजन । (अ) तालव्य के स्थान पर कंठ्य भैषज्य भिसक्क (भेसज्ज भी) (आ) तालव्य के स्थान पर मर्द्धन्य आज्ञा आणा (इ) तालव्य के स्थान पर दन्य उच्छिष्ठ उत्तिट्ठ (३) मध्यस्थित दन्त्य संयुक्त व्यंजनों का मूर्द्धन्यीकरण। यह एक महत्त्व-पूर्ण परिवर्तन है। इस परिवर्तन के कारण 'र्त्' 'र्थ्' 'र्द्' 'र्घ्' क्रमशः 'ट्ट' 'टठ्', 'ड्ड', 'ढढ्' हो जाते हैं---आर्त अट्ट कैवर्त केवट्ट वर्धते वढ्ढति पट्रठाय प्रस्थाय क्टट्ठ क्टस्थ (४) प्राण-ध्विन का आगमन और लोप---

आगमन, यथा

शृङ्गाटक (चौराहा) सिघाटक ' पिप्पल पिप्पल

लोप, यशा

लोघ लो**द** मूर्च्छति मुन्चति

#### श्रन्त्य-व्यंजन

संस्कृत के अन्त्य-व्यंजन पालि में लुप्त हो जाते हैं--

भगवान्

भगवा सम्मा

सम्यक्

বিজ্ঞ

विद्युत्

## पालि का शब्द-साधन श्रोर वाक्य-विचार

पालि के ध्विन-समूह की अपेक्षा उसका रूप-विधान संस्कृत के और भी अधिक समीप है। मिथ्या-सादृश्य के आघार पर संस्कृत रूपों का सरलीकरण पालि रूप-विधान की एक मुख्य विशेषता है। पहले कहा जा चुका है कि एक ही प्राचीन आर्य-भाषा से मंस्कृत और पालि दोनों का विकास हुआ है। मंस्कृत व्याकरण का जन्म वैदिक भाषा की विभिन्नताओं को एकरूपता देने के लिये हुआ। अतः संस्कृत में ऐसे अनेक नियम व्याकरण के नियमानुसार वर्जित कर दिये गये, जो वैदिक भाषा में प्रचलित थे। पालि चूँकि लोक-भाषा थीं, उसमें ये प्रयोग चले आये हें । यह पालि के रूप-विचार की एक मुख्य विशेषता है । उदाहरणों से यह स्पष्ट होगा।

पहले मिथ्या-सादुश्य के आधार पर रूपों के सरलीकरण को ले। पालि में मंस्कृत की अपेक्षा वर्ण कम हैं, यह हम पहले निर्देश कर ही चुके हैं। संस्कृत मे तीन वचनों का प्रयोग होता है, एक-वचन, द्वि-वचन और बहुवचन। पालि में केवल दो वचन हैं। एक वचन और अनेक वचन । वहाँ द्विवचन नहीं है। उसका भी काम वहाँ अनेक-वचन से ही निकाल लिया जाता है। यद्यपि कहने को पालि में भी सात विभक्तियाँ हैं, किन्तु उनके रूपों में बड़ी सरलता है । चतुर्थी और पष्ठी क रूपों में प्रायः कोई भेद नहीं होता। तृतीया और पंचमी के अनेक-बचन के रूप भी प्रायः समान ही होते हैं। पालि में व्यंजनान्त पदों का प्रयोग भी नही होता। वहाँ सभी पद स्वरान्त हैं। संस्कृत के व्यंजनान्त पद भी पालि में स्वरान्त हो जाते हैं । इसी प्रैकार संज्ञा और सर्वनाम के रूपों में यही सरलीकरण की प्रवृत्ति द्ष्टिगोचर होती है। किया-विभाग के विषय में भी यही बात ठीक है। संस्कृत -के समान यद्यपि पालि में भी परस्मैपद (परस्सपद) और आत्मनेपद, (अत्तनो-पद) ये दो पद हैं, किन्तु व्यवहार में आत्मनेपद का प्रयोग कदाचित् ही कभी होता है। यहाँ तक कि कर्मवाच्य आदि प्रयोगों में भी जहाँ संस्कृत में आत्मनेपद आवश्यक

रूप से होना चाहिये, पालि में उसका प्रयोग प्रायः विकल्प से ही होता है। संस्कृत के दस गण पालि में केवल सात रह गये हैं। इसी प्रकार संस्कृत के दस लकारों के स्थान पर पालि में केवल आठ लकार हैं। लिट् लकार का प्रयोग पालि में नहीं के वरावर होता है। लब्भीर लुख वहाँ भूतकाल द्योतित करने के लिये हैं, किन्तु इनमें भी प्रायः लुख्भ का ही प्रयोग पालि में अधिकता से होता है। इस प्रकार संस्कृत की अपेक्षा सरलीकरण की प्रवृत्ति पालि में अधिकता से पाई जाती है।

वैदिक भाषा से प्राप्त रूपों की अनेकता पालि में सुरक्षित है, जब कि संस्कृत ने उसे व्यवस्थित कर उसमें एक**रूपता ला दी है।** वेद की भाषा में पुल्लिङ्ग अका-रात शब्दों के बहुवचन के रूप में 'असुक' प्रत्यय भी लगता था। इस प्रकार 'देव' शब्द का प्रथमा बहुवचन का रूप वहाँ 'देवासः' मिलता है। संस्कृत ने इस रूप को ग्रहण नहीं किया है। किन्तू पालि में 'देवासे' 'धम्मासे' 'बृद्धासे' जैसे प्रयोगों में वह सुरक्षित है। इसी प्रकार 'देव' शब्द का तृतीया बहुवचन का रूप वैदिक भाषा में 'देवेभिः' है। पालि में यह 'देवेभि' के रूप में सुरक्षित है। संस्कृत ने इस रूप को भी ग्रहण नहीं किया है। वैदिक भाषा में प्रायः चतुर्थी विभक्ति के लिये षष्ठी का प्रयोग और षष्ठी विभक्ति के छिये चतुर्थी का प्रयोग पाया जाता है। संस्कृत ने इसे निश्चित नियम में बाँध कर रोक दिया है। किन्तू पालि में यह व्यत्यय ंब्राह्मणस्स धनं ददाति' ब्राह्मणस्स सिस्मी' जैसे प्रयोगो में मिलता है । निश्चयतः पालि में चतुर्थी और षष्ठी विभक्तियों के रूप ही प्राय: समान होते हैं। वैदिक भाषा में 'गो' और 'पति' शब्दों के षष्ठी बहुवचन और तृतीया एक वचन के रूप कमदाः 'गोनाम्' और 'पतिना' होते थे। पालि में ये कमशः 'गोनं' या 'गुन्नं' तथा 'पतिना' के रूप में सुरक्षित हैं । किन्तु सुंस्कृत ने इन्हें भी स्वीकार नहीं किया है। इसी प्रकार वैदिक भाषा में नपुंसक लिंग की जगह वहुंघा पुल्लिंग का भी प्रयोग होता था । संस्कृत में यह प्रवृत्ति नहीं पाई जाती । किन्तु पालि में बहुधा ऐसा हो जाता है। उदाहरणतः 'फल' शब्द के प्रथमा के बहुवचन में 'फला' और 'फलानि' दोनों ही रूप होते हैं। यही प्रवृत्ति किया-रूपों में भी दृष्टिगोचर होती है । वैदिक भाषा में आत्मनेपद और परस्मैपद का भेद उतना स्पष्ट नहीं था । वहाँ 'इच्छति''इच्छते' 'युध्यति''युध्यते' जैसे दोनों प्रयोग दृष्टिगोचर होते हैं । पालि मेंयह प्रवृत्ति ममान रूप मे ही दृष्टिगोचर होती है। संस्कृत में आत्मनपद और परस्मै-पद का अधिक निश्चित विधान कर दिया गया है । 'श्रु' धातु का वैदिक भाषा में अनुज्ञा-काल का मध्यम-पु**रुष** का एकवचन का रूप 'शृण्धी' और अनुज्ञा-काल

का मध्यम-पूरुष का बहुवचन का रूप 'श्रुणोत' होता था। पालि में ये ऋमशः 'सुणुहि' और 'सुणोथ' के रूपों में सुरक्षित हैं । किन्तु संस्कृत व्याकरण ने इन्हें भी स्वीकार नहीं किया है। वैदिक भाषा में 'हन्' घातु का लुङ् लकार का उत्तम-पुरुष का एकवचन का रूप 'बधीं' होता था। संस्कृत ने इसे भी स्वीकार नहीं किया है। किन्तू पालि में यह 'बिंघ' के रूप में सुरक्षित है। क़ुदन्त के प्रयोग में भी संस्कृत और पालि में उपर्युक्त प्रवृत्ति दृष्टिगोचर होती है। वेद में निमित्तार्थक १४ प्रत्ययों का प्रयोग होता है, यथा से, सेन, असे, असेन, कसे, कसेन, अध्यै, अध्यैन, कथ्यै, कथ्यैन, शध्यै, शध्यैन, तवेन, तुं। संस्कृत ने इनमें से केवल 'तुं प्रत्यय को ले लिया है। पालि ने उसके साथ साथ 'तवेन' प्रत्यय को भी ले लिया है। वैदिक 'दातवे' या 'दातवै' पालि के 'दातवे' में पूरी तरह सुरक्षित है । इसी प्रकार 'कातवे' 'विष्पहातवे' 'निधातवे' जैसे प्रयोग भी पालि में दिष्टगोचर होते हैं, जो संस्कृत में नहीं मिलते। 'ल्यप्' के स्थान पर वेद में 'त्वा' का भी प्रयोग मिलता है, जैसे 'परिघापयित्वा' । संस्कृत-व्याकरण के अनुसार यह रूप अशुद्ध है । वहाँ उपसर्ग-पूर्वक घातू में अनिवार्यतः 'ल्यप्' होता है, किन्तू पालि में वैदिक भाषा की तरह 'त्वा' देखा जाता है यथा अभिवदिन्त्वा, निस्साय आदि । वेद की भाषा में पूर्वकालिक अर्थ में 'त्वाय' 'त्वीन' आदि प्रत्येक लगा कर 'गत्वाय' 'इष्ट्वीन' जैसे शब्द बनते थे । पालि में 'गत्वान' 'कातून' जैसे प्रयोगों में ये सुरक्षित हैं, किन्तु संस्कृत में नहीं मिलते । वेद की भाषा में विभक्ति, वचन, वर्ण और काल के अनेक व्यत्यय पाये जाते हैं। पालि में भी ये सब पाये जाते हैं। 'एकस्मिं समयस्मिं' के लिये 'एकं समयं' (विभक्ति-व्यत्यय) 'सन्ति इमस्मिं काये केसा लोगा नखा' के लिये 'अस्ति इमस्मिं काये केसा, लोमा, नखा, (वचन-व्यत्यय); 'बुद्धेभि' के लिये 'बुद्धेहि', 'दुक्कटं' के लिये 'दुक्कतं' (वर्ण-व्यत्त्यय) 'अनेक जाति-संसारं सन्धाविस्सं' ( भूतकाल के अर्थ में भविष्यत् काल काल-व्यत्यय ) जैसे व्यत्यय पालि में वैध हैं। किन्तु संस्कृत व्याकरण ने इन्हें ग्रहण नहीं किया है। इस प्रकार संस्कृत भाषा की अपेक्षा पालि ही वैदिक भाषा की अधिक सच्ची उत्तराधिकारिणी ठहरती है।

१. विषय की अधिक सुगमता के लिये देखिये भिक्षु जगदीश काश्यप-कृत 'पालि-महाव्याकरण' पृष्ठ तेईस-उन्तीस (वस्तुकथा) पर दी हुई तालिकाएँ।

#### पालि-भाषा के विकास की प्रवस्थाएँ

ऊपर पालि के ध्विन-समूह और रूप-विचार का जो निर्देश किया गया है. उससे यह स्पष्ट है कि पालि एक ऐसी मिश्रित भाषा है जिसमें अनेक बोलियों के तत्त्व विद्यमान है। अनेक दूहरे रूपों का होना उसके इस तथ्य को प्रमाणित करता है। फिर भी पालि के विकास में चार ऐसी क्रमिक विकास वाली अवस्थाएँ उप-लक्षित होती हैं, जिनकी अपनी अपनी विशेषताएँ हैं और जिनके आधार पर हम पालि के पूर्वापर रूपों को समभ सकते हैं और उनकी संगति लगा सकते हैं। पालि-भाषा के विकास की ये चार अवस्थाएँ इस प्रकार हैं, (१) त्रिपटक में आने वाली गाथाओं की भाषा। यह भाषा अत्यन्त प्राचीन है और वैदिक भाषा की सी ही अनेकरूपता इसमें मिलती है। प्राचीन आर्य भाषा अर्थात वैदिक भाषा से कहीं कहीं तो इस भाषा की, व्विन-परिवर्तन के कारण, केवल अल्प विभिन्नताएँ ही मिलती हैं और कहीं कहीं पालि का अपना विशेष रूप-विधान भी दिष्टगोचर होता है। उदाहरणार्थ 'पित' और 'रञ्ञा' जैसे शब्द प्राचीन आर्य भाषा से पालि में आ गये हैं, किन्तु इन्हीं से ऋमशः 'पितुस्स' और 'राजिनो' जैसे रूप पालि ने स्वयं वना लिये हैं। इस प्रकार यह भाषा बुद्ध-कालीन मध्य-देश की लोक-भाषा होने के माथ-साथ प्राचीन वैदिक स्मृतियों से भी अनुविद्ध है। सुत्त-निपात की भाषा इस प्रकार की भाषा का सर्वोत्तम उदाहरण मानी जाती है। (२) त्रिपिटक के गद्य-भाग की भाषा। गाथाओं की भाषा की अपेक्षा इसमें एकरूपता अधिक है। गाथाओं की भाषा की अपेक्षा प्राचीन रूपों की कमी और नये रूपों की अभिवृद्धि इसका एक प्रधान लक्षण है। 'जातक' की भाषा इसका उदाहरण है। (३) उत्तरकालीन पालि गद्य-साहित्य की भाषा। इस भाषा के रूप के दर्शन हमें मिलिन्द-प्रश्न और अर्थकथा-साहित्य में होते हैं। इस भाषा का आधार त्रिपिटक की गद्य-भाषा ही है। इसमें आलंकारिकता और कृत्रिमता की मात्रा कुछ अधिक पाई जाती है। विशेषतः मिलिन्द-प्रश्न और बद्धघोष की अर्थकथाओं में हमें एक विकसित और उदात्त गद्य-शैली के दर्शन होते हैं। (४) उत्तरकालीन पालि-काव्य की भाषा। यह भाषा बिलकुल पूर्वकालीन साहित्य के अनुकरण पर लिखी गई है। लेखकों ने अपनी अपनी रुचि के अनुसार कहीं तो प्राचीन रू**पों** का ही अनु-करण किया है या कहीं कहीं अपेक्षाकृत नवीन स्वरूपों को स्वीकार किया है। इस भाषा में एक जीवित भाषा के लक्षण नहीं मिलते। संस्कृत का बढ़ता हुआ प्रभाव भी इस युग की साहित्य-रचना का एक विशेष लक्षण है। महावंस, दीपवंस, दाठा-वंस, तेलकटाहगाथा जैसे ग्रन्थों में इस भाषा के स्वरूप के दर्शन होते हैं।

# पालि भाषा और साहित्य के अध्ययन का महत्त्व

पालि के अध्ययन का अनेक दुष्टियों से बड़ा महत्व है। आज अपनी अनेक प्रादेशिक बोलियों के, यहाँ तक कि कुछ अंशों में राष्ट्र-भाषा हिन्दी के भी, ध्वनि-समूह आदि का पूरा ज्ञान हमें नहीं हो पाया। भाषा-विज्ञान सम्बन्धी अनेक बातें अभी अनिश्चित ही पड़ी हुई हैं। इसका कारण यही है कि मध्यकालीन आर्य-भाषाओं का, जिनमें पालि प्रथम और मुख्य है, हमारा अभी अध्ययन ही अधूरा पड़ा है १। अपनी भाषा के वर्तमान स्वरूप को समभते के लिये हमें पालि भाषा का वैज्ञानिक ढंग से अध्ययन करना ही होगा। फिर पालि भाषा ने न केवल हमारी आधुनिक भारतीय भाषाओं को ही प्रभावित किया है। उसका प्रभाव सिंहल, ब्रह्म-देश और स्थाम देश की भाषाओं के विकास पर भी पर्याप्त रूप से पड़ा है। भारतीय विद्यार्थी के लिये अध्ययन का इससे अधिक सुखकर और क्या विषय हो सकता है कि वह इस प्रभाव को खोजे, ढूंढ़े और इन देशों के साथ व्यापक भारतीय संस्कृति के समन्वित सम्बन्धों को और अधिक दृढ़ करे। यही बात पालि-साहित्य के विषय में भी है। उसने विश्व के एक बड़े भू-भाग को शान्ति प्रदान की है, क्योंकि वह प्रधानतः तथागत के मन्देश का वाहक है। उसका अध्य-यन कर हम उस विशाल जन-समुदाय से नाता जोड़ते हैं, जिसके साथ हमारे सांस्कृतिक और राजनैतिक सम्बन्ध नवयुग में और भी अधिक दृढ़ होंगे। इस ऊपरी उद्देश्य को छोड़ दें तो भी विशुद्ध साहित्य की दृष्टि से पालि साहित्य के अध्य-यन का प्रभूत महत्व है। उसकी उदात्त प्रतिपाद्य वस्तु और गम्भीर, मनोरम शैली किसी भी साहित्य से टक्कर ले सकती हैं। शाक्यसिंह ने जिन गुफाओं में निनाद किया है, वे साधारण नहीं है। यदि मनुष्यता-धर्म से ही अन्त में संसार

१. डा० घीरेन्द्र वर्मा १९४० में प्रकाशित अपने 'हिन्दी भाषा का इति-हास' में लिखते हैं "हिन्दी संयुक्त स्वरों का इतिहास प्रायः अपभ्रंश तथा प्राकृत भाषाओं तक ही जाता है.....अपभ्रंश तथा प्राकृत के संयुक्त स्वरों का पूर्ण विवेचन सुलभ न होने के कारण हिन्दी संयुक्त स्वरों का इतिहास भी अभी ठीक नहीं दिया जा सकता।" पृष्ठ १४२

को मुक्ति मिलनी है, तो तथागत के सन्देश का व्यापक प्रचार होना ही चाहिय । इतिहास की दुष्टि से भी पालि-साहित्य का प्रभूत महत्व है। जो सांस्कृतिक निधि हमारी इस साहित्य में निहित है, उसका अभी महत्वाङ्कन ही नहीं किया गया। भारतीय इतिहास के काल-कम के निश्चय करने में भी सब से अधिक महायता पालि साहित्य से ही मिली है। त्रिपिटक और अनुपिटक साहित्य में प्राचीन भारतीय इतिहास की जो अमूल्य सामग्री भरी पड़ी है, उसका अभी तक पूरा उपयोग नहीं किया गया है। उसके सम्यक् अध्ययन से हम बौद्धकाळीन इतिहाम और भौगोलिक तथ्यों का बहुत अधिक ज्ञान प्राप्त कर सकते हैं। धर्म और दर्शन की दृष्टि से भी पालि का अधिक महत्त्व है। हमने अभी तक प्राय: संस्कृत ग्रन्थों से ही बौद्ध धर्म और दर्शन का परिचय प्राप्त किया है, जो कुछ हालतों में एकांगदर्शी और अधिकांशतः उसके भौलिक स्वरूप से बहुत दूर है। वैदिक परम्परा के उत्तरकालीन आचार्यों ने इसी को लक्ष्य कर प्रायः बौद्धदर्शन की ममालोचना की है। इस प्रकार वृद्ध-धर्म के मौलिक स्वरूप से हम प्राय: अनभिज्ञ ही रहे हैं। यही हमारी उस विचार-प्रणाली के प्रति, जो वास्तव में अपनी प्रभाव-शीलता के लिये विश्व में अद्वितीय है, उदामीनता का कारण है। पालि-साहित्य के प्रकाश में हम देख सकेंगे कि भगवान् गोतम बुद्ध का वास्तविक व्यक्तित्व क्या था और उन्होंने जन-समाज को क्या सिखाया था। पालि-साहित्य का सब से बड़ा महत्व वास्तव में उसकी प्रेरणादायिका शवित ही है। यह प्रेरणा अनेक रूपों में आ सकती है। साधना के उत्साह के रूप में भी, ऐतिहासिक गवेषणा के रूप में भी और रचनात्मक साहित्य की सृष्टि के रूप में भी। साधना के अक्षर तो मौन हैं। ऐतिहासिक गवेषणा के विषय में हम काफी कह ही चुके हैं। यहाँ अन्तिम भेरणा के विषय में यही कहना है कि पालि-साहित्य में इतनी सामग्री भरी पड़ी है कि वह अभी हिन्दी-साहित्य में अनेक विधायक लेखकों और विचारकों को प्रेरणा और आधार दे सकती है। अभी हमने 'बुद्धचरित' 'सिद्धार्थ', 'यशोधरा' और 'प्रसाद' के कतिपय नाटकों के अतिरिक्त हिन्दी में विशाल पालि-साहित्य से प्रेरणा ही क्या ग्रहण की है ? निञ्चय ही प्रत्येक दिशा में उपयोग के लिये यहाँ एक कभी समाप्त न होने वाली सामग्री भरी पड़ी है। यदि पालि की समुचित आराधना की जाय तो निश्चय ही वह बहुफलसाधिका हो सकती है !

## दूसरा ऋध्याय

# पालि साहित्य का विस्तार, वर्गीकरण और काल-क्रम

# पालि साहित्य का उद्भव और विकास

जिस तेजस्वी व्यक्तित्व से संसार ने सब से पहले मनुष्यता सीखी; जिसकी दीप्ति से भारत के निश्चयात्मक इतिहास पर सर्व प्रथम आलोक पड़ा, उसी से पालि साहित्य का भी उदय हुआ। तथागन की सम्यक् सम्बोधि ही पालि-साहित्य का आधार है। जिस दिन भगवान् ने बुद्धत्व प्राप्त किया और जिस दिन उन्होंने परिनिर्वाण में प्रवेश किया, उसके बीच उन्होंने जो कुछ, जहाँ कहीं, जिस किसी से कहा, उसी के संग्रह का प्रयत्न पालि-त्रिपिटक में किया गया है। त्रिपिटक का अर्थ है तीन पिटक या तीन पिटारियाँ। इन तीन पिटारियों में बुद्ध-वचन संगृहीत किये गये हैं, जो कालानुकम से आज के युग को भी प्राप्त हैं। उपयुंक्त तीन पिटकों या पिटारियों के नाम हैं, सूत्त-पिटक, विनय-पिटक और अभिधम्म-पिटक। भगवान बद्ध ने जो कुछ अपने जीवन-काल में कहा या सोचा, वह सभी विपटक में संग्-हीत है, ऐसा दावा त्रिपिटक का नहीं है। कौन जानता है कि भगवान के अन्तर्भन के कुछ उद्गार केवल उरुवेला की पहाड़ियों ने ही सुने, नेरंजरा की शान्त धारा ने ही धारण किये ! फिर सहस्रों ने जो कुछ सुना, उन सब ने ही आ आकर त्रिपिटक में उसे संगृहीत करवा दिया हो, ऐसा भी नहीं माना जा सकता। अतः ऐतिहासिक रूप से बुद्ध के मुख से निकले हुए अनेक ऐसे भी वचन हो सकते हैं, जो त्रिपिटक में हमें नहीं मिलते और जिन्हें अन्यत्र हम कहीं पा भी नहीं सकते। इसी प्रकार त्रिपिटक में जो कुछ सुरक्षित है, वह सभी विना किसी अपवाद के बुद्ध-वचन है, ऐसा भी नहीं माना जा सकता। 'विभज्यवादी' (विभाग कर बतलाने वाला, बद्ध) को समभने के लिये हमें सब प्रकार 'विभज्यवादी' ही होना पड़ेगा। हाँ, यह आश्वासन अवश्य प्राप्त है कि पालि त्रिपिटक में विश्वस्ततम रूप से बद्ध-वचन अपने मौलिक रूप में म्रिक्षित हैं, जैसा कि नीचे के विवरण से स्पष्ट होगा।

=

भगवान् बुद्ध के सभी उपदेश मौखिक थे। यद्यपि लेखन-कला का आविष्कारः भारत में बुद्ध-युग के बहुत पहले ही हो चुका था, फिर भी बुद्ध-उपदेश भगवान् बुद्ध के समय में ही लेखबद्ध कर लिये गये हों, इसका कोई प्रमाण नहीं मिलता। भगवान बुद्ध के सभी शिष्य उन्हें स्मृति में ही रखने का प्रयत्न करते थे। इस बात के अनेक प्रमाण स्वयं त्रिपिटक में ही मिलते हैं । उदाहरणतः, एक वार दूर से आये हुए सोण नामक भिक्षु को जब भगवान् पूछते हैं "कहो भिक्षु ! तुम ने धर्म को कैसे समभा है ?'' तो इसके उत्तर में वह सोलह अष्टक वर्गों को पूरा पूरा स्वर के साथ पढ़ देता है। भगवान् अनुमोदन करते हुए कहते हैं "साध् भिक्षु! सोलह अप्टक वर्गों को तुम ने अच्छी प्रकार याद कर लिया है, अच्छी प्रकार धारण कर लिया है। तुम्हारे कहने का प्रकार बड़ा अच्छा है, खला है, निर्दोष है, अर्थ को साफ साफ दिखा देने वाला है "।ै इसी प्रकार बुद्ध-बचनों को अधिक विस्तुत रूप से धारण करने वाले भी अनेक बहुश्रुत, स्मृतिमान् भिक्षु थे। उनमें से अनेक धर्म-धर, सुत्त-न्तिक (धर्म या सूत्त-पिटक को धारण करने वाले) थे, अनेक विनय-धर (विनय-पिटक या विनय-सम्बन्धी उपदेशों को धारण करने वाले) थे, अनेक मात्रिका-धर (मात्रिकाओं--उपदेश-सम्बन्धी अनुक्रमणियों, जिनसे बाद में अभिधम्म-पिटक का विकास हुआ, को धारण करने वाले) थे। <sup>रे</sup>र इनके विषय में त्रिपिटक में अनेक वार प्रशंसापूर्वक कहा गया है--वहुस्सुता आगतागामा धम्मधरा विनयधरा मानिकाधरा । <sup>3</sup> वाद के 'पंचनेकायिका' 'भाणक' 'स्त्तन्तिक', 'पेटकी' जैसे शब्द भी इसी पूर्व परम्परा को प्रकट करते हैं। अंगुत्तर-निकाय के 'एतदग्गवग्ग' में हम भगवान् बुद्ध के उन प्रमुख भिक्षु-भिक्षुणी एवं उपासक उपासिकाओं की एक लम्बी मुची देखते हैं, जिन्होंने साधना की विशिष्ट शाखाओं में दक्षता प्राप्त करने के अतिरिक्त भगवान के वचनों को स्मरण करने में भी विशेषता प्राप्त कर ली

१. उदान, पृष्ठ ७९ (भिक्षु जगदीश काश्यप का अनुवाद)

२. देखिये विनय-पिटक—च्हलवग्ग ।

३. बहुश्रुत, शास्त्रज्ञ, धर्म, विनय और मात्रिकाओं को धारण करने वाले विद्वान् भिक्षु। विनय-पिटक के महावगा २; १०, और चुल्लवगा १;१२ में; दीध-निकाय के महापरिनिब्बाण सुत्त (तृतीय भाणवार) में; अंगुत्तर-निकाय (विसुद्धिमण ४।१९ में उद्धृत) में; तथा त्रिपिटक के अग्य अनेक स्थानों में।

र्था 4। इन्हीं वर्ता साधकों के प्रति हम आज बुद्ध-वचनों के दायाद्य के लिये ऋणीहैं। शास्ता के समीप रहते भिक्षुओं को ज्ञान और दर्शन का बड़ा सहारा था। किन्तु उनके अनुपाधि-शेष-निर्वाण धातु में प्रवेश कर जाने के बाद उन्हें चारों ओर अन्धकार ही दिखाई देने लगा। यह ठीक है कि बुद्ध के समान ही उन्हें धम्म का महारा था। किन्तु साधारण जनता बहिर्मुखी थी। अन्तरात्मा की अपेक्षा वह बाहर ही अधिक देखती थी। फिर जिस 'धम्म' की गरण में शास्ता ने भिक्षुओं को छोडा था, उसका भी अस्तित्व अन्ततः उनके वचनों पर निर्भर था। उससे मात्र उन भिक्षुओं और अर्हतों का गुजारा हो सकता था, जिनको स्वयं शास्ता में मुनने का अवसर मिला था। किन्तु बाद की जनताओं के लिये क्या होगा ? जो भिक्षु भगवान् बुद्ध के जीवन-काल में अपना अधिकतर समय और ध्यान बुद्ध-वचनी के स्मरण और संग्रह करने के बजाय उनके व्यावहारिक अभ्यास में ही लगाते थे, उन्हें भी अब यह चिन्ता होने लगी कि हमारे बाद इस थाती को कौन सँभालेगा, इस प्रकाश के दीपक को एक पीड़ी से दूसरी सीड़ी तक कौन पहुँचायेगा ? उनका इस प्रकार चिन्तित होना भावकता पर भी आधारित नहीं था। स्वयं भिक्ष-संघ में इस प्रकार के लक्षण प्रकट हो रहे थे, जिनसे संयमी भिक्षओं को दृःख होना स्वाभा-विक था। अभी भगवान् के परिनिर्वाण को मात दिन भी नहीं हुए थे कि सभद्र नामक बढ़ा भिक्ष कहता हुआ मुना गया था, "वस आयुष्मानो ! भत शोक करों! मत विलाप करों! हम उस महाश्रमण से अच्छी तरह मुक्त हो गये! वह हमें सदा ही यह कह कर कह पीड़ित किया करता था 'यह तुम्हें विहित है, यह तुम्हें विहित नहीं है'। अब हम जो वाहेंगे, करेंगे; जो नहीं चाहेंगे, मो नहीं करेंगे।" सुभद्र जैसे अवीतराग अनेक भिक्षु भी उस समय संघ में हो सकते थे।

१. देखिये बुद्धचर्या, पृष्ठ ४६९-७२

२. यह भिक्षु इसी नाम के उस भिक्षु से भिन्न था, जिसने भगवान् बुद्ध के परिनिर्वाण के समय प्रव्रज्या प्राप्त की थी और इस प्रकार जो उनका अन्तिम शिष्य था।

३. अलं आवुसो! मा सोचित्य! मा परिदेवित्य! सुमुत्ता मयं तेन महा-समणेन! उपद्दुता च होम। इदं वो कप्पति, इदं वो न कप्पतीति। इदानि पन मयं यं इच्छिस्साम तं करिस्साम। यं न इच्छिस्साम तं न करिस्साम। महापरिनिग्बाण-सुत्त (दीघ २।३); विनय-पिटक-चुल्ल-बग्ग, पंचसतिक खन्धक।

इस मैल को थो डालने के लिये और शास्ता की स्मृति के प्रति सम्मान प्रकट करने के लिये बुद्ध के प्रमुख शिष्यों ने उनके वचनों का संगायन करना आवश्यक समभा। सुभद्र जैसे भिक्षुओं के असंयम को देखकर आर्य महाकाश्यप की मानसिक व्यथा के दर्शन हम उनके इन बब्दों में करते हैं, "आयुष्मानो ! आज हमारे सामन अवर्म बढ़ रहा है, धर्म का ह्वास हो रहा है। अ-विनय बढ़ रहा है, विनय का ह्वास हो रहा है । आओ आष्युमानो! हम धम्म और विनय का संगायन करें<sup>9</sup>ं। इस उद्देश्य की पूर्ति के लिये एक सभा की गई। यह सभा बुद्ध-परिनिर्वाण के चौथे मास में हुई। बुद्ध-परिनिर्वाण वैज्ञाख-पूर्णिमा को हुआ था, अतः यह सभा सम्भवतः श्रावण मास में हुई 🤻। आषाढ़ का मास तैयारी में लगा। इस सभा में ५०० भिक्षु सम्मि-लित हुए, अतः बौद्ध अनुश्रुति में यह सभा 'पंचशतिका' नाम से भी विख्यात है। मभासदों में एक आनन्द भी थे। सभापतित्व का कार्य महाकाश्यप को सौंपा गया। सभा की कार्यवाही में, जैसा स्पष्ट है, बुद्ध-वचनों का संगायन और संग्रह ही मुख्य था । सभापति महाकाश्यप ने उपालि से विनय-सम्बन्धी और आनन्द से धर्म-सम्बन्धी प्रश्न पूछे और उनके उत्तरों का दूसरे भिक्षुओं ने संगायन किया । उदाहरणतः महाकाञ्यप ने उपालि से पूछा—"आवुस उपालि ! प्रथम पाराजिक का उपदेश कहाँ दिया गया ?" "भन्ते ! वैशाली में" "किस व्यक्ति के प्रमंग में ?'' 'कलन्द के पुत्र मृदिन्न के प्रसंग में'' ''किस बात को लेकर ?'' ''मैथुन को ळेकर" । इसी प्रकार आनन्द से बुद्ध-उपदेशों (सुत्तों) के विषय यें प्रश्न पूछे गये, जिनके उन्होंने उत्तर दिये। इस प्रकार निश्चित वम्म और विनय का सारी सभा ने संगायन किया, महाकाश्यप के प्रस्ताव पर---धम्मञ्च विनयञ्च संगाये-उयाम ।

उपर्युक्त सभा का ऐतिहासिक आधार और महत्व क्या है. ओर उसमें जिस 'धम्म' और 'विनय' का स्वरूप निश्चित किया गया. उसका हमारे आज प्राप्त

२. देखिये महावंश (भदन्त आनन्द कौसल्यायन का अनुवाद) पृष्ठ ११ (परिचय)

सुत्त और विनय पिटक से क्या सम्बन्ध है, ये प्रश्न पालि साहित्य के विद्यार्थी के लिये बड़े महत्व के हैं। राजगृह की इस प्रथम संगीति का वर्णन, जिसमें धम्म और विनय का संगायन किया गया, इन ग्रन्थों में उपलब्ध होता है (१) विनय-पिटक-चल्लवग्ग (२) दीपवंस (३) महावंस (४) बुद्धघोषकृत समन्तपासादिका (विनय-पिटक की अर्थकथा) की निदान-कथा (५) महाबोधिवंस (६) महा-वस्तु (७) तिब्बती दुल्व। इन सभी ग्रन्थों में छोटी-मोटी अनेक विभिन्नताएँ हैं। उदाहरणत अभा के बुलाने के उद्देश्यों में ही कोई किसी वात पर जोर देता है और कोई किसी बात पर। 'चुल्लवग्ग' में सुभद्र वाले प्रकरण को ही प्रधानता देकर उसे सभा बलाने का कारण दिखलाया गया है, जब कि 'दीपवंस' में इस प्रसंग का कोई उल्लेख नहीं है । 'महावंस' में कुछ अन्य साधारण कारण भी दिये हुए हैं । ' हम आसानी से देख सकते हैं कि ये ये कोई मौलिक विभिन्नताएँ नहीं हैं। इसी प्रकार सभा में भाग लेने वाले सदस्यों की संख्या के विषय में भी विभिन्न मत हैं। ऐसा होना भी बहुत सम्भव है। हम आसानी से इतना निश्चित तथ्य तो निकाल ही सकते हैं कि यह संख्या ५०० के लगभग थी। इसी प्रकार सम्मिलित सदस्यों में धम्म और विनय के स्वरूप के निश्चित करने में किसने कितना योग दिया, इसके विषय में भी उपर्युक्त ग्रन्थों में विभिन्न मत हैं। 'चुल्लवग्ग' के अनुसार तो सारा काम महाकाश्यप, आनन्द और उपालि ने ही किया। किन्तु 'दीपवंस' के वर्णन के अनसार अन्य भिक्षुओं ने भी काफी योग दिया। इन अन्य भिक्षुओं में, अनिरुद्ध, वंगीश, पूर्ण, कात्यायन, कोट्टित आदि मुख्य थे। यहाँ भी कोई मौलिक भेद दिखाई नहीं पड़ता। प्रत्यक्षतः महाकाश्यप, आनन्द और उपालि के ही प्रधान भाग लेने पर भी अन्य अनेक भिक्षुओं का भी उनके काम में पर्याप्त सहयोग हो सकता था। अतः उपर्यक्त ग्रन्थों के विवरणों में, जिनमें 'चुल्लवग्ग' का विवरण ही प्राचीन-

१. "उस महास्थिवर (महा काइयप) ने शास्ता (बुद्ध) के धर्म की चिरस्थिति की इच्छा से लोकनाथ, दशबल भगवान् के पिरिनिर्वाण के एक सप्ताह बाद, बूढ़े सुभद्र के दुर्भाषित वचन का, भगवान् द्वारा चीवरदान तथा अपनी समता देने का, और सद्धर्म की स्थापना के लिये किये गये भगवान् (मुनि) के अनुग्रह का स्मरण कर के, सम्बुद्ध से अनुमत संगीति करने के लिये, नवाङ्ग बुद्धोपदेश को धारण करने वाले, सर्वाङ्मयुक्त, आनन्द स्थिवर के कारण पाँच सौ से एक कम महाक्षीणास्त्रव भिक्षु चुने" महावंस, पृष्ठ १२ (भदन्त आनन्द कौसल्यायन का अनुवाद)

तम जान पड़ता है, कोई मौलिक विभिन्नताएँ नहीं हैं। बल्कि वे एक दूसरे के पूरक हैं। उनमें से अधिकांश 'चुल्लवग्ग' के वर्णन को ही विस्तृत रूप देते हैं। उपर्युक्त वर्णनों के आधार पर बौद्ध अनुश्रुति राजगृह की सभा के ऐतिहासिक तथ्य को मानती है। आधुनिक विद्यार्थी भी इसमें सन्देह करने का कोई कारण नहीं देखता। ओल्डनवर्ग ने अवस्य इसमें सन्देह प्रकट किया था। उनका था कि सुभद्र वाला प्रकरण, जिसे 'चुल्लवग्ग' में राजगृह की सभा के वुलाने का कारण बतलाया गया है, 'महापरिनिब्बाण-सुत्त' (दीघ २।३) में भी उन्हीं अब्दों में रक्खा हुआ है, किन्तु वहाँ इस सभा का कोई उल्लेख नहीं है। इस मौन का कारण उन्होंन यह माना है कि 'महापरिनिब्बाण-सुत्त' के संग्राहक या सम्पादक को इस सभा का कुछ पता नहीं था। यदि यह सभा हुई होती तो 'महा-परिनिब्बाण-सुत्त' के संग्राहक को भी इसका अवश्य पता होता और उस हालत में सुभद्र वाले प्रकरण के साथ साथ उसने इस सभा का भी अवश्य उल्लेख किया होता। चूँकि यह उल्लेख वहाँ नहीं है, इसलिये हम मान ही सकते हैं कि यह सभा हुई ही नहीं। ै कितना भयावह और इतिहास की प्रणाली से असिद्ध है डा० ओल्डनवर्ग का यह तर्क ! किन्तु यह भी वहुत दिनों तक विद्वानों को भ्रम में डाले रहा । वास्तव में डा० ओल्डनबर्ग के तर्क का कोई आधार नहीं है। 'महापरिनिब्बाण-सुत्त' का विषय भगवान् बुद्ध के परिनिर्वाण के दृश्य का वर्णन करता है, संघ के इतिहास का निर्देश करना नहीं। संघ के इतिहास का सम्बन्ध 'विनय' से है। अतः भगवान् के परिनिर्वाण के वाद भिक्षुओं की विह्वल दशा का वर्णन करते हुए 'महापरिनिब्बाण-सुत्त' के संगायक या संगायकों ने सुभद्र जैसे असंयमी भिक्षु के विपरीत व्यवहार का तो उल्लेख कर दिया है, किन्तू उससे आगे जाना वहाँ ठीक नहीं समभा गया । इसके विपरीत 'विनय-पिटक' में संघ-शासन की दृष्टि से इस तथ्य को लेकर संघ के इतिहास पर भी उसका प्रभाव दिखलाया गया है। यदि यह भी समाधान पर्याप्त न माना जाय, तो यह भी द्रष्टव्य है कि 'दीपवंस' में भी सुभद्र वाले प्रकरण का उल्लेख नहीं है, किन्तु वहाँ प्रथम संगीति का वर्णन उपलब्ध है। इसलिये 'दीपवंस' के लेखक को जब हम सुभद्र के प्रकरण में मौन रखते हुए भी प्रथम संगीति के विषय में अभिज्ञात देखते

१. विनय टैक्सट्स्, जिल्द पहली, पृष्ठ २६ (भूमिका) (-सेक्रेड बुक्स ऑव दि ईस्ट, जिल्द तेरहवीं)

हैं, तो 'महापरिनिब्बाण-सुत्त' के विषय में ही हम ऐसा क्यों मानें कि उसका मौन इस मंगीति के वास्तविक रूप से न होने का सूचक है । अतः 'महापरिनिब्बाण-म्तं' के मौन से हम उस प्रकार का निषेघात्मक सिद्धान्त नहीं निकाल सकते, जैसा ओल्डनबर्ग ने निकाला है, जब कि अनेक ग्रन्थों की भारी परम्परा उसके विपक्ष में है। गायगर अगर विन्टरनित्ज असे विद्वानों ने भी इसी कारण राजगृह की मंभा को ऐतिहासिक तथ्य माना है। विन्टरनित्ज़ ने कुछ यह अवश्य कहा है कि भगवान् बुद्ध के परिनिर्वाण के बाद इतने शीघ्र इस सभा का बुलाया जाना हम से कुछ अधिक विश्वास करने की अपेक्षा रखता है। इसी प्रकार मिनयफ ने इस सभा की ऐतिहासिकता स्वीकार कर के भी यह स्वीकार करने में कुछ हिचिकचाहट की है कि बुद्ध-वचनों का संगायन भी इस सभा की कार्यवाही का एक अंग था।" हमारी समक्र में ये दोनों ही शंकाएँ निर्मूल हैं। भारतीय साघना की आत्मा को यहाँ नहीं समभा गया। अनुकम्पक शास्ता के चले जाने पर उनके 'धम्मदायाद' भिक्षुओं के लिये इससे अधिक आवश्यक और अवश्यम्भावी काय क्या हो सकता था कि वे जल्दी से जल्दी एक जगह मिल कर भगवान के वचनों की स्मृति करें। ब्राह्मण और क्षत्रिय गृहस्थों ने तो भगवान् के शरीर के प्रति अद्भ्त आदर प्रदिशत किये, चक्रवर्ती के समान उसका दाह-संस्कार किया और भगवान् की अस्थियों को बाँट कर उनकी पूजा की। भिक्षु क्या करते? उनके लिये तो पूजा का अन्य ही विधान शास्ता छोड़ गये थे। उनके लिये तो एक ही उप-देश था । तथागत के अन्तिम पुरुष मत बनो ।'बुद्ध'के वाद 'घम्म' की शरण छो । है

१. तिब्बती दुल्व को भी परिस्थित 'दीपवंस' के समान ही है, अर्थात् वहां सुभद्र का प्रकरण नहीं है, किन्तु प्रथम संगीति का वर्णन है। देखिये बुद्धिस्टिक स्टडीज़' पृष्ठ ४०-४१

२. पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ९, पद-संकेत ३

३. इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ४

४. इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ४

५. देखिये बुद्धिस्टिक स्टडीज्, पृष्ठ ४३

६. ये अक्षरकाः उद्धरण नहीं हैं। इन भावनाओं के लिये देखिये धम्मदायाद-सुत्त (मज्भिम-१।१।३); गोपक-मोग्गल्लान सुत्त (मज्भिम-३।१।८)

ऐसी अबस्था में 'धम्म' की अनुस्मृति करना उनका प्रथम और एक मात्र कर्तव्य था। यदि वे ऐसा न करने तो हम आज यही कहते कि भगवान् का भिक्षु-संघ ही उस समय नहीं था। चूँकि हम निश्चित रूप से जानते हैं कि भिक्षु-संघ उस समय था, इसलिये उससे भी अधिक निश्चित रूप से हमें यह जानना चाहिये कि उन्होंने एक जगह मिलकर 'बुद्ध' और 'धम्म' की अनुस्मृति भी अवश्य की होगी, भगवान् के बचनों का संगायन भी अवश्य किया होगा, फिर चाहे वह किसी रूप में क्यों न हो। बुद्ध-संघ की आत्मा और उसका सारा विधान इसी तथ्य की ओर निर्देश करना है, जो इतिहास के साक्ष्य से कहीं अधिक दृढ़ हैं, और इस विषय में तो इतिहास का साक्ष्य भी, जैसा हम ऊपर निर्देश कर चुके हैं, बहुत अधिक पर्याप्त है।

राजगृह की सभा की ऐतिहासिकता सिद्ध हो जाने पर भी यह प्रश्न रह ही जाता है कि धम्म और विनय के जिस रूप का बुद्ध के इन प्रथम शिप्यों ने संगायन और संकलन किया, वह कहाँ तक हमारे वर्तमान रूप में प्राप्त सुन-पिटक और 'विनय-पिटक' में मिलता है। इस प्रश्न का उत्तर अत्यन्त संयत वाणी में और कमणः ही दिया जा सकता है, यद्यपि आचार्य बुद्धघोप ने मुन्त-पिटक और विनय-पिटक के विभिन्न भागों के नाम ले ले कर यह दिखाया है कि उनका संगायन प्रथम संगीति में ही किया गया था। फिर भी आधुनिक विद्यार्थी तो उनके इस साक्ष्य को सावधानी से ही प्रहण करेगा। प्रथम संगीति के वर्णन में एक ध्यान देने योग्य वात यह है कि वहाँ धम्म (मुन्त) और विनय के संगायन की ही वात कही गई है। अभिधम्म के संगायन की बात वहाँ नहीं है। इससे यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि अभिधम्म-पिटक की रचना प्रथम संगीति से बाद के काल की है। किन्तु यह निष्कर्ष वांद्ध परम्परा को मान्य नहीं है। आचार्य बुद्धघोप ने प्रथम संगीति के अवसर पर ही अभिधम्म के भी संगायन का उल्लेख किया है। यूआन्-

मखादेव-सुत्त (मज्भिम. २।४।३) एवं महापरिनिङ्बाण-सुत्त (दीघ. २।३) आदि ।

१. ततो अनन्तरं—धम्मसंगणि-विभङ्ग ञ्च, कथावत्थुञ्च पुग्गलं, धातु-यमक-पट्ठानं, अभिधम्माति वुच्चतीति । एवं संविण्णतं सुखुमञाण-गोचरं, तन्तिं संगायित्वा इदं अभिधम्मिपटकं नामाति वत्वा पञ्च-अरहन्तसतानि सङ्भायमकंसु । सुमंगलविलासिनी की निदान-कथा । मिलाइये समन्त-पासादिका की निदान-कथा भी ।

चुआ इको भी यही बात मान्य थी। 🐐 बुद्धघोष या यूआन्-चुआ इके साथ इस हद तक सहमत न हो सकने पर भो इसमें कोई सन्देह नहीं कि बुद्ध-वचनों का जो स्वरूप राजगृह की सभा में स्वीकार और संग्रह किया गया, उसी पर वर्तमान पालि त्रिपिटक आधारित है। इस्र सभार के एक महत्वपूर्ण प्रसंग का यहाँ उल्लेख कर देना और आवश्यक होगा। जिस्र समय यह सभा हो ही रही थी या समाप्त हो चुकी थी, पुराण नामक एक भिर्म दूराँ विचरता हुआ आ निकला। उससे जव संगायन में भाग लेने के लिये कहा गर्या तो उसने कहा, "आवुस! स्थिविरों ने धम्म और विनय को सुन्दर तौर से र्संग्रुवयन किया है। किन्तु जैसा मैने स्वयं शास्ता के मुल से सुना है, मुख से ग्रहण कियाँ है, मैं तो वैसा ही धारण करूँगां'। ै पुराण की इस उक्ति में राजगृह के सभासदों के द्वारा संगायन किये हुए धम्म और विनय के प्रति अप्रामाणिकता का भाव नहीं है, जैसा कुछ विद्वानों ने भ्रमवश सोचा है। संघ के लिये यह कोई खुतरे की घंटी भी नहीं थी, जैसा एक विद्वान को भ्रम हुआ है। <sup>२</sup> पुराण तो एक सावक पुरुष था। एकान्त-साधना का भाव उसमें अवश्य अधिक था, जिसके कारण वह अपंनी उस ध्यान-भावना में, जो उसे वास्ता के प्रत्यक्ष सम्पर्क से मिली थी, किसी प्रकार का विक्षेप नहीं आने देना चाहता था । दूसरो ने बुद्ध-मुख से जो कुछ सुना है, वह सब ठीक रहे, सत्य रहे। किन्तु पुराण को तो अपना जीवन-यापन उसी से करना, जो उसकी आवश्यकता देखत हुए स्वयं भगवान ने उसे दिया है। इस दृष्टि से न तो पुराण की उक्ति में राजगृह की सभा में संगायन किये हुए बृद्ध-बचनों की अप्रमाणिकता की ओर संकेत है और और न वह भिक्ष-संघ के लिये कोई खतरे को घंटी ही थी। इस प्रकार के स्वतन्त्र विचारों के प्रकाशन पर भिक्षु-संघ ने कभी प्रतिबन्ध नहीं लगाया। यह उसकी एक विशे-षता है। अतः हम कह सकते हैं कि धर्मवादी भिक्षुओं ने धर्म का वैसा ही संगायन किया, जैसा उन्होंने स्वयं भगवान् से सुना था और जो उन्होंने सगायन किया उसके ही दर्शन हमें पालि सुत्त और विनय पिटको में मिलते हैं, यद्यपि उसके साथ कु**छ और** भी मिल गया है। <sup>3</sup>

१. विनय-पिटक-चुल्लवग्ग; देखिये बुद्धचर्या, पृष्ठ ५५२ भी ।

२. डा॰ रमेशचन्द्र मजूमदार ने लिखा है "This was a danger signal for the Church" बुद्धिस्टिक स्टडीज, पृष्ठ ४४

३. बृद्धघोष को भी यह मत आंशिक रूप से मान्य था। देखिये बुद्धिस्टिक स्टडोज़ पृष्ठ २२१

( '८३' )

भगवान् के परिनिर्वाण के १०० वर्ष द्वाद (वस्ससतपरिनिब्बुते भगवित--चुल्लवग्ग) किन्तु यूआन् चुआङ् द्वारा निर्दिष्ट परम्परा के अनुसार ११० वर्ष वाद, वैशाली में 'धम्म' और 'विनय' का, जैसा कि वह प्रथम संगीति में संगृहीत किया गया था, पुनः संगायन किया, ग्रंया। यह बौद्ध भिक्षुओं की दूसरी संगीति थी, जिसमें ७०० भिक्षुओं ने भाष्ट्र लिया। इसीलिये यह 'सप्तशतिका' भी कहलाती है। यह सभा वास्तव में विनय-सैम्बन्धी कुछ विवाद-ग्रस्त प्रश्नों का निर्णय करने के लिये बुलाई गई थी। वैशाली के किक्षु दस बातों में विनय-विपरीत आचरण करने लगे थे, जिनमें एक सोने-चांदी का श्रहण भी था। अनेक भिक्षुओं के मत में उनका यह आचरण विनय-विपरीत अ्गैर निर्षिद्ध था। इसी का निर्णय करने के लिये वैशाली में यह सभा हुई, जो आर्ठ मास तक चलती रही। पालि साहित्य के विकास की दृष्टि से भी इस सभा का बड़ा महत्व है। एक बात इस सभा से यह निश्चित हो जाती है कि इस समय तक भिक्षु-संघ के पास एक ऐसा सनि-श्चित संगृहीत साहित्य अवश्य था जिसके आधार पर भिक्षु विवाद-ग्रस्त प्रश्नों का निपटारा कर सकते थे, फिर चाहे वह साहित्य मौखिक परम्परा के रूप में ही भले क्यों न हो। <sup>9</sup> वैशाली की सभा ने वैशालिक भिक्षुओं के दस बातों सम्बन्धी व्यव-हार को विनय-विपरीत ठहराया। इससे एक महत्वपूर्ण समस्या पालि-साहित्य, विशेषतः विनय-पिटक, के सम्बन्ध में उत्पन्न हो जाती है। आज जिस रूप में विनय-

१. ऐसा ही आधार स्वयं भगवान् बुद्ध के समय में भी विद्यमान था। "भिक्षुओ! यदि कोई भिक्षु ऐसा कहे 'मैने इसे भगवान् के मुख से सुना है,' ग्रहण किया है, यह धर्म है, यह विनय है, यह शास्ता का शासन है, तो भिक्षुओ! उस दिन उस भिक्षु के भाषण का न अभिनन्दन करना, न निन्दा करना। बिल्क ..... सूत्र से तुलना करना, विनय में देखना। यदि वह सूत्र से तुलना करने पर, विनय में देखने पर, न सूत्र में उतरे, न विनय में दिखाई दे, तो विश्वास करना यह भगवान् का वचन नहीं है। किन्तु यदि वह सूत्र में भी उतरे, विनय में भी दिखाई दे, तो विश्वास करना अवश्य यह भगवान् का वचन है।" महापरिनिद्धाण सुत्त (दीध २।३) मिलाइये अंगुत्तर-निकाय, जिल्द ६, पृष्ठ ५१; जिल्द ४, पृष्ठ १८० (पालि टैक्स्ट सोसायटी का संस्करण)

पिटक पाया जाता है उसमें उन दस बातों में से, जिनके निर्णय के लिये वैद्याली की सभा व्लाई गई थी, अधिकांश वातें स्पष्टतः बुद्ध-मन्तव्य के विपरीत ठहराई गईं हैं । इससे यह निष्कर्ष निकाला गया है कि आज जिस रूप में विनय-पिटक हमें प्राप्त है वह वैशाली की सभा से पूर्व का नहीं हो सकता<sup>र</sup>। यदि ऐसा होता, तो स्यविरों को इतना वाद-विवाद करने की आवश्यकता ही नहीं होती, क्योंकि वहाँ तो स्पष्टतः उन्हें निषद्ध बतलोया ही गया है। अतः ऐसा माना गया है कि पहले विनय-पिटक का रूप कुछ और रहा होगा और बाद में वैजाली की सभा के वाद उसके निर्णयों को उसमें उचित स्थानों में समाविष्ट कर दिया होगा।3 हम यह अस्वीकार नहीं करते कि वैशाली की सभा के परिणाम-स्वरूप विनय-पिटक के स्वरूप **में कुछ संशोधन या परिवर्द्धन न** किया गया हो,किन्तु हम यह नहीं मान सकते कि तत्त्वतः वैशाली की सभासे पूर्व के विनय और आज वह जिस रूप में पाया जाता है, उसमें कोई भेद है । वास्तवमें वातयह है कि वैशाली की सभा से पूर्व और उसके कुछ शताब्दियों बाद तक भी 'विनय', जैसे कि अन्य बुद्ध-वचन, मौखिक अवस्था में ही रहे । अतः यदि विनय-पिटक का स्वरूप वैञाली कीसभा से पहले का भी यदि आज का सा ही होता, तो भी उन दस बातों पर विवाद चल सकता था, जिन पर वैशाली की सभा में वह चला और जिनमें से बहुतों के ऊपर विनय का आज स्पष्ट साक्ष्य उपलब्ध है। अतः यह मानने की कोई आवश्यकता प्रतीत नहीं होतो कि वर्तमान विनय-पिटक वैशाली की सभा से पहले का नहीं है। हाँ, वैशा**ल**ी की सभा ने एक बात पहलीवार स्पप्ट कर दी है । वह यह कि जिस भिक्षु-सभा ने वैशाली में मिल कर अपनेमतानुसार प्रामाणिक वृद्ध-मन्तव्य के अनुसार वैशाली के वृज्जियों के अनाचार की निन्दा की, उनका ही एक मात्र संग्रह बुद्ध-वचनों का नहीं है। जिन भिक्षुओं की इस सभा मे पराजय हो गई, उन्होंने अपनी अलग एक भारी सभा (महा-संगीति) की, जिसमें उन्होंने अपने मतानुसार नये बुद्ध-वचनों की सृष्टि की । इनके विषय में 'दीपवंस' में कहा गया

१. कुछ उद्धरणों के लिये देखिये बुद्धिस्टिक स्टडीज, पृष्ठ ६२-६४

२. यह निष्कर्ष डा॰ रमेशचन्द्र मजूमदार ने निकाला है। देखिये बुद्धि-स्टिक स्टडीज पृष्ठ ६२

बुद्धिस्टिक स्टडीज, पृष्ठ ६३-६४; ओल्डनबर्ग को भी यही मत मान्य है, देखिये वहीं पृष्ठ ६४, पदसंकेत १

हैं "महामंगीति के भिक्षुओं ने बुद्ध-शासन को बिलकुल विपरीत कर डाला। मल मंघ में भेद उत्पन्न कर उन्होंने एक नया संघ खड़ा कर दिया। मौलिक 'धम्म' को नष्ट कर उन्होंने एक नया ही सुत्तों का संग्रह किया" आदि। इन महासंगीति-कारों ने जो कुछ भी संग्रह किया हो या उनका जो कुछ भी अंग अवशेष रहा हो, हम यह निविवाद रूप से कह सकते हैं कि बुद्ध-वचनों के पालि-संस्करण के सामने उसकी कोई प्रमाणवत्ता नहीं है। वैशाली की सभा में विनय-सम्बन्धी दस वातों के विषय में निर्णय हो जाने के बाद अ००भिक्षुओं ने महास्थिवर रेवतके सभापितत्व में, प्रथम संगीति के समान हीं, 'धम्म' का संगायन और संकलन किया। 'अकर धम्ममंगह'। आवार्य बुद्ध बोष के वर्णनानुसार बुद्ध-वचनों का तीन पिटकों, पांच निकायों, नौ अंगों और ८४००० धर्मस्कन्धों में वर्गीकरण इसी समय किया गया। इस संगीति की ऐतिहासिकता विद्वानों को पहली की अपेक्षा अधिक मान्य है। इस संगीत का वर्णन भी प्रायः उन सब ग्रन्थों में मिलता है जिनमें प्रथम संगीति का। इनका उल्लेख पहले किया जा चुका है।

वैशाली की संगीति के बाद एक तीसरी संगीति सम्प्राट् अशोक के समय में बृद्ध-परिनिर्वाण के २३६ वर्ष वाद पाटलिपुत्र में हुई। इस संगीति का वर्णन दीपवंस, महावंस और समन्तपासादिका (विनय-पिटक की बृद्धघोष-रचित अट्ठ-कथा) में मिलता है। विनय-पिटक के बुल्लवग्ग में इस संगीति का निर्देश नहीं किया गया है। तिब्बत और चीन के महायानी बौद्ध साहित्य में भी इस मंगीति का निर्देश नहीं मिलता और न यूआन्-चुआइ. ने ही इसके विषय में कुछ लिखा है। अशोक के किसी शिलालेख में भी इस मंगीति का स्पष्टतः कोई उल्लेख नहीं

१. महासङ्गीतिका भिक्लू विलोमं अकंसु सासनं। भिन्दित्वा मूलसंघं अञ्जा अकंसु संघं।। अञ्जाया सङ्गिहितं सुत्तं अञ्जाया अर्कारसु ते। अत्थं घन्मं च भिन्दिंसु ये निकायेसु पंचसु।। यहीं आगे कहा गया है कि महासंगीति के इन भिक्षुओं ने परिवार, अभिधम्म, पिटसिम्भदा, निद्देस और जातकों के कुछ अंशों को स्वीकार नहीं किया—परिवारं अत्युद्धारं अभिधम्मप्पकरणं, पिटसिम्भदां च निद्देसं एकदेसं च जातकं, एत्तकं निस्सज्जेत्वान अञ्जा अर्कारसु ते। ५।३२-३८ (ओल्डनवर्णं का संस्करण)

मिलता । अतः कुछ विद्वानों ने इसकी ऐतिहासिकता में सन्देह किया है। वास्तव में बात यह है कि अशोक के समय तक बौद्ध संघ १८ सम्प्रदायों में विभक्त होचुका था और जिस सम्प्रदाय का पक्ष-ग्रहण कर यह सभा बुलाई गई थी अथवा जिस सम्प्रदाय को इस सभा के वाद बुद्ध-धर्म का वास्तविक प्रतिनिधि माना गया था वह विभज्यवादी या स्थविरवादी सम्प्रदाय था। अतः यह बहुत सम्भव है कि दूसरे सम्प्रदाय वालों ने इसे स्थविरवादी या विभज्यवादी भिक्षुओं की ही अपनी सभा मानकर इसका उल्लेख सामान्य बौद्ध संगीतियों के रूप में न किया हो। अशोक के शिलालेखों का इस सम्बन्ध में मौन रखने का यह कारण हो सकता है कि अशोक ने वास्तव में इस सभा में कोई महत्वपूर्ण भाग नहीं लिया

१. नवें शिलालेख में कुछ 'कथावत्यु' के समान शैली अवश्य दृष्टिगोचर होती है। देखिये भांडारकर और मजूमदारः इन्सिक्रियान्स ऑव अशोक, पृष्ठ ३४-३६

२. जिनमें मुख्य मिनयफ, कीथ, मैक्स वेलेसर, वार्थ, फ्रैक और लेवी हैं। डा० टी० डब्ल्यू० रायस डेविड्स, श्रीमती रायसडेविड्स, विटरनित्ज़ और गायगर इस सभा को ऐतिहासिक रूप से प्रामाणिक मानते है। देखिये विटरनित्ज़; हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर , जिल्द दूसरी पृष्ठ १६-९-७० पद संकेत ५, एवं गायगरः पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ९ पद संकेत २ में निर्दिष्ट साहित्य।

३. स्थिवरवाद का अर्थ है स्थिवरों अर्थात् वृद्ध, ज्ञानी पुरुषों और तत्त्व-दिशियों का मत। बुद्ध के प्रथम शिष्यों के लिये 'स्थिवर' शब्द का प्रयोग किया गया है। बुद्ध-मन्तब्य के विषय में उनका मत ही सर्वाधिक प्रामा-णिक था। अतः स्थिवरवाद का अर्थ 'प्रामाणिक मत' भी हो गया। स्थिवरवादी भिक्षु 'विभज्यवाद' के अनुयायी थे। अतः 'विभज्यवाद' (पालि, विभज्जवाद) और स्थिवरवाद (पालि, थेरवाद) दोनों एक ही वस्तु के द्योतक हैं। 'विभज्यवाद' का अर्थ है विभाग कर, विश्लेषण कर, प्रत्येक वस्तु के अच्छे अंश को अच्छा और बुरे अंश को बुरा बतलाना। इसका उल्टा एकांशवाद (पालि, एकंसवाद) है, जो सोलहो आने किसी वस्तु को अच्छी या बुरी कह डालता है। भगवान् बुद्ध ने सुभ-सुत्त (मिज्भम। २।५।९) में अपने को उपर्युक्त अर्थ में

था ।अथवा उसके सारे श्रेय को वह उस समय के सबसे अधिकप्रसिद्ध बौद्ध विद्वान् और साधक मोग्गलिपुत्त तिस्स को देना चाहता था, जिन्होंने यह सभा बुलाई थीं और जो ही इस सभा के सभापति थे। अनेक प्रान्तों के भिक्षओं ने इस सभा में भाग लिया। इस मभा का मुख्य उद्देश्य यह था कि वौद्ध संघमें जो अनेक अ-बौद्ध लोग सम्माट् अञोक के बौद्ध संघ सम्बन्धी दानों से आकृष्ट होकर घुस गये थे उनका निष्काभन किया जाय और मूल बुद्ध-उपदेशों का प्रकाशन किया जाय। सभा की कार्यवाही में यही काम किया गया। साथ ही पाटलिपुत्र की इस सभा में अन्तिम कृप से बुद्ध-वचनों के स्वरूप का निश्चय किया गया और ९ महीनों के अन्दर भिक्षुओं ने तिस्म मोग्गलिपुत्त के सभापतित्व में बुद्ध-वचनों का संगायन और पारायण किया । इसी समय तिस्स मोग्गलिपुत्र ने मिथ्यावादी १८ वौद्ध सम्प्रदायों का निराकरण करते हुए 'कथावत्थु' नामक ग्रन्थ की रचना की, जिसे 'अभिधम्म-पिटक' में स्थान मिला । जैसा पहले कहा जा चुका है.बृद्धघोष और युआन्-चुआङ के वर्णन के अनुसार अभिधम्म-पिटक का भी संगायन महाकाश्यप ने प्रथम संगीति के अवसर पर ही किया था। किन्तु उनकी इतनी प्राचीनता अपने वर्तमान रूप में विद्वानों को मान्य नहीं है। कम से कम इस तीसरी संगीति के वर्णन से इतना तो स्पष्ट हो जाता है कि 'कथा-

विभज्यवादी कहा है। स्थिवरवादी भिक्षु भी यही दृष्टिकोण रखते थे। विभज्यवाद का एक सूक्ष्म और तात्विक अर्थ भी है, जिसका उप-देश भगवान् बुद्ध ने दिया था। इस अर्थ के अनुसार मानसिक और भौतिक जगत् की सम्पूर्ण अवस्थाओं का स्कन्ध, आयतन और धातु आदि में विक्रलेषण किया जाता है, किन्तु फिर भी उनमें 'अत्ता' (आत्मा) या स्थिर तत्त्व जैसा कोई पदार्थ नहीं मिलता। विभज्यवाद के इस सूक्ष्म अर्थ के विवेचन के लिये देखिये भिक्षु जगदीश काश्यपः अभिवम्म फिलासफी, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १९-२२; स्थिवरवाद और विभज्यवाद के पारस्परिक सम्बन्ध के अधिक निरूपण के लिये देखिये गायगर; पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ९ पद-संकेत १, तथा विंटरनित्जः इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६, पद-संकेत २ में निर्दिष्ट साहित्य।

१. महावंश ५।२७८ (भदन्त आनन्द कौसल्यायन का अनुवाद)

वत्थुं की रचना महास्थविर तिस्स मोग्गलिपुत्त ने अशोक के समय मे का इतना भी निश्चित है कि सम्पूर्ण अभिधम्म-पिटक के स्वरूप का निश्चय अन्तिम रूप से इस संगीति के समय तक हो गया था। इस सभा के परिणाम-स्वरूप एक महत्वपूर्ण निश्चय विदेशों में बुद्ध-धर्म के प्रचार करने के लिये उपदेशकों को भेजने का भी किया गया। अशोक के तेरहवें और दूसरे शिलालेखों से यह स्पप्ट होता है कि उसने न केवल अपने विशाल साम्राज्य के विभिन्न प्रान्तों में ही बल्कि सीमान्त देशों में वसने वा<mark>ल़ी यवन, काम्बोज, गान्धार, रा</mark>प्ट्रिक, पितनिक, भोज, आन्ध्र, पुलिन्द आदि जातियों में और केरलपुत्र, सत्यपुत्र, चोल, पाण्ड्य नामक दक्षिणी भारत के स्वाधीन राज्यों में तथा सिहल द्वीप में भी बुद्ध-धर्म के प्रचारार्थ धर्मोप-देशकों को भेजा था। दीप-वंस, भहावंस ५ और समन्तपासादिका<sup>3</sup> में उन भिक्षुओं की नामावली सुरक्षित है, जिन्हें भिन्न भिन्न देशों में बुद्ध-धर्म का प्रचार करने के लिये भेजा गया था। किस-किस भिक्षु को किस-किस प्रदेश में भेजा गया, इसकी यह सूची इस प्रकार है--

१. स्थविर माध्यन्तिक (मज्भन्तिक) ---काइमीर और गान्धार प्रदेश को २. स्थविर महादेव -- महिष मंडल (महिसक मंडल) को

(नर्वदा के दक्षिण का प्रदेश)

- ३. स्थविर रक्षित (रिक्खित) --वनवासि-प्रदेश को (वर्तमान उत्तरी कनारा)
- ४. यूनानी भिक्षु धर्मरक्षित (योनक धम्मरक्खित)

--अपरान्तक प्रदेश को (वर्तमान गुजरात)

-- महाराष्ट्र (महारट्ठ) को

- ५. स्थविर महाधर्मरक्षित (महाधम्मरक्खित)
- ६. स्थविर महारक्षित (महारक्षित) —यवन-देश (योनक लोक) को (बैक्ट्या)
- ७. स्थविर मध्यम (मज्भिम) ——हिमालय-प्रदेश (हिमवन्त) को

१. परिच्छेद ८

२. ५१२८०; १२११-८

३. पृष्ठ ६३-६४ (पालि टैक्स्ट् सोसायटी का संस्करण)

८. स्थिवर शोण और उत्तर —-सुवर्ण भूमि (मुवण्ण भूमि) को (दोनों भाई) (वरमा)

् महेन्द्र (महिन्द, ऋष्ट्रिय), (इट्टिय) उत्रिय (उत्तिग्य) झम्बल (सम्बल)—ताम्प्रपर्णी (तम्बपण्णि) को और भद्रशाल (भद्दमाल) ये (लंका) <sup>५</sup> पाँच भिक्ष

उपर्युक्त सूची ऐतिहासिक रूप से प्रामाणिक हैं। साँची-स्तूप में इन आचार्यों में से कुछ के नाम उत्कीर्ण है <sup>२</sup>। अजन्ता की चित्रकारी में भी एक चित्र महेन्द्र और मंयमित्रा (अशोक के प्रवृज्ञित पृत्र और पृत्रो, जो अन्य भिक्षुओं के साथ लंका में धर्म प्रचारार्थ गये) की सिहल-यात्रा को अमर बनाता है। फिर लंका में आज तक महेन्द्र और संघमित्रा तथा उनके साथी अन्य भिक्षुओं की स्मृति के लिये जो जीवित श्रद्धा विद्यमान है, वह केवल कल्पना पर ही आश्रित नही हो सकती। अशोक का वर्म-प्रचार का कार्य यहीं तक सीमित नही था। उसने अपने वर्म-प्रचारक उस समय के प्रसिद्ध पाँच युनानी राज्यों में भी भेजे । इस प्रकार सिरिया और वैक्ट्रिया के राजा अन्तियोक्स (एंटियोक्स थियोस--ई० पू० २६१-२४६ ई० पू०) मिश्र के राजा त्रमय (टोलेमी फिलाडेल्फस—ई० पू० २८५-२४७ र्ड० पू०) मेसिडोनिया के राजा अन्तकिन (ऍटिगोनस गोनटस—ई० पु० २७८-२३९ ई० पू०) सिरीनी के राजा मग (मेगस—-ई० पू० २८५-२५८ ई० पू०) और एपिरस के राजा अलिक मृन्दर (एलेक्ज़ेन्डर-ई० पू० २७२-२५८ ई० पू०) के देशों तक अशोक कालीन बौद्ध भिक्षु और भिक्षुणियाँ वृद्ध का सन्देश लेकर गये ।<sup>2</sup> इस सब विस्तत धर्म-प्रचार के इतिहास में से हमे यहाँ लंका-सम्बन्धी प्रचार-कार्य में ही अधिक सम्बन्ध है। लंका में महेन्द्र और उनके अन्य साथी बुद्ध-धर्म को ले गये । वहाँ के राजा देवानंपिय तिस्स ने भारतीय भिक्षुओं का बड़ा सत्कार किया और उनके सन्देश को स्वीकार किया। स्थिवर महेन्द्र और उनके साथी छंका मे

देखिये, बुद्धिस्टिक स्टडीज, पृष्ठ २०८ और ४६१; मिलाइये, अज्ञोक की धर्मालिपियाँ, प्रथम भाग, पृष्ठ १६१-६२

२. स्थिवर मिज्भिम को वहाँ 'हिमवान् प्रदेश का उपदेशक' (हेमवता-चरिय) कह कर स्मरण किया गया है।

३ शिलालेख २

उस त्रिपिटक को भी ले गये थे जिसके स्वरूप का अन्तिम निश्चय पाटलिपुत्र की संगीति में हो चुका था। लंका में 'महा-विहार' की स्थापना हुई और त्रिपिटक के अध्ययन का कम चलता रहा। परन्तु यह अध्ययन-कम अभी कुछ और शता-व्यिमों तक केवल मौिखक परम्परा (मुखपाठवसेन) में ही चलता रहा। बाद में लंका के राजा वट्टगामणि अभय के समय में प्रथम शताब्दी ईस्वी पूर्व में, जिस त्रिपिटक को महेन्द्र और अन्य भिक्ष अशोक और देशनंपिय तिस्स के समय में वहाँ ले गये थे, लेखबद्ध कर दिया गया। वित्व से वह उसी रूप में चला आ रहा है। महेन्द्र के लंका-गमन और बट्टगामणि के समय में त्रिपिटक के लेखबद्ध होने के समय के बीच में तीन और धर्म-संगीतियाँ कमशः देशनंपिय तिस्स, दुट्शंगमणि और बट्टगामणि अभय नामक लंकाधियों के समयों में हुई। अतः पालि-साहित्य के विकास के इतिहास में उनका भी अवस्य एक स्थान है, यद्यपि पहली तीन संगीतियों की अपेक्षा वह बहुत गाँण है। यह निश्चित है कि इन तीन संगीतियों में महेन्द्र द्वारा प्रचारित त्रिपिटक के स्वरूप में कोई महत्वपूर्ण परिवर्तन नहीं किया गया और बट्टगामणि के समय में जिम त्रिपिटक को लेखबद्ध किया गया बह वही था जिसे महेन्द्र और अन्य भिक्ष वहाँ ले गये थे।

इस प्रकार बुद्ध के परिनिर्वाण-काल से लेकर प्रथम शताब्दी ईस्वी पूर्व तक पालि-साहित्य के विकास को हमने देखा। इससे आगे पालि-साहित्य के उस अंश के विकास की कहानी है जो प्रथम शताब्दी ईस्वी पूर्व तक अन्तिम रूप से सुनिश्चत और लिखित उपर्युक्त त्रिपिटक को आधार मान कर लिखा गया है। स्वभावतः यहाँ हम पालि-साहित्य के विस्तार और विभाजन के प्रबन पर आते हैं।

## पालि-साहित्य का विस्तार—दो मोटे मोटे भागों में उसका वर्गीकरण— पालि या पिटक साहित्य एवं अनुपालि या अनुपिटक साहित्य

विषय की दृष्टि से पालि-माहित्य उतना विस्तृत और पूर्ण गही हैं, जितने संस्कृतादि अन्य साहित्य । अनेक प्रकार की ज्ञान-आखाओं पर उसमें साहित्य

१. दीपवंस २०।२०-२१ (ओल्डनबर्ग का संस्करण) ; महावंस ३३। १००-१०१ (गायगर का संस्करण) (बम्बई विश्वविद्यालय द्वारा प्रकाशित 'महावंस' के संस्करण मे ३३।२४७९-८०) देखिये महावंश, पृष्ठ १७८-७९ (भदन्त आनन्द कौसल्यायन का अनुवाद)

नहीं मिलता। ठीक तो यह है कि बौद्ध धर्म—स्थिविरवादी बौद्ध धर्म—के अलावा उसमें ज्ञातव्य ही अल्प है। विभिन्न ज्ञान-शाखाओं की वह बहुमूल्य सम्पत्ति उसमें नहीं मिलती जो एक सर्वविध समृद्ध साहित्य से सम्बन्ध रखती है। फिर भी पालि-साहित्य के अन्य अनेक वड़े आकर्षण हैं। उसके साहित्य का विकास न केवल भारत में ही, अपिनु लंका, वरमा और स्याम में भी हुआ है और स्वभावतः उसने इन मव देशों की भाषा और विचार-परम्परा को भी प्रभावित किया है। पालि साहित्य की रचना बुद्ध-काल से लेकर आज तक निरन्तर होती चली आ रही है। अतः उसके विकाम का २५०० वर्ष का इतिहास है। कालानुक्रम और प्रवृत्तियाँ, दोनों की ही दृष्टि से पालि-साहित्य को दो मोटे-मोटे भागों में विभक्त किया जा सकता है, (१) पालि या पिटक साहित्य, (२) अनुपालि या अनुपिटक साहित्य। पालि या पिटक साहित्य का विकास, जैसा ऊपर दिखाया जा चुका है, बुद्ध-निर्वाण काल से लेकर प्रथम शताब्दी ई० पू० तक है। अनुपालि या अनुपिटक साहित्य के विकास का इतिहास प्रथम शताब्दी ई० पू० से लेकर वर्तमान काल तक चला आ रहा है।

## पिटक-साहित्य के प्रन्थों का संचित्त विश्लेषण और काल-क्रम

जैसा ऊपर कहा जा चुका है, पालि या पिटक साहित्य तीन भागों में विभवत है, सुत्त पिटक, विनय पिटक और अभिधम्म पिटक। सुत्त-पिटक पाँच निकायों या शास्त्रों में विभाजित है, जिनके नाम हैं, दीध-निकाय, मिज्फम-निकाय, संयुत्त-निकाय, अंगुत्तर-निकाय और खुद्दक-निकाय। विनय-पिटक अपने आप में एक पिरपूर्ण ग्रन्थ है, किन्तु उसकी विषय-वस्तु तीन भागों में विभवत है, सुत्त-विभंग, खंधक और परिवार। सुत्त-विभंग के दो विभाग हैं, पाराजिक और पाचित्तिय। इसी प्रकार खंधक के भी दो भाग हैं, महावग्ग और चुत्लवग्ग। अमिधम्म- पिटक में मात बड़े बड़े ग्रन्थ हैं, जिनके नाम है धम्मसंगणि, विभंग, धातुकथा, पुग्गलपञ्चात्ति, कथावत्थ, यमक और पट्ठान। सुत्त-पिटक के पाँच निकायों का कुछ अधिक विश्लेषण कर देना यहाँ आवश्यक जान पड़ता है। दीध-निकाय में कुछ अध सुत्त हैं, जो तीन वर्गो में विभाजित है। पहले सीलक्खन्ध-वग्ग में १३ सुत्त हैं, दूसरे महावग्ग में १० सुत्त है और तीसरे पाटिक-वग्ग में ११ सुत्त हैं। यह वर्गीकरण इस प्रकार दिखाया जा सकता है——

### दीघ-निकाय

### (अ) सीलक्खन्ध-वग्ग

- १. ब्रह्मजाल-पुत्त
- २. सामञ्जाकल-सूत्त
- ३. अम्बट्ठ-मुत्त
- ४. सोणदंड-सुन
- ५. कूटदन्त-मुत्त
- ६. महालि-मुत्त
- जालिय-सुत्त
- ८. कस्सपसीहनाद-सुत्त
- ९. पोट्ठपाद-मुत्त
- १०. मुभ-सुत्त
- ११. केवड्ढ (या केवट्ट)-सुत्त
- १२. लोहिच्च-मुत्त
- १३. तेविज्ज-मुत्त

#### (आ) महावग्ग

- १४. महापदान-मुन्त
- १५. महानिदान-मुत्त
- १६. महापरिनिव्याण-पुन
- १७. महासुदस्मन-सुत्त
- १८. जनवसभ-सुत्त
- १९. महागोविन्द-मृत्त
- २०. महासमय-मुत्त
- २१. भक्कप=ह-मुत्त
- २२. महासतिपट्ठान-मृत्त
- २३. पायामि-सुत्त

#### (इ) पाटिक-वग्ग

- २४. पाटिक-सुत्त
- २५. उदुम्बरिक मीहनाद-मन

- २६. चक्कवत्ति सीहनाद-सुत्त
- २७. अम्गञ्ज-सुत्त
- २८. सम्पसादनिय-सूत्त
- २९. पासादिक-मुत्त
- ३०. लक्ष्यण-मृत्त
- ३१. सिंगालोवाद (या सिंगालोवाद)-सुत्त
- ३२. आटानाटिय-सुत्त
- ३३. संगीति-सुत्त
- ३४. दमुत्तर-पुत्त

मज्भिम-निकाय में १५२ सुत्त है, जो १५ वर्गों मे इस प्रकार विभाजित हैं--

#### मज्भिम निकाय

#### १. मूल-परियाय-वग्ग

- १. मूलपरियाय-सुत्त
- २. सब्वासव-मुत्त
- ३. धम्मदायाद-सुन
- ४. भयभेख-सुत्त
- ५. अनंगण-सुत्त
- ६. आकंस्रेय्य-मुत्त
- ७. वत्थूपम-मुत्त
- ८. सल्लेख-सुत्त
- ९. सम्मादिट्ठि-सुत्त
- १०. सतिपट्ठान-सुत्त

### २. सीहनाद-वग्ग

- ११. चूलमीहनाद-सुत्त
- १२. महासीहनाद-सुत्त
- १३. महादुक्खक्कन्ध-सूत्त
- १४. चूलदुक्खक्खन्धन्ध-मृत्त
- १५. अनुमान-मुत्त
- १६. चेनोखिल-सृत्त

- १७. वनपत्थ-सुत्त ः
- १८. मधुपिण्डिक-सुत्त
- १९. द्वेधावितवक-सुत्त
- २०. वितक्कसंथान-सुत्त

#### .३. ओपम्म-वग्ग

- २१. ककचूपम-सुत्त
- २२. अलगदूपम-सुत्त
- २३. विम्मक-सुत्त
- २४. रथविनीत-सुत्त
- २५. निवाप-सुत्त
- २६. अरियपरियेसन-सुत्त
- २७. चूलहित्थपदोपम-सुत्त
- २८. महाहित्थपदोपम-सुत्त
- २९. महासारोपम-सुत्त
- ३०. चूलसारोपम-सुत्त

#### ४. महायमक-वग्ग

- ३१. चूलगोसिंग-मुत्त
- ३२. महागोसिंग-सुत्त
- ३३. महागोपालक-सुत्त
- ३४. चूलगोपालक-सुत्त
- ३५. चूलसच्चक-सुत्त
- ३६. महासच्चक-सुत्त
- ३७. चूलतण्हासंखय-सुन
- ३८. महातण्हासंखय-सुत्त
- ३९. महा-अस्सपुर-सुत्त
- ४०. चूल-अस्मपुर-पुरु

#### ५. चूलयमक-वग्ग

- ४१. सालेग्यक-सुत्त
- ४२. वेरञ्जक-सुत्त

४३. महावेदल्ल-मुत्त

४४. चूलवेदल्ल-सुत्त

४५. चूल-धम्मसमादान-पुत्त

४६. महा-धम्मसमादान-सुत्त

४७. वीमंसक-पुत्त

४८. कोसम्बिय-सुत्त

४९. ब्रह्मनिमंतणिक-मुत्त

५०. मारतज्जनिय-सुत्त

## ६. गहपति-वग्ग

५१. कन्दरक-सुत्त

५२. अट्ठकनागर-सुत्त

५३. सेख-सुत्त

५४. पोतलिय-मुन

५५. जीवक-सुत्त

५६. उपालि-सुत्त

५७. कुक्कुरवनिक-सृत्त

५८. अभयराजकुमार-सुत्त

५९. बहुवेदनीय-सुत्त

६०. अपण्णक-सूत्त

## ७. भिक्खु-वग्ग

६१. अम्बलट्ठिकाराहुलोबाद-सुत्त

६२. महाराहुलोबाद-नुन

६३. चूलमालुंक्य-मुत्त

६४. महामालुंक्य-स्न

६५. भद्दालि-सुत्त

६६. ऌटुकिकोपम-मुन

६ ३. चानुम-मुन

६८. नलकपानक-मृत्त

६९. गुलिम्सानि-सुत्त

#### ७०. कीटागिरि-सृत्त

#### ८ परिब्बाजक-वग्ग

- ७१. नेविज्जवच्छगोत्त-मूत्त
- ७२. अग्गिवच्छगोत्त-मृत्त
- ७३. महावच्छगोत्त-सुत्त
- ७४. दीघनख-मुन
- ७५. मागन्दिय-सूत्त
- ७६. यन्दक-मुत्त
- ७७. महासकुलुदायि-पुत्त
- ७८. समणमण्डिका-सुन
- ७९. च्लमकुलुदायि-म्न
- ८०. वेखनस्य-सून

#### ९ राज-वग्ग

- ८१. घटोकार-मुत्त
- ८२. रट्ठपाल-सुत्त
- ८३. मखादेव-मुत्त
- ८४. मधुर-मुत्त
- ८५. बोधिराजकुमार-युत्त
- ८६. अंगुलिमाल-स<del>ुब</del>•
- ८७. पियजातिक-सुन
- ८८. वाहितिक-मुत्त
- ८९. धम्मचेतिय-सुन
- ९०. कण्णकत्थल-मुत्त

#### १० ब्राह्मण-वग्ग

- ९१. ब्रह्मायु-मुत्तः
- ९२. मेल-मुत्त
- ९३. अस्मलायन-मुन्त
- ९४. घोटम्ख-सुत्त

- ९५. चङ्की-सुत्त
- ९६. एसुकारि-सुत्त
- ९७. धानंजानि-सुत्त
- ९८. वासेट्ठ-सुत्त
- ९९. सुभ-सुत्त
- १००. संगारव-सुत्त

## ११. देवदह-वग्ग

- १०१. देवदह-सुत्त
- १०२. पञ्चत्तय-सुत्त
- १०३. किन्ति-सुत्त
- १०४. सामगाम-सुत्त
- १०५. सुनक्खत्त-सुत्त
- १०६. आणञ्जसप्पाय-सुत्त
- १०७. गणक-मोग्गल्लान-सुत्त
- १०८. गोपक-मोग्गल्लान-सुत्त
- १०९. महापुण्णम-सुत्त
- ११०. चूलपुण्णम-सृत्त

#### १२. ग्रनुपद-वग्ग

- १११: अनुपद-सुत्त
- ११२. छब्बिसोधन-सुत्त
- ११३. सप्पुरिस-सुत्त
- ११४. सेवितब्ब-असेवितब्ब-सुत्त
- ११५. बहुधातुक-सुन
- ११६. इसिगिलि-सुत्त
- ११७. महाचत्तारीसक-सुत्त
- ११८. आनापानसति-सुत्त
- ११९. कायगतासति-सुत्त
- १२०. संखारुप्पत्ति-सुत्त

#### १३ . सुञ्ञाता-वग्ग

१२१. चूल-सुञ्ञाता-सुत्त

- १२२. महा-सुञ्जता-सुत्त
- १२३. अच्छरियवभुत-धम्म-सन
- १२४. वक्कुल-सुत्त
- १२५. दन्तभूमि-सुत्त
- १२६. भूमिज-सुत्त
- १२७. अनुरुद्ध-सुत्त
- १२८. उपिककलेस-सुत्त
- १२९. वाल-पंडित-सुत्त
- १३०. देवदूत-सुत्त

#### १४. विभंग-वग्ग

- १३१. भद्देकरत्त-सुत्त
- १३२. आनन्द-भद्देकरत्त-सुत्त
- १३३. महाकच्चान-भद्देकरत्त-सुत्त
- १३४. लोमसकगिय-भद्देकरत्त-सुत्त
- १३५. चूलकम्मविभंग-सुत्त
- १३६. महाकम्मविभंग-सुत्त
- १३७. सळायतन विभंग-सुत्त
- १३८, उद्देसविभंग-सुत्त
- १३९. अरणविभंग-सुन्त
- १४०. धानुविभंग-सुत्त
- १४१. सच्चविभंग-सुत्त
- १४२. दक्तिवणाविभंग-मुत्त

#### १४. सळायतन-वग्ग

- १४३. अनाथपिण्डिकोवाद-मुत्त
- १४४. छन्नोवाद-सुत्त
- १४५. पुण्णोवाद-सुत्त
- १४६. नन्दकोवाद-सुत्त
- १४७. चूल-राहुलोवाद-मुत्त
- १४८. छछक्क-सूत्त

- १४९. महासळायतनिक-सुत्त
- १५०. नगरविन्देय्य-सुत्त
- १५१. पिण्डपातपारिसुद्धि-सुत्त
- १५२. इन्द्रियभावना-सुत्त

संयुत्त-निकाय में कुल ५६ संयुत्त हैं, जो ५ वर्गों में इस प्रकार विभाजित हैं।

## संयुत्त-निकाय

# (१) सगाथ-वग्ग, जिसमें ११ संयुक्त हैं।

- १. देवता-संयुत्त
- २. देवपुत्त-संयुत्त
- ३. कोसल-संयुत्त
- ४. मार-संयुत्त
- ५. भिक्खुणी-संयुत्त
- ६ ब्रह्म-संयुत्त
- ब्राह्मण-संयुत्त
- ८. वंगीस-संयुत्त
- ९. वन-संयुत्त
- १०. यक्ख-संयुत्त
- ११. सक्क-संयुत्त

## (२) निदान-वग्ग, जिससें १० संयुक्त हैं।

- १. निदान-संयुत्त
- २. अभिसमय-संयुत्त
- ३. धातु-संयुत्त
- ४. अनमतग्ग-संयुत्त
- ५. कस्सप-संयुत्त
- ६. लाभ-सक्कार-संयुत्त
- ७. राहुल-मंयुत्त
- ८. लक्खण-संयुत्त
- ९. ओपम्म-संयुत्त
- १०. भिक्खु-संयुत्त

## (३) खन्ध-वमा, जिसमें १३ संयुत्त हैं।

- १. खन्ध-संयुत्त
- २. राध-संयुत्त
- ३. दिट्ठ-संयुत्त
- ४. ओक्कन्तिक-संयुत्त
- ५. उप्पाद-संयुत्त
- ६. किलेस-संयुत्त
- ७. सारिपुत्त-संयुत्त
- ८. नाग-संयुत्त
- ९. सुपण्ण-संयुत्त
- १०. गन्धब्बकाय-संयुत्त
- ११. वलाह-संयुत्त
- १२. वच्छगोत्त-संयुत्त
- १३. भान-संयुत्त

## (४) सलायतन-वग्ग, जिसमें १० संयुत्त हैं।

- १. सळायतन-संयुत्त
- २. वेदना-संयुत्त
- ३. मातुगाम-संयुत्त
- ४. जम्बुखादक-संयुत्त
- ५. सामण्डक-संयुत्त
- ६. मोग्गल्लान-संयुत्त
- ७. चित्त-संयुत्त
- ८. गामणि-संयुत्त
- ९. असंखत-संयुत्त
- १०. अव्याकत-संयुत्त

## (४) महावगा, जिसमें १२ संयुत्त हैं।

- १. मेग्ग-संयुत्त
- २. बोज्भंग-संयुत्त
- ३. सतिपट्ठान-संयुत्त

- ४. इन्द्रिय-संयुत्त
- ५. सम्मप्पधान-संयुत्त
- ६. वल-मंगुत्त
- ७. इद्धिपाद-संयुत्त
- ८. अनुषद्ध-संयुत्त
- ९. भान-संयुत्त
- १०. आनापाण-संयुत्त
- ११. सोतापत्ति-मंयुत्त
- १२. सच्च-संयुत्त

अंगुत्तर-निकाय का विभाजन विलकुल संख्याबद्ध है। एक एक, दो-दो, तीन-तीन, इस प्रकार कमानुसार ग्यारह तक उतनी ही उतनी संख्या से सम्बन्ध रखने वाले बुद्ध-उपदेशों का संग्रह है। इस प्रकार यह महाग्रन्थ ११ निपातों (समूहों) में विभक्त है—

- १. एक-निपात
- २. दुक-निपात
- ३. तिक-निपात
- ४. चतुक्क-निपात
- ५. पंचक-निपात
- ६. छक्क-निपात
- ७. सत्तक-निपात
- ८. अटठक-निपात
- ९. नवक-निपात
- १०. दसक-निपात
- ११. एकादसक-निपात

खुद्दक-निकाय में स्वतन्त्र १५ ग्रन्थ हैं, जो इस प्रकार हैं—

- १. खुद्दक-पाठ
- २. धम्मपद
- ३. उदान
- ४. इतिवृत्तक
- ५. मुत्तनिपात

- ६. विमान-वत्थु
- ७. पेत-वत्थ्
- ८. थेर-गाथा
- ९. थेरी-गाथा
- १०. जातक
- ११. निद्देस
- १२. पटिसम्भिदामग्ग
- १३. अपदान
- १४. बुद्धवंस
- १५. चरियापिटक

पालि साहित्य अपने वर्गीकरण के लिये प्रसिद्ध है। बुद्ध-वचनों के त्रिपिटक और उसके उपर्युक्त उपविभागों के अतिरिक्त अन्य भी विभाजन किये गये है। इस प्रकार सम्पूर्ण बुद्ध-वचनों को पाँच निकायों में बाँटा गया है। यहाँ चार निकाय तो सुत्त-पिटक के प्रथम चार निकायों के समान ही है, किन्तु पंचम निकाय (खुद्क-निकाय) में स्वभावतः ही उसके पन्द्रह ग्रन्थों के अलावा विनय-पिटक और अभिधम्म पिटक के सारे ग्रन्थ भी सम्मिलित कर लिये गये हैं। कहने की आवश्यकता नहीं कि यह वर्गीकरण प्रथम के समान स्वाभाविक नहीं हैं। बुद्ध-वचनों का एक और वर्गीकरण नौ अंगों के रूप में किया गया है, जिनके नाम हैं, मुत्त, गेरय, वेय्याकरण, गाथा, उदान, इतिवृत्तक, जातक, अब्भृतधम्म और वेदल्ल। मृत्त (सूत्र) का अर्थ है सामान्यतः बुद्ध-उपदेश। दीघ-निकाय, सुत्त-निपात आदि में गद्य में रक्खे हुए भगवान् बुद्ध के उपदेश 'मुत्त' हैं। गद्य-पद्य-मिश्रित अंश गेय्य (गाने योग्य) कहलाते हैं। 'वेय्याकरण' (व्याकरण, विवरण, विवेचन) वह व्याख्यापरक साहित्य है जो अभिधम्म पिटक नथा अन्य ऐसे ही अंशों में सिन्निहत

१. देखिये आगे पाँचवें अध्याय में अभिधम्म-पिटक का विवेचन।

२. नौ अंगों एवं अधिकतर १२ धर्म-प्रवचनों के रूप में बुद्ध-वचनों का विभाजन महायान बौद्ध धर्म के संस्कृत-साहित्य में भी पाया जाता है, देखिये सद्धर्मपुंडरीक २।४८ (सेकेड बुक्स ऑव दि ईस्ट, जिल्द २१, पृष्ठ ४५); महाकरुणा पुंडरीक, पृष्ठ ३३ (भूमिका) (सेकेड बुक्स ऑव दि ईस्ट, जिल्द दस, भाग प्रथम में)

है। सिर्फ पद्य म रिचत अंश 'गाथा' (पालि-श्लोक) कहलाते हैं। 'उदान' का अर्थ है बुद्ध-मुख से निकले हुए भावमय प्रीति-उद्गार। 'इतिवृत्तक' का अर्थ है 'ऐसा कहा गया' या 'ऐसा तथागत ने कहा'। 'जातक' का अर्थ है। (बुद्ध के पूर्व) जन्म सम्बन्धी कथाएँ। 'अब्भुत धम्म' (अद्भुत धर्म) वे सुत्त हैं जो अद्भुत वस्तुओं या योग-सम्बन्धी विभूतियों का निरूपण करते हैं। 'वेदल्ल' का शाब्दिक अर्थ है वेदनिःश्रित या ज्ञान पर आधारित। 'वेदल्ल' वे उपदेश हैं जो प्रश्न और उत्तर के रूप में लिखे जये हैं। वुद्ध-वचनों का यह नौ प्रकार का विभाजन विषय-स्वरूप की दृष्टि से ही है, ग्रन्थों की दृष्टि से नहीं। अतः कहा जा सकता है कि यह केवल औपचारिक ही है और व्यावहारिक उपयोग में प्रायः नहीं आता। बुद्ध-वचनों का एक और वर्गीकरण ८४००० धर्म स्कन्धों के रूप में हैं। किन्तु यह भी बौद्धों की विश्लेषण-प्रियता का ही एक उदाहरण है। प्रयोग'में यह भी अक्सर नहीं आता। साधारणतः हम विपिटक और उसके उप-विभागों के रूप में ही बुद्ध-वचनों का अध्ययन करते हैं।

यह कहना कुछ आश्चर्यजनक भले ही जान पड़े किन्तु ऐनिहासिक रूप से यह सत्य है कि बुद्ध-वचनों के उपर्युक्त चारों प्रकार के वर्गीकरणों का निश्चय त्रिपिटक के अन्तिम रूप से प्रथम शताब्दी ईस्वी पूर्व में वे लेखबद्ध होने से बहुत पहले ही हो चुका था। तीनों पिटकों का निर्देश स्वयं त्रिपिटक में ही मिलता है, यह हम इस अध्याय के प्रारम्भ में ही कह आये हैं। अशोक के शिलालेखों ने यह बात अन्तिम रूप से प्रमाणित कर दी है कि तीसरी शताब्दी ईस्वी पूर्व में भी पहले बुद्ध-वचनों का कुछ उसी प्रकार का वर्गीकरण प्रचलित था जैसा कि वह आज पालि त्रिपिटक में मिलता है। अशोक के शिलालेखों का पालिमाहित्य के विकास के सम्बन्ध में क्या साक्ष्य है, इसका विस्तृत विवेचन तो हम दमवें अध्याय में पालि के अभिलेख-साहित्य का विवरण देते समय करेंगे। यहाँ इनना कहना पर्याप्त है कि अशोक के भाबू शिलालेख में राहुलोवाद (लाघुलो-वादे) मृत्त आदि शीर्षकों से यही निश्चित होता है कि तीसरी शताब्दी ई० पू०

१. यथा मिक्सिम-निकाय के चूल-वेदल्ल-सुत्तन्त और महावेदल्ल-सुत्तन्त । इनमें पिरप्रश्नात्मक शैली का व्यवहार किया गया है। सम्भवतः इसी-लिये 'वेदल्ल' शब्द का अर्थ इस प्रकार की शैली में लिखे गये उपदेश किया गया है।

में त्रिपिटक प्रायः अपने उसी वर्गीकरण और नामकरण के साथ विद्यमान था जैसा वह आज है। कम से कम त्रिपिटक के प्राचीनतम अंशों (सूत्त-पिटक और विनय-पिटक) के विषय में तो ऐसा कहा ही जा सकता है। अशोक के बाद माँची और भारहुत (तीसरी या दूसरी शताब्दी ई० पू०) के स्तूपों के लेखों का माध्य भी यही है। इन लेखों में 'पंचनेकायिक' (पाँच निकायों का ज्ञाता) भाणक (पाठ करने वाला) सुत्तन्तिक (सूत्त-पिटक का ज्ञाता) पेटकी (पिटकों का ज्ञाता) आदि शब्दों का प्रयोग हुआ है और जातक के कुछ दृश्य भी दिखाये गये हैं, जिनसे विद्वानों ने ठीक ही यह निष्कर्ष निकाला है कि बुद्ध-वचनों का तीन पिटकों और पांच निकायों में आज का सा विभाजन इन अभिलेखों के युग से पहले ही निश्चित हो चुका था। भाणकों और निकायों एवं त्रिपिटक के उपर्युक्त विभाजन की जो परम्परा अशोक के काल से बहुत पहले से चली आ रही थी, उसके वाद भी अबाध गित से चलती रही। साँची के लेखों के अलावा मिलिन्द प्रश्न (प्रथम शताब्दी ईस्वी पूर्व) और वाद में बुद्धघोष की अर्थकथाओं , दीपवंस, महावंस आदि में उसके पूर्ण साक्ष्य मिलते हैं। बुद्ध-वचनों का नौ अंगों में विभाजन स्वयं त्रिपिटक को भी ज्ञात है और वाद में न केवल मिलिन्द प्रश्न, अपितु बुद्धघोष

रायस डेविड्सः बुद्धिस्ट इंडिया, पृष्ठ १६७; बुहलरः एपीग्रेफका इंडिका, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ९३;

२. तेपिटकं बुद्धवचनं, पृष्ठ १९; तेपिटका भिक्खु पंचनेकायिका पि च, चतुनेकायिका चेव, पृष्ठ २३ (बम्बई विश्वविद्यालय का संस्करण)

३. धम्मपदट्ठकथा जिल्द पहली, पृष्ठ १२९ (पालि टैक्स्ट सोसायटी का संस्करण) देखिये विन्टरनित्ज; इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १७, पद-संकेत ३ भी।

४. ८।६; १२।८४; १३।७ (ओल्डनबर्ग का संस्करण)

५. १२।२९; १४।५८; १४।६३; १५।४ (गायगर का संस्करण)

६. अलगहूपम सुत्तन्त (मज्भिमः १।३।२) अंगुत्तर-निकाय, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ७; १०३; १०८ (पालि टैक्स्ट् सोसायटी का संस्करण)।

जवंगजिनसासनं, पृष्ठ २२; नवङ्गे बुद्ध-वचने पृष्ठ १६३; । नवंगमनु-मज्जन्तो, पृष्ठ ९३ (बम्बई विश्वविद्यालय का संस्करण)

की अर्थकथाओं गिन्धवंस, दीपवंम, आदि में भी उसका उल्लेख हुआ है। इसी प्रकार बुद्ध-वचनों का ८४००० धर्म-स्कन्धों में विभाजन भी बहुत प्राचीन हैं। बुद्धघोष ने प्रथम मंगीति में ही उनका मंगायन होना दिखलाया है अगर अगोक द्वारा उनके सम्मान में ८४००० विहारों का बनवाया जाना (चतुरामीति विहारसहस्सानि कारापेसि) भी बौद्ध परम्परा में अति प्रसिद्ध है। ये मभी तथ्य पालिविषिटक के वर्गीकरण के साथ साथ उसके काल-क्रम और प्रामाणिकता-पर भी काफी प्रकाश डालते है।

ऊपर पालि-साहित्य के उद्धव और विकास का वर्णन करते हुए यह दिखाया जा चुका है कि किस प्रकार तीन बौद्ध संगीतियां भारत में और बाद में तीन संगी-तियाँ लंका में पालि त्रिपिटक के स्वरूप के सम्बन्ध में हुई थीं, जिनमें बृद्ध-वचनों का संगायन किया गया था। डा० विमलाचरण लाहा ने इन संगीतियों के अनुसार पालि त्रिपिटक के विभिन्न ग्रन्थों के काल-क्रम को पाँच क्रमिक अवस्थाओं में विभक्त करने का प्रयत्न किया है, जो इस प्रकार हैं

प्रथम युग (४८३ ई० पू०—३८३ ई० पू०) द्वितीय युग (३८३ ई० पू०—२६५ ई० पू०) तृतीय युग (२६५ ई० पू०—२३० ई० पू०)

१. सुमंगलविलासिनी, जिल्द पहली, पृष्ठ २३; अट्ठसालिनी, पृष्ठ २६ (पालि टैक्स्ट सोसायटी के संस्करण)

२. पृष्ठ ५५, ५७ (जर्नल ऑव पालि टैक्सट् सोसायटी १८८६ में प्रकाशित)

३. ४।१५ (ओल्डनबर्ग का संस्करण); देखिये महावंश, पृष्ठ १२ (भदन्त आनन्द कौसल्यायन का अनुवाद)

४. समन्तपासादिका, जिल्द पहली, पृष्ठ २९; देखिये बुद्धिस्टिक स्टडीज, पृष्ठ २२२

५. "राजा (अशोक) न स्थिवर मोग्गिलिपुत्त तिस्स से पूछा, 'बुद्ध के दिय गय उपदेश कितने हैं? स्थिवर ने उत्तर दिया, 'धर्म के चौरासी हजार स्कन्ध (विभाग) हैं'। यह सुनकर राजा ने कहा 'मै प्रत्येक के लिये बिहार बनवाकर उन सब की पूजा करूँगा।' तदन्तर राजा ने चौरासी हजार नगरों में.....विहार बनवाने आरम्भ किये।" महावंश ५।७६-८० (भदन्त आनन्द कौसल्यायन का अनुवाद)

चतुर्थ युग (२३० ई० पू०-- ८० ई० पू०) पंचम युगो (८० ई० पू०-- २० ई० पू०)

इस प्रकार हम देखते है कि त्रिपिटक के जो प्राचीन से प्राचीन अंश हैं उनके स्वरूप का निश्चय ४८३ ई० पू० अर्थात् शास्ता के परिनिर्वाण के समय ही हो गया था, और जो अर्वाचीन से अर्वाचीन भी हैं वे भी २० ई० पू० के बाद के नहीं हैं, क्योंकि उस समय वे लेखबढ़ ही हो चुके थे, जब से वे उसी रूप में आज तक चले आ रहे हैं। इस प्रकार समष्टि रूप में त्रिपिटक की रचना की उपरली और निचली कोटियों का पूर्ण अनुमापन हो जाने पर भी उसके अलग अलग ग्रन्थों के आपेक्षिक काल-पर्याय-क्रम का सवाल अभी रह ही जाता है। इसके लिये न केवल ऐतिहासिक विवेचन की ही किन्तु अलग अलग ग्रन्थों की विषय-वस्तु के विवेचन की भी वड़ी आवश्यकता है, जिसे हम इस स्थल पर नहीं कर सकते। अतः जब हम आगे के अध्यायों में त्रिपिटक के भिन्न भिन्न ग्रन्थों या अंशों का विवे-चन करेंगे तो उस समय उनके काल-पर्याय-क्रम का विवेचन भी हमारे अध्ययन का एक विशेष अंग होगा। हाँ, इस सम्बन्ध में जो पूर्व अध्ययन हो चुका है उसके परिणामों को यहाँ रख देना आवश्यक होगा। सब से पहले डा० रायस डेविड्स ने त्रिपिटक के काल -पर्याय-क्रम का विवेचन किया था। उन्होंने अपने अध्ययन के परिणाम स्वरूप पालि त्रिपिटक का बुद्ध-परिनिर्वाण-काल से लेकर अशोक के काल तक इन दस काल-पर्यायात्मक अवस्थाओं में विभाजन किया थार---

१---वे बुद्ध-वचन, जो समान शब्दों में ही त्रिपिटक के प्रायः सवग्रन्थों की गाथाओं आदि में मिलते हैं।

२--वे बृद्ध वचन, जो समान शब्दों में केवल दो या तीन ग्रन्थों में ही मिलने हैं।

३--शील, पारायण, अट्ठकवग्ग, पातिमोक्ख।

४--दीघ, मज्भिम, अंगुत्तर और संयुत्त निकाय।

५---सुत्त-निपात, थेर-गाथा, थेरी-गाथा, उदान, खुद्दक-पाठ।

६---मृत्त-विभंग, खन्धक ।

७--जातक, धम्मपद।

१. हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द पहली, पृष्ठ १२-१३

२. बुद्धिस्ट इंडिया, पृष्ठ १८८

- ८---निद्देस, इतिवृत्तक, पटिसम्भिदा।
- ९---पेतवत्थु, विमानवत्थु, अपदान, चरियापिटक, बुद्धवंस ।
- १०—अभिधम्म-पिटक के ग्रन्थ, जिनमें पुग्गलपञ्चति प्रथम और कथावत्थु अन्तिम हैं।

इस कम का कुछ परिवर्तन डा० विमलाचरण लाहा ने किया है। उनके मतानुसार त्रिपिटक के ग्रन्थों का काल-कम की दृष्टि से यह तारतम्य ठहरता हैं—

- १—वे बुद्ध-वचन, जो समान शब्दों में त्रिपिटक के प्रायः सब ग्रन्थों की गाथाओं आदि में मिलते हैं।
- २--वे वृद्ध-वचन, जो समान शब्दों में केवल दो या तीन ग्रन्थों में ही मिलते हैं।
- ३--शील, पारायण, अट्ठकवग्ग, सिक्खापद।
- ४—दीघ-निकाय (प्रथम स्कन्ध), मज्भिम-निकाय, संयुत्त-निकाय, अंगुत्तर-निकाय, पातिमोक्ख जिसमें १५२ नियम हैं।
- ५—दीघ-निकाय (द्वितीय और तृतीय स्कन्ध) थेरगाथा, थेरीगाथा, ५०० जातकों का संग्रह, सुत्त-विभंग, पटिसम्भिदामग्ग, पुग्गलपञ्जित्ति, विभंग
- ६---महावग्ग, चुल्लवग्ग, पातिमोक्ख (२२७ नियमों का पूर्ण होना), विमान-वत्थ, पेतवत्थु, धम्मपद, कथावत्थु ।
- ७--चुल्लिनिद्देस, महानिद्देस, उदान, इतिवुत्तक, सुत्त-निपात, धातुकथा, यमक, पट्ठान ।
- ८--बुद्धवंस, चरियापिटक, अपदान।
- ९---परिवार-पाठ।
- १०—खुद्दक-पाठ ।<sup>9</sup>

त्रिपटक के विभिन्न ग्रन्थों या अंशों के काल-क्रम सम्बन्धी उपर्युक्त निष्कर्ष अपर्याप्त ही नहीं स्वेच्छापूर्ण भी हैं। रायस डेविड्स और लाहा दोनों ही विद्वानों ने भाषा-सम्बन्धी विकास को आधार मान कर,जिसका साक्ष्य अभी स्वतः प्रमाण नहीं माना जा सकता, अपना काल-क्रम स्थापित किया है। वास्तव में त्रिपिटक के ग्रन्थों में पूर्वापरता स्थापित करने के लिये हमें पहले निश्चित करना होगा कि उसके कौन से अंश मूल प्रामाणिक बुद्ध-वचन हैं और कौन से बाद के परिवर्तन या दोनों के मिश्रित स्वरूप। मूल प्रामाणिक बुद्ध-वचनों में भी हमें बुद्ध के वर्षावासों

१. हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द पहली, पृष्ठ ४२

के अनुमार उनके काल-कम का नारतम्य निश्चित करना पड़ेगा। यह कार्य उपर्युक्त दो विद्वानों ने नहीं किया है। केवल महापंडित राहुल सांकृत्यायन ने 'बुद्ध-चर्या' में इस ढंग पर बुद्ध के कितपय उपदेशों का कालकमानुसार वर्गीकरण किया है। किन्तु 'बुद्धचर्या' में सभी मुन्तों का उद्धरण शक्य न होने के कारण यह कार्य वहाँ अपर्याप्त रूप मे ही हो सका है। पालि माहित्य के इतिहामकार के लिये बुद्ध-वचनों के काल-कम के निश्चय के लिये इससे अच्छा मार्ग-दर्शन नहीं मिल सकता। वास्तव में सद्धर्म के प्रथम संग्रहकार काल-चिन्तक थे ही नहीं। वे तत्वतः धर्मिचन्तक थे। इसलिये काल-गणना के अनुमार उन्होंने मुन्तों का मंग्रह नहीं किया है। आज हम बुद्ध के वर्षावामों के आधार पर ही यह कार्य कर सकते हैं। भाषा-माध्य मे भी कुछ महायता ले सकते हैं, किन्तु अत्यन्त मावधानीपूर्वक। त्रिपिटक के जो अंश बुद्ध-वचन नहीं है उनके काल-कम का निर्णय वाह्य माध्य के आधार पर ही विशेषतः किया जा सकता है। उनमें वर्णित प्रसंग उनके काल-कम पर अच्छा प्रकाश डालते हैं। इन सब तथ्यों का विवेचन करते हुए हमने त्रिपिटक के विभिन्न ग्रन्थों के काल-कम का निर्चय करने का प्रयत्न किया है, जो आगे के अध्ययन से स्पष्ट होगा।

#### अनुपिटक-साहित्य का काल-विभाग

त्रिपिटक के काल-पर्याय-कम की समस्या को मोटे रूप मे समभने के बाद हमें अनुपिटक-साहित्य के भी काल-विभाग की रूपरेखा को समभ लेना आवश्यकं है। वह उतनी दुष्टह या विवादग्रस्त नहीं है। उसकी रेखाएँ बिलकुल स्पष्ट हैं। जैसा पहले कहा जा चुका है, अनुपिटक साहित्य की रचना त्रिपिटक के पूर्ण हो जाने के बाद से प्रारम्भ हो कर वर्तमान काल तक चली आ रही है। इस इतने सुदीर्घ विकास में भी उसमें इतनी विभिन्नरूपता दिखाई नहीं पड़नी जितनी कि किसी भी साहित्य के सम्बन्ध में हो सकती थी। इसका कारण यह है कि इस साहित्य का केन्द्रीय बिन्दु बौद्ध धर्म—स्थविरवाद बौद्ध धर्म—का अध्ययन और विवेचन ही रहा है। फिर भी कालानुकम और प्रवृत्तियों के विकास की दृष्टि मे इस सुदीर्घ काल के साहित्यक इतिहास को तीन भागों में विभाजित किया जा मकता है। पहला भाग प्रथम शताब्दी ईस्वी पूर्व से लेकर चौथी शताब्दी ईस्वी तक अर्थान् बुद्धधोष के आविर्भाव-काल तक चलता है।

इस युग में नेत्तिपकरण, पेटकोपदेस , मुत्तमंगह और मिलिन्दपञ्ह की रचना

हुई, जिनमें मिलिन्दपञ्ह सब से अधिक प्रसिद्ध है। इतिहास का प्रसिद्ध ग्रन्थ 'दीपवंस' भी इसी युग में लिखा गया। चुँकि वृद्धघोष अनुपिटक-साहित्य मे सब से बड़ा नाम है और बुद्धघोष ने एक यग-विधायक साहित्य की रचना की, अतः उनके काल के पहले इस दिशा में कितना काम हो चुका था इसे दुयोतित करने के लिये इस युग के साहित्य को 'पूर्व-बुद्धघोष' युगीन साहित्य नाम दिया जा सकता है। अनुपिटक साहित्य के इतिहास का दूसरा युग बुद्धघोष के आविर्भाव-काल से आरम्भ होता है। बद्धघोष के प्रसिद्ध ग्रन्थ 'विसुद्धिमग्ग' और उनकी अर्थकथाओं के अति-रिक्त बुद्धदत्त, धम्मपाल आदि की अर्थकथाएँ भी इसी युग में लिखी गई। पालि त्रिपिटक पर अर्थकथाओं की रचना इस युग की प्रधान विशेषता है, जिसे प्रेरणा देने वाले आचार्य बुद्धघोष ही हैं। अतः इस युग को 'बुद्धघोष-यग' नाम दिया गया है। इस युग की रचना ५वीं शताब्दी से बारहवीं शताब्दी तक चलती है। विशाल अर्थकथा-साहित्य के अतिरिक्त लंका का प्रसिद्ध इतिहास-ग्रन्थ 'महावंस' भी इसी युग में रचा गया। व्याकरण के क्षेत्र में कच्चान का व्याकरण और दर्शन एवं मनोविज्ञान के क्षेत्र में अनिरुद्ध का प्रसिद्ध 'अभिधम्मत्थसंगह' भी इसी यग की रचनाएँ हैं। इस युग में जो अर्थ कथा-साहित्य लिखा गया उसी की टीकाएँ-अनु-टीकाएँ वाद की शताब्दियों में लिखी जाती रहीं। यह बारहवीं शताब्दी से लेकर अव तक का सुदीर्घ युग है। प्रायः बुद्धघोष और उनके समकालीन आचार्यों के दिखाये हुए ढंग पर ही और उनके ही ग्रन्थों के उपजीवी स्वरूप साहित्य की रचना इस युग में होती रही है। अतः इस युग को 'बुद्ध घोष-युग की परम्परा अथवा टीकाओं का युग' नाम दिया गया है। बारहवीं शताब्दी में राजा पराक्रमबाह के समय में लंका में आचार्य बुद्ध घोष आदि की अर्थकथाओं पर मगध-भाषा (पालि) में टीकाएँ लिखने का आयोजन शुरू किया गया। प्रसिद्ध सिंहली भिक्ष सारिपुत्त और उनकी शिप्य-मंडली ने इस दिशा में बारहवीं और तेरहवीं शताब्दी में बड़ा काम किया । मूल 'महावंस' का 'चूलवंस' के नाम से आगे परि-वर्द्धन भी इसी युग की घटना है। १५वीं शताब्दी से बरमा में बौद्ध साहित्य के अध्ययन की बड़ी प्रगति हुई । बरमी भिक्षुओं के अध्ययन का प्रधान विषय 'अभि-थम्म' रहा । इस दिशा में उन्होंने अनेक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ दिये हैं, जिनमें 'अभि-भम्मत्य संगह' का एक लम्बा सहायक माहित्य है । व्याकरण-सम्बन्धी अनेक ग्रन्थ भी इस युग में लिखे गये । यह कोई आश्चर्य की बात नहीं है कि ठीक वर्तमान समय तक लंका. बरमा, स्याम और भारत में अनुपिटक साहित्य की रचना होती

चंली आ रही है। भारत में हम अभी हाल में परिनिवृ त पूज्य आचार्य धर्मानन्द कौशाम्बी के नाम से सुपरिचित हैं। उन्होंने अनुपिटक साहित्य को दो महत्वपूर्ण ग्रन्थ दिये हैं, एक 'विसुद्धिमग्गदीपिका' नामक 'विसुद्धि-मग्ग' की टीका और दूसरा 'अभिधम्मत्यसंगह' पर 'नवनीत टीका'। इस वर्तमान काल में रचित साहित्य मे भी यद्यपि बहुत सी बातों को आधुनिक ढंग से रखने का प्रयत्न किया गया है जो बहुत आवश्यक है, फिर भी आलोक और प्रामाणिक आधार तो बुद्धघोष की रच-नाओं से ही लिया गया है। अतः बारहवीं शताब्दी से लेकर इस इतने अभिनव साहित्य को भी 'बुद्धघोष-युग की परम्परा अथवा टीकाओं का युग ' कहना अनु-चित नहीं है।

#### तीसरा अध्याय

# सुत्त-पिटक

पालि-त्रिपिटक कहाँ तक मूल, प्रामाणिक बुद्ध वचन है ?

पालि त्रिपिटक कहाँ तक मूल, प्रामाणिक बुद्ध-वचन है, इस प्रश्न का अंशतः उत्तर पालि-भाषा के स्वरूप पर विचार करते समय (प्रथम अध्याय में) दिया जा चुका है। यदि पालि मागधी भाषा का वही स्वरूप है जिसे मध्य-देश में विच-रण करते हुए भगवान् बुद्ध ने प्रयुक्त किया था, तो फिर इसमें कोई सन्देह ही नहीं रह जाता कि पालि-त्रिपिटक बुद्ध-वचनों का सर्वाधिक प्रामाणिक रूप है। यदि आरम्भ से ही अनेक प्रान्तीय भाषाओं में बुद्ध-वचन सीखे जाते रहे हों तो भी हमारे पालि-माध्यम को प्राचीनतम होना ही चाहिये। पालि-त्रिपिटक का किसी दूसरी उपभाषा से अनुवाद हुआ है, लेवी के इस मत का खंडन पहले किया जा चुका है। इसी प्रकार लक्ष्टर्स के उस मत का भी निराकरण किया जा चुका है जिसके अनुसार प्राचीन अर्द्ध-मागधी से, जिसके स्वरूप की अवतारणा स्वयं उनकी बुद्धि ने की है, पालि-त्रिपिटक का अनुवाद हुआ है । यह निर्विवाद है कि अशोक के समय अर्थात् तृतीय शताब्दी ईसवी पूर्व पालि-त्रिपिटक का भाषा और शैली की दृष्टि से वही स्वरूप था जो आज है। अशोक के शिलालेखों से यह बात स्पष्ट हो जाती है। उनकी भाषा, उनमें निर्दिष्ट कुछ 'धम्म-पिलयायों' के नाम, सब इसी तथ्य की ओर मंकेत करते हैं कि तृतीय शताब्दी ईसवी पूर्व भारतीय जनता बुद्ध-वचनों के नाम से उसी संग्रह को पहचानती थी और आदरपूर्वक श्रवण और मनन करती थी, जिसे हम आज पालि-त्रिपिटक के नाम से पुकारते हैं । छन्द की दृष्टि से भी पालि-त्रिपिटक की प्राचीनता असंदिग्ध है। ओल्डनवर्ग ने कहा है कि पालि-त्रिपिटक की गाथाओं में प्रयुक्त छन्द वाल्मीकि-रामायण से अधिक प्राचीन होना चाहिये ै।

१. गुरुपूजाकौमुद्री, पृष्ठ ९०, मिलाइये रायस डेविड्स और कारपेंटर

अतः भाषा और जैली के साक्ष्य के आधार पर पालि-त्रिपिटक बुद्ध-मुख से नि:सृत वचनों का प्रामाणिकतम माध्यम ही हो सकता है।

विषय की दृष्टि से भी कोई बात उपर्युक्त साक्ष्य के विपरीत जाने वाली दिखाई नहीं पड़ती। पालि-ित्रिपिटक में छठी और पाँचवीं शताब्दी ईसवी पूर्व के भारतीय जीवन की पूरी भलक मिलती है। गोतम बुद्ध का ऐतिहासिक व्यक्तित्व, उनका मानवीय स्वरूप, वहाँ स्पष्टतम शब्दों में अंकित मिलता है। इस विषय में उसकी उत्तरकालीन महायान-प्रन्थों से एक अद्भुत विशेषता है। उत्तरकालीन बौद्ध संस्कृत साहित्य में बुद्ध के लोकोत्तर स्वरूप पर जोर दिया गया है, जो इतिहास की दृष्टि से बाद का निर्माण ही हो सकता है। पालि-ित्रिपिटक में मध्यदेश की ही प्रधानता है और उसी में चारिकाएँ करते हुए शास्ता को दिखाया गया है, जब कि महायानी प्रन्थों में इसके विपरीत उनका लंका-गमन तक दिखा दिया गया है जो लोकोत्तर तथ्यों पर आश्रित ही हो सकता है। इसके अलावा पालि-ित्रिपिटक में यथार्थवाद और विवेकवाद की प्रधानता है जब कि महायानी साहित्य में अतिरंजनाओं और कल्पनाओं से भी वहुत काम लिया गया है। अतः अपेक्षाकृत महत्व की दृष्टि से पालि-ित्रिपिटक को ही बुद्ध के जीवन और उपदेशों को समभने का प्राचीनतम और प्रामाणिकतम साधन मानना पड़ता है।

इतिहास की दृष्टि से पालि-त्रिपिटक को ही एक मात्र सच्चा बुद्ध-वचन मानने में सब से बड़ी किठनाई यह है कि बुद्ध-धर्म के विकास की प्रथम शताब्दी में ही उसके अनेक विभाग हो गये थे। अशोक के काल तक ही कम से कम १८ सम्प्र-दायों का उल्लेख है । इन सभी सम्प्रदायों के अपने अपने साहित्य थे, जिन्हें वे प्रामाणिक बुद्ध-वचन मानते थे। पालि-त्रिपिटक इन्हीं प्राचीन सम्प्रदायों में से एक (स्थिवरवाद—थेरवाद) की साहित्यक निधि है। पालि-त्रिपिटक में निहित बुद्ध-वचन और उनकी अट्ठकथाएँ—इतना ही स्थिवरवाद बौद्ध धर्म का साहित्यिक

द्वारा सम्पादित दीघ-निकाय, जिल्द दूसरी, प्रस्तावना, पृष्ठ ८ (पालि-टैक्सट्) सोसायटी द्वारा प्रकाशित)

स्थिविरवादी ग्रन्थ 'महावंस' में भी बुद्ध का तीन बार लंका-गमन दिखाया गया है, जो उतना ही अ-प्रामाणिक है।

२. देखिये आगे पाँचवें अध्याय में 'कथावत्थु' का विवेचन ।

आधार है— "तेपिटकसंगहितं साट्ठकथं सब्बं थेरवादंति"। अन्य सम्प्रदाय वालों का बहुत-कुछ साहित्य लुप्त हो चुका है। मूल तो प्रायः किसी का भी मिलता ही नहीं। चीनी और तिब्बती अनुवादों से ही आज हमें उनकी कुछ जानकारी होती है। जिन सम्प्रदायों के साहित्य का इस प्रकार कुछ परिचय मिलता है उनमें, सर्वास्तिवादी (सब्बित्थवादी) मुख्य है। यह एक प्रभावशाली सम्प्रदाय था जिसका आविर्माव अशोक के समय से पहले ही हो चुका था। इस सम्प्रदाय के सूत्र, विनय और अभिधमं तीनों पिटक मिलते हैं। किन्तु उनके चीनी अनुवाद ही आज उपलब्ध हैं, मूल रूप में वे संस्कृत में थे, किन्तु आज उनका वह रूप उपलब्ध नहीं। पालि-त्रिपिटक से इन सर्वास्तिवादी ग्रन्थों की तुलना की गई है, जिसके परिणाम स्वरूप इन दोनों में विषय के सम्बन्ध में मूलभूत समानताएँ पाई गई हैं, केवल विषय-विन्यास में कहीं कुछ थोड़ा बहुत अन्तर पाया जाता है। यह बात सुत्त और विनय पिटक के सम्बन्ध में तो सर्वांश में सत्य है, किन्तु अभिधम्म-पिटक के विषय में दोनों परम्पराओं में ग्रन्थ-संख्या समान (सात) होते हुए भी उनमें से प्रत्येक की विषय-वस्तु की दूसरे की विषय-वस्तु के साथ कोई विशेष समता नहीं है। इस प्रकार—

| स्थविरवाद का सुत्त-पिटक | सर्वास्तिवाद का सूत्र-पिटक              |
|-------------------------|-----------------------------------------|
| दीघ-निकाय (३४ सूत्र)    | दीर्घागम (३० सूत्र-प्रधानतः बुद्धयश तथा |
|                         | चू० फा० नैन द्वारा पाँचवी               |
|                         | शताब्दी ई० में अनुवादित)                |
| मज्भिम-निकाय            | मध्यमागम (गौतम संघदेव-द्वारा चौथी       |
| •                       | शताब्दी में अनुवादित)                   |
| संयुत्त-निकाय           | मंबुक्तकागम (पाँचवी शताब्दी में गुणभद्र |
|                         | द्वारा अनुवादित)                        |
| अंगुत्तर-निकाय ∤्रे     | अंकोत्तरागम (चौथी शताब्दी में धर्मनन्दि |
|                         | द्वारा अनुवादित)                        |
| खुद्दक-निकाय            | क्षुद्रकागम                             |

पालि-त्रिपिटक में भी यद्यपि कभी कभी दीघ-निकाय आदि के लिये दीघागम आदि शब्दों का प्रयोग होता है, किन्तु प्रधानतः 'निकाय' शब्द का ही प्रयोग

१. समन्तपासादिका की बाहिरकथा।

होता है। सर्वास्तिवादियों के त्रिपिटक में 'आगम' शब्द का ही प्रयोग होता है। इसी का चीनी भाषा में 'अगोन्' हो गया है। सर्वास्तिवाद में यद्यपि प्रधानता प्रथम चार निकायों की ही है, किन्तु वहाँ 'पाँचवाँ निकाय भी मिलता है। उसका नाम पालि खुद्दक-निकाय के अनुरूप ही 'क्षुद्रकागम' है। पालि खुद्दक-निकाय के कितने ग्रन्थ सर्वास्तिवादी सम्प्रदाय में मिलते हैं, यह निम्नांकित सूची से विदित होगा।

## स्थविरवादी खुद्दक-निकाय के ग्रन्थ सर्वास्तिवादी परम्परा में प्राप्त ग्रन्थ

| ₹. | खुद्दक | पाठ |
|----|--------|-----|
|    |        |     |

२. धम्मपद

धर्मपदं

३. उदान

उदानं

४. इतिवृत्तक

५. स्त्तनिपात

सूत्रनिपातः विमानवस्तु

६. विमानवत्थु

७. पेतवत्थु

८. थेरगाथा

९. थेरी गाथा

१०. जातक

११. निद्देस

१२. पटिसम्भिदामग्ग

१३. अपदान

१४. बुद्धवंस

बुद्धवंशम्

१५. चरियापिटक

दोनों परम्पराओं के विनय-पिटक का विभाजन इस प्रकार है--

स्थविरवादी विनय-पिटक सर्वास्तिवादी विनय-पिटक

# विभंग { १. पाराजिका पाराजिका २. पाचित्तिय प्रायिवित्तिकं ३. महावग्ग अवदानं ४. चुल्लवग्ग (जातकं)

#### ५. परिवार

पालि अभिधम्म-पिटक के ७ ग्रन्थों के साथ सर्वास्तिवादी अभिधर्म-पिटक के सात ग्रन्थों की, जहाँ तक उनके नामों का सम्बन्ध है, पर्याप्त समानता है, किन्तु विषय समान नहीं हैं। यथा,

### स्थिवरवादी अभिधम्म-पिटक के ग्रन्थ सर्वास्तिवादी अभिधर्म-पिटक के ग्रन्थों के साथ उनके नामों की समानता

१. धम्मसंगणि धर्म स्कन्धपाद
 २. विभंग विज्ञानकायपाद
 ३. पुग्गल पञ्जित्त प्रज्ञित्तपाद
 ४. धातुकथा धातुकायपाद
 ५. पट्ठान ज्ञानप्रस्थान
 ६. यमक संगीतिपर्यायपाद
 ७. कथावत्थुपकरण प्रकरणपाद

ऊपर स्थविरवादी और सर्वास्तिवादी सम्प्रदायों के साहित्य की समानताओं का दिग्दर्शन मात्र किया गया है। पालि त्रिपिटक के प्रत्येक पिटक या उसके अंशों का विवेचन करते समय आवश्यकतानुसार हम उनकी तुलना सर्वास्तिवादी पिटक के अंशों के साथ करेंगे। अभी जो कहा जा चुका है उससे इतना स्पष्ट है कि दोनों सम्प्रदायों के सत्त और विनय-पिटक में काफी समानता है और जो विभिन्नताऐं हैं वे प्राय: उसी प्रकार की हैं जैसी वेद की विभिन्न शाखाओं के पाठों में पाई जाती हैं। केवल अभिधम्म-पिटक की विषय-वस्तु में अन्तर है। अतः स्पष्ट है कि पालि-त्रिपिटक के कम से कम वे अंश जो सर्वास्तिवादी त्रिपिटक से समानता रखते हैं, अर्थात् सुत्त-पिटक और विनय-पिटक के अनेक महत्त्वपूर्ण अंग, सर्वांग में प्रामाणिक हैं और उनके बद्ध-वचन होने में कोई सन्देह नहीं हो सकता। इसी अध्ययन से यह भी स्पष्ट है कि पालि-अभिधम्म-पिटक की प्रमाण-वत्ता निश्चय ही सुत्त और विनय के बाद की रह जाती है, कम से कम उसके विषय में सन्देह तो दृढ़मूल हो ही जाता है। इस विषय का विस्तृत विवेचन हम पाँचवें अध्याय में अभिधम्म-पिटक की समीक्षा करते समय करेंगे। सर्वास्तिवादी और स्थविरवादी परम्पराओं में जिन वातों पर मत-भेद है अथवा उनके साहित्य में जहाँ विभिन्नता है, वहाँ हमें यह मोचना पड़ेगा कि किस का साक्ष्य अधिक प्रभाव-

शाली और मानने योग्य है। हम पहले देख चुके हैं कि स्थविरवादी त्रिपिटक के स्वरूप का अन्तिम निश्चय और स्थिरीकरण अशोक के काल में अर्थात तृतीय शताब्दी ईसवी पूर्व हो चुका था और उसी समय से वह लंका में उसी रूप में सुरक्षित रहा है । कम से कम प्रथम शताब्दी ईसवी पूर्व (वट्टगामणि अभय का समय--मिलिन्दपञ्ह का समय भी) के बाद तो उसमें एक अक्षर का कहीं परिवर्तन-परिवर्द्धन हुआ ही नहीं है। इसके विपरीत सर्वास्तिवादी साहित्य की परिस्थिति बड़ी संकटग्रस्त और असमंजसमय रही है। पहले तो अशोक ने ही स्थिविरवादियों के अतिरिक्त सारे बौद्ध सम्प्रदायों के अनुयायियों को मिथ्यावादी समफ कर प्रवज्या-हीन कर दिया । भ 'फिर शुंग राजाओं के काल में उन पर जो आपत्तियाँ ढाई गई, उनसे तो अपनी मूल परम्परा से उनका कदाचित् उच्छेद ही हो गया। सम्भवतः यही कारण है कि उनके मूल विशाल साहित्य का, जोसंस्कृत में था, आज कोई पता नहीं चलता और वह केवल चीनी अनुवादों में सुरक्षित है। आज पुरातत्व का कोई भी भारतीय विद्यार्थी धार्मिक कट्टरता के परिणामस्वरूप उत्पन्न इस ज्ञान-विलुप्ति के लिए लिज्जित हुए विना नहीं रह सकता। सर्वास्तिवादी सम्प्रदाय की साहित्य-विलुप्ति के अन्य चाहे जो कारण दिये जा सकें, वह भारतीय संस्कृति की उदारता और धर्म-सहिष्णता की एक कटु टिप्पणी भी अवस्य है। 'पुष्यमित्र' नाम तक के प्रति चीनी बौद्ध साहित्य में जो गहरी अवज्ञा का भाव विद्यमान है, वह इस साहित्य-विलुप्ति से असम्बन्धित नहीं हो सकता। यहाँ कहने का तात्पर्य यही है कि अपनी मूल परम्परा से विच्छिन्न होकर ही सर्वास्तिवाद बौद्ध धर्म चीन और

१. देखिये महावंश ५।२६८-२७०

२. प्रसिद्ध शुङ्ग वंशीय राजा, जिसने बौद्धों पर बड़े अत्याचार किये, जिनके कारण अनेक बौद्धों को देश छोड़ कर बाहर भाग जाना पड़ा। केवल आन्ध्र, सौराष्ट्र, पंजाब, काश्मीर और काबुल में बौद्ध धर्म इस समय रह गया। चीनी बौद्ध साहित्य में बिना अभिशाप के 'पुष्य-मित्र'का नाम नहीं लिया जाता। देखिये बुद्धिस्टिक स्टडीज (डा० लाहा द्वारा सम्पादित) पृष्ठ ८२०

अन्य देशों में गया, अतः उसकी प्रामाणिकता स्थविरवाद के सामने कुछ नहीं हा सकती। सर्वास्तिवादी ग्रन्थों के चीनी और तिब्बती अनुवाद भी ईसवी सन् के कई सौ वर्ष बाद हुए, अतः इस दृष्टि से भी उनमें परिवर्तन-परिवर्द्धन की काफी संभावना हो सकती है। फिर बौद्ध धर्म जहाँ जहाँ गया वह अपनी समन्वय-भावना को भी अपने साथ लेता गया और जिन जिन देशों में उसका प्रसार हुआ, उनके लोक-गत विश्वासों का भी उसके अन्दर समावेश होता गया। अतः इस प्रवित के कारण भी सर्वास्तिवादी सम्प्रदाय के साहित्य में विभिन्नताएँ आ सकती हैं, जिनके मौलिक या उत्तरकालीन परिवर्द्धित होने का निर्णय हम उनके मुल के अभाव में नहीं कर सकते। भाषा के साक्ष्य पर भी हम उसे पालि-माध्यम के साथ मिला कर किसी निष्कर्ष पर नहीं पहुँच सकते। अतः दोनों के तुलनात्मक महत्व और प्रामाण्य का अंकन अभी हम अनिश्चित रूप से ही कर सकते हैं। फिर भी जो कुछ तथ्य उपलब्ध हैं, उनसे यही विदित होता है कि सर्वास्तिवादी माध्यम की अपेक्षा स्थविरवादी माध्यम ने ही बुद्ध-वचनों की अधिक सच्ची और प्रामाणिक अनरक्षा की है। सर्वास्तिवादियों के अतिरिक्त अन्य बौद्ध सम्प्रदायों के विषय में, जिनकी उत्पत्ति अशोक के काल तक हो चुकी थी और जिनके साथ ही स्थविर-वादियों जीवित सम्बन्ध की कल्पना हम कर सकते हैं, हमें महत्त्वपूर्ण कुछ भी जात नहीं है। इतना अवश्य कहा जा सकता है कि उनकी भी परम्पराएँ थीं अवश्य, किन्तु आज वे हमारे लिये प्राप्त नहीं हैं। द्वितीय संगीति के अवसर पर ही, जैसा हम पहले देख चके हैं, महासंगीतिक भिक्षुओं ने सुत्त और विनय के कुछ अंशों के अतिरिक्त सम्पूर्ण अभिधम्म-पिटक की ही प्रमाणवत्ता स्वीकार नहीं को थी। उन्होंने विनय-पिटक के परिवार और सुत्त-पिटक के पटिसम्भिदामग्ग, निद्देस और जातकों के कुछ अंशों को भी प्रामाणिक नहीं माना था। अभिधम्म-पिटक के अस्वीकरण में सर्वास्तिवादी और महासंगीतिक भिक्षु समान ही थे। अतः हमें उसके विषय में गम्भीरतापूर्वक सोचना पड़ेगा कि उसे कहाँ तक बुद्ध-वचन के रूप में प्रामाणिक माना जाय। यही स्थिति जातक, निद्देस और पटि-सम्भिदामग्ग की भी है। इस सुची को और भी काफी बढ़ाया जा सकता है। उदा-हरणतः थेरगाथा और पेतवत्थ जैसे ग्रन्थों में ऐसे आन्तरिक साक्ष्य हैं, रे जिनके

१. दूसरे अध्याय में।

२. देखिये आगे इसी अध्याय में खुद्दक निकाय का विवेचन

आधार पर उन अंशों को बुद्ध-परिनिर्वाण से दो या तीन शताब्दी बाद की रचना हो माना जा सकता है। अतः यह स्पष्ट है कि पालि-त्रिपिटक की प्रमाणवत्ता का एकांशेन उत्तर नहीं दिया जा सकता। उसके कतिपय अंश (जैसे महापरि-निब्बाण-सुत्त, धम्मचक्कपवत्तन-सुत्त आदि, आदि ) अत्यन्त प्राचीन हैं और उनमें बुद्ध के प्रत्यक्ष जीवन और उपदेशों की सजीव और सर्वांश में सच्ची प्रति-मूर्ति मिलती है, कुछ शास्ता के परिनिर्वाण के ठीक बाद के हैं (जैसे गोपक मोग्ग-ल्लान-सृत्त) और कुछ एक-दो शताब्दियों बाद की परम्पराओं को भी अंकि करते हैं, किन्तु ऐसे स्थल बहुत कम हैं। सुत्त और विनय-पिटक का अधिकांश भाग तो बुढ़ और उनके शिष्यों के जीवन और उपदेशों तक ही सीमित है। जो अंग बाद के भी हैं, वे भी अशोक के काल तक ही अपना अन्तिम स्वरूप प्राप्त कर लेते हैं। भाषा और शैली एवं पारस्परिक तुलनात्मक अध्ययन के आधार पर हम पूर्व और परगामी तत्त्वों को अलग अलग कर सकते हैं। उदाहरणतः सुत्तों का पारस्परिक मिलांन कर के हम जान सकते हैं कि किस मौलिक नमूने का आश्रय लेकर किस सुत्त को किस प्रकार परिवृद्धित स्वरूप प्रदान किया गया है। यही हाल विनय के नियमों का है। उनमें परिवर्तन हुआ है। विनय के सभी नियम शास्ता के मुख से निकले हुए नहीं हो सकते। कुछ मौलिक आधारों को लेकर शेव की सुष्टि कर ली गई है और उनको प्रामाणिकता देने के लिये ही बढ़-वचन के रूप में प्रख्यापित कर दिया गया जान पड़ता है। अन्यथा मानवीय विचार को इतनी अधिक स्वतन्त्रता देने वाले के द्वारा जीवन की छोटी से छोटी कियाओं में विधान प्रज्ञापन करना संगत नहीं बैठता। शिष्यों पर उनके प्रभाव को देखते हुए भी उनकी आवश्यकता प्रतीत नहीं होती। अतः वे बुद्ध-धर्म के विकास से सम्बन्धित हैं, यह हम आसानी से जान सकते हैं। बौद्ध संगीतियों के इतिहास ने भी हमें यही वताया है कि उसके स्वरूप का निर्माण और निर्धारण द्वितीय संगीति के समय ही हुआ है जो बुद्ध-परिनिर्वाण से १०० वर्ष वाद हुई । अत: एक सीमित किन्तृ निश्चित अर्थ में ही हम पालि-त्रिपिटक (विशेषत: सुत्त और विनय) को बद्ध-वचन कह सकते हैं जिसे ढूँढ़ने के लिये हमें काफी समालोचना-बुद्धि, और माथ ही श्रद्धा-बृद्धि की भी आवश्यकता है।

समालोचना-बुद्धि के साथ-साथ श्रद्धा-बुद्धि की आवश्यकता इसलिये हैं कि हम भारतीयों को पालि-साहित्य का परिचय पच्छिमी विद्वानों ने ही प्रारम्भिक रूप से कराया है और पच्छिमी विद्वानों को भारतीय ज्ञान और साहित्य को जानने

की इच्छा उस समय हुई जब वहाँ उन्नीसवीं शताब्दी में सन्देहवाद का बोलवाला था। इसमें सन्देह नहीं कि विना सन्देह के ज्ञान नहीं हो सकता और प्रत्येक ज्ञान के पहले सन्देह होना आवश्यक है। किन्तु सन्देह ही ज्ञान का रूप धारण कर ले, यह ज्ञान का अपलाप है। अधिकांश पाश्चात्य विद्वान् इस स्थिति से शायद ही ऊगर उठ पाये हैं। उनकी प्रत्येक अभिज्ञा और जानकारी में सन्देह समाया हुआ है। पालि-स्वाध्याय के प्राथमिक युग में बुद्ध के ऐतिहासिक अस्तित्व तक के सम्बन्ध में उनमें से कई ने (उदाहरणतः फ्रैंक, सेनाँ, बार्थ आदि) सन्देह प्रकट किया। त्रिपिटक के वर्णनों में थोड़े-बहत विरोध पाये जाते हैं। इन विरोधों का संग्रह फैक के द्वारा किया गया है। पर उनमें से कई वास्तविक विरोध नहीं भी हैं। अस्तु, जो भी विरोध हैं उनका कारण क्या है ?जैसा पहले दिखाया जा चुका है, बुद्ध-धर्म के प्राथमिक विकास में बुद्ध-वचनों की परम्परा बृद्ध-परिनिर्वाण के बाद कई शताब्दियों तक मौखिक परम्परा में चलती रही। अतः अनेक विरोध (बृद्ध-वचनों का संगायन करने वाले भिक्षुओं की) स्मृति-हानि के कारण ही हैं। उन पर अनावश्यक जोर देना बुद्ध-वचनों के संरक्षण-प्रकार से ही अपनी अनिभज्ञता दिखाना है। एक ही उपदेश को बुद्ध या उनके किसी शिष्य के मुख से दिया हुआ दिखलाने में या भिन्न भिन्न स्थानों में दिया हुआ दिखलाने में कोई विरोध नहीं है । यह तो ऐतिहासिक रूप से सत्य भी हो सकता था। भगवान् अपनी चारिकाओं में चतुरार्य सत्य जैसे प्रमुख उपदेशों की पूनरावत्ति भिन्न भिन्न स्थानों में करते ही रहे होंगे और फिर उनके शिष्य भी इसी प्रकार करते हुए विचरते होंगे, यह समभना कठिन नहीं है। भिन्न भिन्न स्थानों के भिन्न भिन्न व्यक्तियों द्वारा ही बुद्ध-वचनों का संगायन और संकलन हुआ है, अतः इसमें अस्वाभाविक क्या है ? बल्कि यह तो उनके सत्य और ऐतिहासिक रूप से प्रमाण होने का एक प्रबल साक्ष्य है। कौन सा उपदेश किस स्थान पर दिया गया, किसके प्रति दिया गया, किस अवसर पर दिया गया, इतनी छानबीन के साथ बद्ध-वचनों को उनके उसी रूप में संरक्षित रखना भिक्षुओं की महती ऐतिहासिक बुद्धि का साक्ष्य देता है । निश्चय ही इतने अधिक ब्यौरों के साथ बुद्ध-वचनों का संरक्षण करने में कुशल भिक्षुओं ने जो दक्षता दिखाई है, वह उनके समय को देखते हुए आइचर्यजनक है। इसके लिये हमे उनका कृतज्ञ होना चाहिये । उनके द्वारा दी हुई सूचना पर सन्देह करना ही मात्र

ऐतिहासिक प्रणाली नहीं होगी। कम से कम यह मानना पड़ेगा कि वे धर्मवादी थे और भगवान् बुद्ध के वचनों की रक्षा ही उनका प्रवान उद्देश्य था। अतः उनके द्वारा संगृहीत वचनों में मानवीय स्मरण-शक्ति की स्वाभाविक अल्पता के कारण कहीं अशुद्धि या अपूर्णता भले ही रह गई हो, किन्तु जो कुछ उन्होंने सुना था उसी का अत्यन्त सावधानी के साथ उन्होंने संगायन किया था, इतना तो हमें मानना ही पड़ेगा। जो उन्होंने संगायन किया था, उसी का संगृहीत रूप आज हमें पालि त्रिपिटक में मिलता है, यह भी निःसन्देह है ही। सर्वांश में पालि-त्रिपिटक बुद्ध-वचन है, ऐसी मान्यता तो स्वयं पालि-त्रिपिटक की भी नहीं है। वहाँ स्पष्टतम रूप से दिखा दिया गया है कि कौन से वचन सम्यक् सम्बुद्ध के हैं, कौन से वचन उनके शिष्यों के है, अथवा कौन से वचन अन्य व्यक्तियों के भी है। अतः जब हम पालि-त्रिपिटक को बुद्ध-वचन कहते हैं तो उसका अर्थ यही होता है कि वहाँ बुद्ध-कालीन भारत के देश-काल की पृष्ठभूमि में बुद्ध के जीवन और उपदेशों का सजीव और मौलिक चित्र मिलता है और जो वृद्ध-वचन वहाँ बुद्ध-मुख से नि:सत दिखाये गये हैं, वे प्रायः वैसे ही हैं। अशोक उन्हें ऐसा ही मानता था और अशोक बुद्धिवादी व्यक्ति नहीं था, ऐसा हम नहीं कह सकते। जब वुद्ध-परिनिर्वाण की तीसरी शताब्दी में उत्पन्न होकर अशोक को बुद्ध-वचनों के निश्चित स्वरूप के विषय में पूर्ण सन्तोष हो गया था तो उसकी कई शताब्दियों बाद आने वाले हम, जब काल ने बहुत से पुरावृत्त को और भी ढॅक लिया है, अशोक की सम्पत्ति के ही साभीदार क्यों न वन जायं ? यहाँ कुछ भय नहीं है। अभी तक हमने संस्कृत के आधार पर बौद्ध धर्म का अध्ययन किया है । उसके तात्त्विक दर्शन के विषय में वाहे जो कुछ कहा जाय, बुद्ध के ऐतिहासिक व्यक्तित्व के प्रभावशाली सम्पर्क से तो हम अभी तक प्रायः वञ्चित ही रहे हैं । आज, हमने महिन्द (महेन्द्र) के द्वारा सिंहल को जो दिया था, सिंहल उसका प्रतिदान करने को प्रस्तुत है। उसने बडे प्रयत्न और गौरव से हमारे दान को सुरक्षित रक्ला है। आज उसकी थाती हमारे लिये खुली हुई है। यहाँ हम वृद्ध और उनके पाद-मूल में बैठने वाले शिष्यों के साक्षात दर्शन कर सकते हैं, उनके उपदेश मुन सकते हैं, जिम प्रकार के देश-काल में वे विच-रते थे उसका दिग्दर्शन कर सकते हैं। बुद्ध-वचनों की स्मृतियों के साथ यद्यपि यहाँ बहुत-कुछ और भी अंकित है, और कहीं कहीं कुछ बुद्ध-परिनिर्वाण के बाद का भी काफी है, किन्तु उन सब का उपयोग बुद्ध-वचनों के लिये ही है जो स्वयं वहाँ अपनी पूर्ण विभूति और मौलिक गौरव में उपस्थित हैं। पालि-त्रिपिटक के इस

गौरवमय अंश के कारण ही हम उसके सारे रूप को भी 'बुद्ध-वचन' कहते है, जो यद्यपि अक्षरशः सत्य नहीं, किन्तु सत्य की महिमा और अनुभूति से व्याप्त अवश्य है।

# सुत्त-पिटक का विषय, शैली श्रौर महत्त्व

पालि-त्रिपिटक का सब से अधिक महत्वपूर्ण भाग सुत्त-पिटक ही है। बुद्ध के धम्म का याथातथ्य रूप में परिचय कराना ही सुत्त-पिटक का एक मात्र विषय है। हम जानते हैं कि बुद्ध के परिनिर्वाण तक धम्म और विनय अथवा अधिक ठीक कहें तो सामासिक 'धम्म-विनय' की ही प्रधानता थी। उसी की शरण में शास्ता ने भिक्षुओं को छोड़ा था। वुद्ध-परिनिर्वाण के बाद उनके शिष्यों ने बुद्ध-वचनों के नाम से जिसका संगायन किया वह धम्म और विनय ही थे। "धम्मं च विनयं च संगायेय्याम''। अतः पालि-त्रिपिटक में अधिक महवत्त्वपूर्ण तो धम्म और विनय ही हैं। इनमें भी संघ-अनुज्ञासन की दृष्टि से विनय मुख्य है, किन्तु साहित्य और इतिहास की दृष्टि से सुत्त-पिटक का ही महत्त्व अधिक मानना पड़ेगा । पालि-साहित्य के कुछ विवेचकों ने विनय-पिटक को ही अपने अध्ययन के लिये पहले चुना है। रे यह भिक्षु-संघ की परम्परा के सर्वथा अनुकूल है। किन्तु हम यहाँ सुत्त-पिटक के विवेचन को पहले ले रहे हैं। इसका कारण उसका साहित्यिक, ऐतिहासिक और अन्य सभी दृष्टियों से प्रभूत महत्त्व ही है। जिन पाश्चात्य विद्वानों ने पालि-त्रिपिटक की प्रामाणिकता में सन्देह किया है उनमें मिनयेफ, बार्थ, स्मिथ और कीथ के नाम अधिक प्रसिद्ध है। <sup>3</sup> इनमें भी मिनयेक सब से अधिक उग्र हैं । उन्होंने दीघ और मजिसम जैसे

१. "आनन्द! मैंने जो धर्म और विनय उपदेश किये हैं, प्रज्ञप्त किये हैं, वही मेरे बाद तुम्हारे शास्ता होंगे" महापरिनिब्बाण-सुत्त(दीघ-२।३)

२. गायगर, विंटरिनित्ज, और लाहा ने विनय-पिटक को ही पहले लिया है। पूज्य भदन्त आनन्द जी के आदेशानुसार मैने यहाँ सुत्त-पिटक को पहले लिया है, जो साहित्यिक दृष्टि से अधिक समुचित भी है।

३. इनके ग्रन्थ-संकेतों के लिये देखिये विटरिनित्जः हिस्ट्री आँव इन्डि यन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १, पद-संकेत १; गायगरः पालि लिटरेचर एण्ड लेंग्वेज, पृष्ठ ९, पद-संकेत २

निकायों को भी एक-एक रचयिता की रचना बता कर उनके बुद्ध- वचनत्व और बौद्ध संगीतियों की मारी परम्परा को एक साथ ही फूँक मार कर उड़ाने की कोशिश की थी। किन्तु इतने सन्देहवाद तक यूरोपीय विद्वान् भी जाने को तैयार नहीं थे। अतः उनमें से बहुत ने मिनयेफकी गलत धारणा का कड़ा प्रति-वाद किया, जिसके फलस्वरूप स्वयं मिनयेफ को भी अन्त में अपना मत कुछ हद तक बदलना पड़ा। हमें इन यूरोपीय विद्वानों के मतों या उनके प्रतिवादों के संग्रह करने का यहाँ प्रलोभन नहीं है। हमें केवल यह देखना है कि अन्ततः किन कारणों के आधार पर इन्होंने पालि-त्रिपिटक की प्रामाणिकता में सन्देह किया था और वे कारण किस हद तक उस परिणाम पर पहुँचने में सही या गलत हैं। ये कारण अपने संगहीत रूप में इस प्रकार गिनाये जा सकते हैं (१) अशोक के काल के बाद भी त्रिपिटक में संशोधन और परिवर्तन होते रहे (२) अतः पालि-त्रिपिटक में प्राचीन और अर्वाचीन काल की परम्पराएँ मिल गई हैं (३) पालि-त्रिपिटक के वर्णनों में अनेक विरोध हैं, जैसे संयुत्त-निकाय के चुन्द-सुत्त में भगवान् वृद्ध के जीवन-काल में ही उनके प्रधान शिष्य सारिपुत्र का परिनिर्वाण होना दिख-लाया गया है, किन्तु दीघ-निकाय के महापरिनिब्बाण-मृत्त में भगवान के महा-परिनिर्वाण के ठीक पहले वे उनके विषय में उद्गार करते दिखाये गये हैं। यदि पहला वर्णन ठीक है तो दूसरे अवसर पर सारिपुत्र जीवित नहीं हो सकते थे। अतः दोनों वर्णनों में स्पष्ट विरोध है। (४) एक जगह जो उपदेश बुढ-मुख से दिलवाया गया है, वहीं उपदेश दूसरी जगह उनके किसी शिष्य के मुख से दिलवा दिया गया है। अथवा एक जगह जिस उपदेश को किसी एक ग्राम, नगर या आदान में दिया गया दिखाया गया है, दूसरी जगह उसी उपदेश को किसी दूसरे ग्राम, नगर या आवास में दिया हुआ दिखा दिया गया है। इस प्रकार त्रिपिटक के वर्णनों में सामंजस्य का अभाव दिखाया गया है। जहाँ तक प्रथम आपत्ति का प्रश्न है वह सर्वथा निराधार है। मुख्य रूप से त्रिपिटक के स्वरूप में अशोक के काल के बाद कोई परिवर्तन-परिवर्द्धन नहीं हुआ है, इस पर हम भाषा और इतिहास आदि के साक्ष्य से इतना जोर दे चुके हैं कि इस सम्बन्ध में अधिक निरूपण करने की आवश्यकता प्रतोत नही होती। महेन्द्र और उनके साथी भिक्षु जिस एप में विधि-टक को लंका में ले गये उसको उभी रूप में संरक्षित रखना वहाँ के भिक्ष-मंघ ने सदा अपना कर्तव्य और गौरव माना है। लंका के देश -काल का थोड़ा सा भी प्रभाव त्रिपिटक पर उपलक्षित नहीं है, यह एक विस्मयकारी वस्तू है । यदि थोडे-

बहुत परिवर्तन कहीं हुए भी हों तो वे इतने महत्वपूर्ण कभी नहीं कहे जा मकते कि उसके प्राचीन रूप को ही ढँकलें। पालि-त्रिपिटक में अशोक से पहले की परम्पराओं का तारतम्य तो हो सकता है, किन्तू उसके बाद की परम्पराओं का भी उसके अन्दर समावेश हो, यह तो पहले आक्षेप का निराकरण हो जाने के बाद ही नहीं माना जा सकता। तृतीय संगीति के समय ही हमें पालि-त्रिपिटक के स्वरूप को अन्तिम रूप से निश्चित और पूर्ण समभ लेना चाहिये, इसमें कुछ भी सन्देह नहीं। अस्त, सत्त-पिटक में भगवान् के उपदेश निहित हैं। 'सूत्त-पिटक' शब्द का क्या अर्थ है, यह भी हमें यहाँ समभ लेना चाहिये। सत्त का अर्थ है सत या धागा और पिटक का अर्थ है पिटारी वा परम्परा । चुँकि पिटारी का प्रयोग लिखित ग्रन्थों को रखने के लिये ही हो सकता है और बद्ध-वचन ईसवी पूर्व प्रथम शताब्दी से पहले लिखे नहीं गये थे, अतः इस समय से पहले उनके लिये 'पिटारी' शब्द का प्रयोग उपयवत नहीं हो सकता था। 3 मौलिक रूप में इस अर्थ में बद्ध-वचनों के विशिष्ट ग्रन्थों के लिये 'पिटक' शब्द का प्रयोग नहीं हो सकता था। पूर्वकाल में लाक्षणिक अर्थ में 'पिटक' शब्द का प्रयोग परम्परा के लिये होता था। जैसे पिटारी में रखकर कोई वस्तू एक हाथ से दूसरे हाथ में पहुँचाई जाती है, उसी प्रकार पहले वार्मिक सम्प्रदाय अपने विचार और सिद्धान्तों को एक पीढ़ी से दूसरी पीढ़ी तक पहुँचाया करते थे। मजिभम-निकाय के चंकि-सुत्तन्त (मजिभम-२।५।५) में वैदिक परम्परा के लिये इमी अर्थ में 'पिटक-सम्प्रदाय' शब्द का प्रयोग हुआ है। यहाँ 'पिटक' शब्द का अर्थ महापंडित राहुल सांकृत्यायन ने वेद की 'परम्परा' या 'वचन-समृह' किया है। अतः 'स्त-पिटक' शब्द का अर्थ, इस लाक्षणिक प्रयोग के अनसार होगा, धारो रूपी (बृद्ध-वचनों की) परम्परा। जिस प्रकार सुत के गोले को फेंक देने पर वह खुलता हुआ चला जाता है, उसी प्रकार बुद्ध-वचन सुत्त-पिटक में प्रकाशित होते हैं।

१. देखिये बुद्धिस्टिक स्टडीज (डा० लाहा द्वारा सम्पादित ) पृष्ठ ८४६

२. श्रीमती रायस डेविड्सः शाक्य और बुद्धिस्ट औरीजिन्स, परिशिष्ट १, पृष्ठ ४३१; प्रो० टी० डबल्यू रायस डेविड्सः सेक्रेड वृक्स ऑव दि ईस्ट, जिल्द ३५, पृष्ठ २८ का पद-संकेत; जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी, १९०८, पृष्ठ ११४

३. मिलाइये कीथः बुद्धिस्ट फिलॉसफी, पृष्ठ २४, पद-संकेत २

अतः उसकी 'सुत्त-पिटक' संज्ञा सार्थक ही है। पालि 'सुत्त' का संस्कृत अनुरूप 'सूत्र' है । वैदिक साहित्य की परम्परा में 'सूत्र' शब्द से तात्पर्य ऐसे स्वल्पाक्षर कथन से होता है जिसमें से सूत के धार्ग की तरह महान् अर्थ की परम्परा निकलती चली जाय । इस प्रकार के सूत्र-साहित्य का उद्भावन वैदिक साहित्य के विकास के अन्तिम युग की घटना है, जब कि बढ़ते हुए विशाल वैदिक वाडमय को संक्षिप्त रूपदेने की आवश्यकता प्रतीत हुई। परिणामतः प्रत्येक ज्ञान-शाखापर सूत्र-साहित्य की रचना हुई। श्रौत-सूत्र, गृह्य-सूत्र, धर्म-सूत्र, व्याकरण-सूत्र, नाट्य-सूत्र, अलं-कार-सूत्र, न्याय-सूत्र, वैशेषिक-सूत्र, सांख्य-सूत्र, योग-सूत्र, मीमांसा-सूत्र, ब्रह्म-सूत्र आदि इस विशाल सूत्र-माहित्य के कुछ उदाहरण हैं। संस्कृत का सूत्र-साहित्य विश्व-साहित्य के इतिहास में निश्चय ही एक विस्मयकारी वस्तु है। शब्द-संक्षेप किस हद तक जा सकता है, यह उसमें देखा जा सकता है। संस्कृत-भाषा की अपूर्व शक्ति वहाँ दृष्टिगोचर होती है। 'सुत्र' की परिभाषा संस्कृत-साहित्य में इस प्रकार की गई है ''सूत्रज्ञ पुरुष, उस स्वल्पाक्षर कथन को, जो असंदिग्ध, महत्वपूर्ण अर्थ का प्रख्यापक, विश्वजनीन उपयोग वाला और विस्तार और व्याकरण की अशुद्धि से रहित हो, सूत्र कहते हैं।'' पालि के 'सुत्त' इस अर्थ में सूत्र कभी नहीं कहे जा सकते। वे त्रिस्तार में काफी लम्बे हैं। कुछ तो छोटी छोटी पुस्तकों के समान ही हैं। चनके पुनरावृत्तिमय विस्तारों को देखकर कौन उन्हें 'सूत्र' कहेगा ? पालि के सूत्रों से भी अधिक लम्बे महायानी संस्कृत साहित्य के मूत्र हैं। वहाँ जिन्हें 'सूत्र' कहा गया है वे तो अनावश्यक विस्तार-पूर्ण सहस्रों पृष्ठों के विशालकाय ग्रन्थ हैं । अतः बोद्ध और वैदिक परम्परा के इस 'सूत्र' सम्बन्धी अर्थ-विभेद को हमें समभ लेना चाहिये।

सुत्त-पिटक का विषय, जैसा अभी कहा गया, भगवान् बुद्ध के उपदेश ही हैं। साथ ही भगवान् के कुछ प्रधान शिष्यों के उपदेश भी सुत्त-पिटक में मिन्निहिन हैं, जिनके आधार भी स्वयं बुद्ध-वचन ही हैं। अक्सर ऐसा होता था कि भगवान् द्वारा उपदिष्ट किसी विषय को लेकर भिक्षुओं में संलाप हो उठता था। बाद में वे अपने संलाप की सूचना भगवान् को देते थे। यदि उनको कोई तथ्य स्पष्ट नहीं

स्वत्पाक्षरमसंदिग्धं सारविद्वक्तोमुखम ।
 अस्तोभमनवद्यं च सूत्रं सूत्रविदो विदुः ॥ शब्दकल्पद्रुम

होता था तो भगवान उसे स्पष्ट करते थे। कभी कभी उनमें से किसी महाप्राज्ञ भिक्षु के कथन का अनुमोदन कर भगवान् उसे साधुवाद देते थे। विरोधी सम्प्र-दाय वालों के साथ भी भिक्षओं के इस प्रकार के संलाप अक्सर चला करते थे। उनकी भी सुचना अक्सर भिक्षु भगवान् को देते थे। भगवान् या तो उनका अनु-मोदन करते थे या उन्हें समभाते थे। कभी-कभी (भगवान के जीवन के अन्तिम काल में) ऐसा होता था कि लम्बे समय तक उपदेश देते देते भगवान की पीठ पीड़ित हो उठती थी (कठिन तपस्या के कारण भगवान को वृद्धावस्था में वातरोग हो गया था) । उस समय उपदेश के बीच में ही भगवान् सारिपुत्र, मौद्गल्यायन या आनन्द जैसे किसी शिष्य को उपदेश को पूरा कर देने का आदेश देते थे। वाद में वे इस प्रकार दिये हुए उपदेश का अनुमोदन भी कर देते थे। स्वतन्त्र रूप से भी अनेक भिक्षुओं ने एक दूसरे के प्रति या गृहस्थ शिष्यों के प्रति अनेक उपदेश दिये हैं। इस प्रकार बुद्ध-उपदेशों के साथ साथ उनके शिष्यों के उपदेश भी सुत्त-पिटक में सम्मिलित हैं। भगवान् ने अपने मुख से जो जो उपदेश दिये, अपने जीवन और अनुभवों के विषय में उन्होने जो जो कहा, जिन जिन व्यक्तियों से उनका या उनके शिष्यों का सम्पर्क या संलाप हुआ, जिन जिन प्रदेशों में उन्होंने भ्रमण किया, संक्षेप में बुद्धत्त्व-प्राप्ति से लेकर निर्वाण-प्राप्ति तक के अपने ४५ वर्षों में भगवान की जो-जो भी जीवन-चर्या रही, उसी का यथावत् चित्र हमें सुत्त-पिटक में मिलता है।

बुद्ध और उनके शिष्यों के उपदेशों के अतिरिक्त हमें आकस्मिक रूप से छुठी और पाँचवीं शताब्दी ईसवीं पूर्व के भारत के सामाजिक जीवन का पूरा परिचय भी सुत्त-पिटक में मिलता है। बुद्ध के समकालीन श्रमणों, ब्राह्मणों और परिव्राजकों के जीवन और सिद्धान्तों के विवरण, गोतम बुद्ध के विषय में उनके मत और दोनों के पारस्परिक सम्बन्ध, साधारण जनता में प्रचलित उद्योग और व्यवसाय, मनो-रञ्जन के साधन, कला और विज्ञान, तत्कालीन राजनैतिक परिस्थिति और राजन्य-गण, ब्राह्मणों के धार्मिक सिद्धान्त,जाति-वाद, वर्णवाद, यज्ञवाद, भौगो-लिक परिस्थितियाँ यथा ग्राम, निगम, नगर, जनपद आदि के विवरण और उनके जीवन की साधारण अवस्था, नदी, पर्वत आदि के विवरण, साहित्य और ज्ञान की अवस्था, कुषि और वाणिज्य, सामाजिक रीतियाँ, जीवन का नैतिक स्तर, स्त्रियों, दाम-दासियों और भृत्यों की अवस्था, आदि के विवरण सुत्त-पिटक में भरे पड़े हैं, जो बुद्ध और उनके शिष्यों के जीवन और उपदेशों के साथ-साथ तत्कालीन

भारतीय सामाजिक और राजनैतिक परिस्थित आदि का भी अच्छा दिग्दर्शन करते हैं।

सुत्तों के आकार के सम्बन्ध में प्रायः कोई नियम दृष्टिगोचर नहीं होता। उनमें कई बहुत छोटे भी हैं और कई बहुत बड़े भी। इसी प्रकार गद्य-मय या पद्य-मय होने का भी कोई निश्चित नियम नहीं है। कुछ बिलकुल गद्य में हैं और कुछ गद्य-पद्य मिश्रित भी, कुछ थोड़े से बिलकुल पद्य में भी हैं, बीच बीच में कहीं कहीं गद्य के छिटके के साथ<sup>9</sup>। प्रत्येक सुत्त अपने आप में पूर्ण है और वह बुद्ध-उपदेश या बुद्ध-जीवन सम्बन्धी किसी घटना का पूरा परिचय देता है। प्राय: प्रत्येक सुत्त के प्रारम्भ में उसकी एक ऐतिहासिक भूमिका रहती है। यह भूमिका हमें वतला देतो है कि जिस उपदेश का विवरण दिया जा रहा है, वह भगवान ने कहाँ दिया। उदाहरणतः 'एक समय भगवान् श्रावस्ती में अनाथिपंडिक के आराम जेतवन में विहार करते थे' 'एक समय भगवान् राजगृह में गृध्रकूट पर्वत पर विहार करते थें जैसे वाक्य प्रायः प्रत्येक सुत्त के आदि में आते हैं। सुत्तों की अनेक छोटी-मोटी विशेषताएँ और भी देखी जा सकती हैं। उदाहरणतः भगवान् के उपदेश के बाद प्रायः (सदा नहीं) उपदेश सुनने वालों का इस प्रकार का कृतज्ञतापूर्ण उद्गार देवा जाता है ''आश्चर्य हे गोतम ! अद्भुत हे गोतम ! जैसे औंघे को सीधा कर दे, ढँके को उघाड़ दे, भूले को रास्ता बतला दे, अन्त्रकार में तेल का प्रदीप रख दे, जिससे कि आँख वाले रूप को देखें, ऐसे ही आप गोतम ने अनेक प्रकार से धर्म को प्रकाशित किया । यह मैं भगवान् गोतम की शरण जाता हूँ,धर्म की शरण जाताहूँ, संघ की भी शरण जाता हूँ। आप गोतम आज से मुफ्ते अंजलिबद्ध शरणागत उपासक स्वीकार करें " कहीं कहीं मुत्तों के अन्त में भिक्षुओं की कृतज्ञता केवल इन शब्दों से भी ब्यक्त कर दी जाती है "भगवान् ने यह कहा । सन्तुष्ट हो भिक्षुओं ने भगवान् के उम कथन का अनुमोदन किया।'' मिलने-जुलने, विदा लेने, कृतज्ञता प्रकाशित करने, कूशल-मंगल पूछने आदि साधारण अवसरों पर जिस प्रकार का शिष्टाचार उस समय प्रचलित था, उसका वर्णन प्रायः समान शब्दों में सुन्त-पिटक में अनेक स्थलों पर किया गया है । ऐसे स्थल बार बार आने के कारण स्वयं कंठस्थ हा जाते हे । जब कोई भिक्षु भगवान् के दर्शनार्थ दूर से आता था,तो भगवान् उससे अक्सर पुछा करने थे 'कहो भिक्षु ! कुशल से तो हो ? रास्ते में कोई बडी हैरानी-परेशानी

१. जैसे दोध-निकाय के महासमय-सुत्त,लक्खण-सुत्त, आटानाटिय-सुत्त आदि

तो नहीं हुई ? भिक्षा के लिये कष्ट तो नहीं उठाना पड़ा' ? आदि। भगवान् को जब कोई व्यक्ति निमंत्रण देने आता है तो प्रायः यही वाक्य रहता है "भन्ते! भिद्यु-संघ सिहत आप कल के लिये मेरा भोजन स्वीकार करें"। उसके बाद "भगवान् ने मौन से स्वीकार कियां।" भगवान् के भिक्षाचर्या के लिये जाने का प्रायः इन शब्दों में वर्णन रहता है "तब भगवान् पूर्वा ह्न समय चीवर पहन, भिक्षा-पात्र ले, जहाँ .....था, वहाँ गये। जाकर भिक्षु-संघ सिहत बिछे आसन पर वैठे।....ने अपने हाथ से बुद्ध-प्रमुख भिक्षु-संघ को उत्तम खाद्य-भोज्य से मन्तिपत किया। खाकर पात्र से हाथ हटा लेने पर.....एक नीचा आसन ले, एक ओर वैठ गया। भगवान् ने उपदेश से समुत्तेजित, सम्प्रहर्षित किया। धर्म-उपदेश कर भगवान् आसन से उठकर चल दिये।" जब कोई महाप्रभावशाली व्यक्ति भगवान् के दर्शनार्थ जाता है तो "जितनी यान की भूमि थी, उतनी यान से जा कर, यान से उतर, पैदल ही जहाँ भगवान् थे, वहाँ गया। जाकर भगवान् को अभिवादन कर एक ओर वैठ गया। एक ओर वैठे.....को भगवान् ने धर्म-सम्बन्धी कथा से समुत्तेजित किया" आदि। इस प्रकार बुद्धकालीन भारतीय समाज का पूरा चित्र हमें सुत्त-पिटक में मिलता है।

भगवान् बुद्ध के उपदेश करने का क्या ढंग था, यह भी सुत्तों से स्पष्ट दिखाई पड़ता है। पहले भगवान् दान, शील, सदाचार-प्रशंसा, दुराचार-निन्दा आदि सम्बन्धी साधारण प्रवचन देते थे। फिर 'बुद्धों की उठाने वाली आदेशना' (बुद्धानं सामुक्कंसिका धम्मदेसना) आरम्भ होती थी, जिसमें चार आर्य सत्यों आदि का गंभीर धर्मोपदेश होता था। दीघ-निकाय के अम्बट्ठ सुत्त, कूटदन्त-सुत्त आदि में इसी तरह उपदेश का विधान किया गया है। भगवान् एक मनोवैज्ञानिक की तरह उपदेश करते थे। पहले वे देख लेते थे कि जो व्यक्ति उनके पास दर्शनार्थ आया है वह किसान है, या सिपाही है, या राजा है या परिव्राजक है। फिर उससे परिचित जीवन से ही उपमाएँ आदि लेकर वे उसे धर्म का स्वरूप समभाते थे। परिव्राजकों या अन्य मतावलम्बी साधुओं के साथ वार्तालाप करते समय वे उनके मान्य सिद्धान्तों से ही प्रारम्भ करते थे और उत्तरोत्तर विचार पर उसे अग्रसर करते हुए अपने मन्तव्य तक लाते थे। दीघ-निकाय के सामञ्ज्ञफल-सुत्त, सोणदंड-सुत्त, पोट्ठ-पाद-सुत्त और तेविज्ज-सुत्त तथा मिज्भम-निकाय के वेखणस-सुत्त, सुभ-सुत्त, चंकि-सुत्त आदि इसके अच्छे उदाहरण हैं। भगवान् बुद्ध के उपदेश करने के ढंग या उनकी आदेशना-विधि का वडा अच्छा विश्लेषण 'पेटकोपदेस' नामक ग्रन्थ में

किया गया है, जो त्रिपिटक के संकलन के बाद किन्तु बुद्धघोष के काल से पहले, लिखा गया था। छठे अध्याय में हम उसका विवरण देते समय इस विषय का भी कुछ दिग्दर्शन करेंगे।

सुत्तों की शैली की ये विशेषताएँ और द्रष्टव्य है (१) पुनरुक्तियों की अति-शयता (२) संख्यात्मक परिगणन की प्रणाली का प्रयोग (३) उपमाओं के प्रयोग की बहुलता (४) संवादों का प्रयोग (५) इतिहास और आख्यानों का उप-देशों के बीच में समावेश और (६) सुत्तों में नाटकीय कियात्मकतम की अभि-व्याप्ति । चूँकि सुत्तों का संकलन विभिन्न स्रोतों से, विभिन्न व्यक्तियों के द्वारा और विभिन्न कालों में हुआ, अतः उनमें पुनरुक्तियों का होना अवश्यम्भावी है। भिक्षओं के निरन्तर अभ्यास के लिये स्वयं भगवान् का भी एक ही उपदेश को वार बार देना, कहीं संक्षिप्त रूप से, कहीं विस्तृत रूप से, उसे दूहराना. आसानी से समभा जा सकता है। फिर अध्ययन-अध्यापन की मौखिक परम्परा के कारण इस पुनरुक्तिमय वर्णन-प्रणाली को और भी अधिक प्रश्रय मिला है। अतः सुत्तों में पुनरुक्तियों का होना एक तथ्य है और वह उनकी प्राचीनता और प्रामाणिकता का ही सचक है, अप्रामाणिकता या अर्वाचीनता का नहीं । सुत्तों में इतनी पुन-रुक्तियाँ भरी पड़ी हैं कि उनका सामान्य दिग्दर्शन भी सम्भव नहीं है। सुत्तों का 'पेय्यालं' अति प्रसिद्ध है । <sup>१</sup> वाक्यांशों के वाक्यांशों की पुनरावृत्ति केवल एक-दो शब्दों के हेर-फेर के साथ अनेक सुत्तों में पाई जाती है । सोण-दंड-सुत्त का अन्तिम भाग हूबहु कूटदन्त-सुत्त में रक्खा हुआ है। चार ध्यानों का वर्णन विलकुल समान शब्दों में अनेक सुत्तों में रक्खा हुआ है, यथा सामञ्जकल-सुत्त (दीघ-१।२) अम्बट्ट-स्त (दीघ-१।३) सोणदंड-सुत्त (दीघ-१।४) कूटदन्त सुत्त (दीघ-१।५) महालि-

१. चूंकि पालि-त्रिपिटक में, विशेषतः सुत्त-पिटक में, पुनरुक्तियाँ अधिक हैं, अतः जहाँ कहीं एक पूरे वाक्य 'या वाक्यांश की पुनरावृत्ति हुई, तो उसे पूरा न लिख कर केवल एक-दो आरम्भ के शब्द लिख दिये जाते हैं और फिर उसके बाद लिख दिया जाता है 'पेय्यालं' जिसका अर्थ यह है कि इतने संकेत से ही पूर्वागात वाक्य को समभा जा सकता है। 'पेय्यालं' शब्द का अर्थ ही है 'पातुंअलं' अर्थात् इतने से वाक्य समभ लिया। जा सकता है और यह पाठ को बचाये रखने के लिये पर्याप्त है। देखिये भिक्ष जगदीश काश्यप: पालि महाब्याकरण, पृष्ठ तैंतालीस (वस्तुकथा)

सुत्त (दीघ-१।५) पोट्ठपाद-सुत्त (दीघ-१।९) केवट्ट-सुत्त (दीघ-१।११) सुभ-सुत्त (दीघ-१।१२) चक्कवत्ति सीहनाद-सुत्त (दीघ-३।३), संगीति-परियाय-सुत्त (दीघ-३।१०), भयभेरव-सुत्त (मज्भिम-१।१।४) द्वेधावितवक-सुत्त (मज्भिम-१।२।९) महाअस्सपुर-सुत्त (मज्भिम-१।४।९) चूलहृत्थिपदोपम-सुत्त (मज्भिम-१।३।७) देवदहसुत्त (मज्भिम-३।१।१) वेरंजक-ब्राह्मण-सृत्त (अगुत्तर) भान-संयुत्त (संयुत्त-निकाय) आदि, आदि। चार आर्य सत्य, आर्य अघ्टाङ्गिक मार्ग आदि के विषय में भी इसी प्रकार की पुनरुक्तियाँ दृष्टिगोचर होती हैं। संयुत्त-निकाय के सळायतन-संयुत्त में चक्षुरादि इन्द्रियों, उनके विषयों और विज्ञानों आदि को लेकर विस्तृत पुनरुक्तियाँ की गई हैं। अतः पुनरुक्तियों की अतिशयता सुत्तों की शैली की एक प्रधान विशेषता है और जिस कारण वह उत्पन्न हुई है उसका उल्लेख हम पहले कर चुके हैं। संख्यात्मक परिगणन की प्रणाली का प्रयोग भी बुद्ध-वचनों के मौखिक रूप से प्राप्त होने की परम्परा पर आधारित है। केवल स्मृति की सहायता के लिये ही भगवान् वृद्ध भी इसका प्रयोग करते थे। पूरा का पूरा अंगुत्तर-निकाय इसी संख्यात्मक प्रणाली पर संकलित किया गया है। अन्य निकायों में भी चार आर्य सत्य, पाँच नीवरण, ३२ महापुरुष-लक्षण, ६२ मिथ्या-दुष्टियों आदि के संख्यात्मक निरूपण भरे पड़े हैं। सांख्य दर्शन और जैन-दर्शन तथा महाभारत आदि में भी संख्यात्मक वर्गीकरणों का प्रयोग दिखाई पड़ता है। १ पालि सुत्तों में इसका प्रयोग बहुलता से किया गया है, किन्तु वह अस्वाभाविक नहीं होने पाया है। पालि सुत्तों की उपमाएँ बड़ी मर्मस्पर्शी हुई हे। जीवन के अनेक क्षेत्रों से ये उपमाएँ ली गई हैं और उनकी स्वाभाविकता और सरलता वड़ी आक-र्षक है। दीघ और मजिभम निकायों के हिन्दी-अनुवाद में महापंडित राहुल सांकृत्यायन ने इन निकायों में आई हुई उपमाओं की सूची दी है। उनसे सुत्त-पिटक में आई हुई उपमाओं का कुछ अनुमान हो सकता है। जहाँ भी स्त्तों में कोई जटिल प्रश्न आया हम यह वचन देखते हैं 'ओपम्मं ते करिस्समि, उपमाय हि इधेकच्चे पुरिसा भासितस्स अत्थं आजानन्ति' अर्थात् 'मैं तुम्हें एक उपमा कहूँगा। उपमा से भी कुछ एक मनुष्य कहे हुए का अर्थ समभजाते हैं। उपमाओं की प्रणाली का अनुपिटक साहित्य पर भी इतना प्रभाव पड़ा है कि हम 'मिलिन्दपञ्ह'

१. देखिये विटरनित्ज : हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६५, पद संकेत १

और 'विसुद्धिमग्ग' जैसे ग्रन्थों तथा बुद्धघोष आदि की अट्ठकथाओं में भी उनका बहुल प्रयोग देखते हैं। निश्चय ही पालि साहित्य अपनी उपमाओं के लिये विशेष गौरव कर सकता है। विषय को सुगम बनाने की दुष्टि से ही भगवान स्वयं उपमाएँ दिया करते थे। दीघ-निकाय के पोट्ठपाद-सुत्त में जनपद-कल्याणी की सुन्दर उपमा उन्होंने दी है । इसी प्रकार स्वानुभव-शुन्य पंडितों की पंक्ति-बद्ध अन्धों से उपमा<sup>२</sup>, अतिप्रश्न करने वाले की उस वाण-बिद्ध व्यक्ति से उपमा जो वाण को निकलवाने का प्रयत्न न कर वाण मारने वाले के विषय में असंगत प्रक्त कर रहा है,<sup>३</sup> विषय भोगों के दृष्परिणामों को दिखाने वाली उपमाऍ,४ विमुक्ति-सुख को दिखाने वाली उपमाएँ, अादिअनेक प्रकार की उपमाएँ भगवान वृद्ध के मुख से निकली हैं, जो काव्य की वस्तु नहीं किन्तु उनके अन्तस्तल से निकली हुई अनुभव सिद्ध वाणियाँ हैं। संवादों के रूप में सुत्तों के उदाहरण के लिये दीव-निकाय के अम्बट्ठ-सुत्त, सोणदण्ड-सुत्त, पोट्ठपाद-सुत्त, तेविज्ज-सुत्त आदि विशेष द्रष्टव्य हैं। अन्य निकायों में भी संवाद भरे पड़े हैं। पौराणिक आख्यान भी सुत्तों में कहीं कहीं समाविष्ट हैं, जैसे महाविजित का आख्यान दीघ-निकाय के कृटदत्त-सुत्त में, आदि, आदि । उपनिषदों और महाभारत में भी ऐसे अख्यान पाये जाते हैं। इं संयुत्त-निकाय के भिक्खुनी-संयुत्त में भिक्षुणियों के आख्यान बड़े ही मार्मिक हैं । सुत्तों की एक बड़ी विशेषता उनकी नाटकीय द्रुतगति एवं किया-शीलता भी है। इस दृष्टि से दीघ-निकाय के महापरिनिब्बाण-सुत्त और संयुत्त-निकाय के भिक्कुनी-संयुत्त दिशेष रूप से द्रष्टव्य हैं। परिप्रश्नात्मक शैली का जैसा पूर्ण परिपाक सुत्तों में हुआ है, वैसा भारतीय साहित्य में अन्य कहीं पाना असम्भव है । बाद में उनका विकसित रूप ही 'मिलिन्द-पञ्ह' में प्रस्फुटित हुआ है, जिसके संवादों को देख कर ही कुछ पाश्चात्य विद्वानों ने उसके ऊपर ग्रीक प्रभाव की

१. देखिये आगे इस सुत्त का विवरण।

२. अन्धवेणु परम्परा (अन्धों की लकड़ी का ताँता) चंकि-सुत्तन्त (मज्झिम. २।५।५)।

३. चूल मालुंक्य-सुत्त (मिष्किम. २।२।३) ।

४. पोतलिय-सुत्त (मज्भिम. २।१।४) ।

५. सामञ्जाफल सुत्त (दीघ. १।२) में

६. देखिये विटरनित्ज : हिस्ट्रो ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ३४

कल्पना कर ली है, जिसका निराकरण हम छठे अध्याय में उस सम्बन्धी विवरण पर आते समय करेंगे। दीघ-निकाय के 'पायासि-सुत्त' जैसे सुत्तों में संवादात्मक शैली का जो परिष्कृत रूप दिखाई पड़ता है, उसी के आधार पर बाद में 'मिलिन्द-पञ्ह' में इस कला में पूर्णता प्राप्त की गई है।

जैसा पहले कहा जा चुका है, सुत्त-पिटक बुद्ध-वचनों का सब से अधिक महत्वपूर्ण भाग है। न केवल बुद्ध-उपदेशों को जानने के लिये ही बल्कि छठी और पाँचवीं शताब्दी ईस्वी पूर्व के भारत के सब प्रकार के ऐतिहासिक, सामाजिक और भौगोलिक ज्ञान का वह एक अपूर्व भांडार है । इतिहास और साहित्य के विद्यार्थी के लिये भी वह उतना ही महत्वपूर्ण है जितना बौद्ध धर्म और दर्शन के विद्यार्थी के लिये। गम्भीर विचारों की दृष्टि से उसका स्थान केवल उपनिषदों के माथ है। उपनिषदों से भी उसकी एक बड़ी विशेषता यह है कि उपनिषदों में जब कि विशुद्ध, निर्वयक्तिक ज्ञान है, सुत्त-पिटक में उसके साथ साथ जीवन भी है। उपनिषदों में बुद्ध के समान ज्ञानी की जीवन-चर्या कहाँ है ? स्त-पिटक में निहित बुद्ध-वचनों की गम्भीरता की तूलना रायस डेविड्स**ने** अफलातुँ के संवादों से की है $^{2}$ । अफलातुँ के ज्ञान-गौरव की रक्षा करते हुए भी यह कहा जा सकता है कि तथागत की साधना-मयी वाणी का तो शतांश गौरव भी उसके अन्दर नहीं है। बुद्ध-वचन अपनी गम्भीरता में सर्वथा निरुपमेय हैं। जब सम्यक् सम्बुद्ध जैसा वरदान ही प्रकृति ने मानव को नहीं दिया, तो उनके जैसे वचन भी कहाँ से हों? अतः धर्म, दर्शन, साहित्य, जीवन, इतिहास, प्राचीन भुगोल आदि सभी दृष्टियों से सुन-पिटक का अध्ययन अत्यन्त महत्वपूर्ण है।

सुत्त-पिटक, जैसा पहले भी दिखाया जा चुका है, पाँच भागों में विभक्त है (१) दीघ-निकाय (२) मिज्भिम-निकाय (३) संयुत्त-निकाय (४) अंगृत्तर-निकाय और (५) खुद्दक-निकाय। इनमें प्रथम चार निकाय संग्रह-शैली की दृष्टि से संमान हैं। पाँचवाँ निकाय छोटे छोटे (जिनमें कुछ बड़े भी हैं) स्वतन्त्र ग्रन्थों का संग्रह है। विषय तो सब का वुद्ध-वचनों का प्रकाशन ही हैं। केवल सुत्तों के आकारों या विषय के विन्यास में कहीं कुछ अन्तर है। प्रत्येक निकाय की विषय-वस्तु का अब हम संक्षिप्त परिचय देंगे और साथ ही उनके साहित्यक

१. इसके दर्शन के लिये देखिये आगे इस सुत्त का विवरण।

२. दि डायलॉग्स ऑव दि बुद्ध, जिल्द पहली, पृष्ठ २०६

और ऐतिहासिक महत्व का भी अनुमापन करना हमारे अध्ययन का एक अंग होगा ।

### श्र—दीघ-निकाय<sup>९</sup>

दीघ-निकाय दीर्घ आकार के सुत्तों का संग्रह है। आकार की दृष्टि से जो स्त या बुद्ध-उपदेश बड़े हैं, वे इस निकाय में संगृहीत है । दीघ-निकाय तीन भागों में विभक्त है (१) सीलक्खन्य (२) महावग्ग (३) पाथेय या पाटिक-वग्ग। इनमें कुल मिलाकर ३४ सत्त हैं, जिनमें सीलक्खन्य में १-१२, महावग्ग में १४-२३ और पाथेय या पाटिकवगा में २४-३४ सत्त हैं। जिस क्रम से इन सुत्तों का विन्यास किया गया है, वह काल-कम के अनुसार पूर्वापरता का सूचक नहीं है। कछ घटनाएँ या उपदेश जो कालक्रमानुसार बाद के है पहले रख दिये गये हैं और ु इसी प्रकार जिन्हें पहले होना चाहिये वे बाद में रक्खे हुए हैं। इसका कारण यही है कि काल-क्रम के अनुसार सुत्तों को यहाँ विन्यस्त न कर आकार आदि की दृष्टि से किया गया है। पिटक और अनुपिटक (विशेषतः अट्ठकथा) साहित्य के साक्ष्य से महापंडित राहुल सांकृत्यायन ने दीघ-निकाय के कुछ सुत्तों के काला-नक्रम का निश्चय कर उन्हें उस ढंग से अपने महत्वपूर्ण ग्रन्थ 'बुद्धचयी' में अनूदित किया है। यह एक स्तुत्य कार्य है। पिन्छिमी विद्वान् अट्ठकथाओं के साक्ष्य पर इतना अधिक विश्वास न कर केवल शैली और भाषा आदि के साक्ष्य से ही दीघ-निकाय या पूरे सुत्त-पिटक के विभिन्न अंशों की पूर्वापरता निश्चित करना चाहते हैं, जो अन्त में केवल उनकी कल्पना का विलास मात्र रह जाता है। फैंक नामक विद्वान् ने तो इसी आधार पर अपने विचित्र मत भी पूरे त्रिपिटक और दीघ-निकाय के सम्बन्ध में प्रकाशित कर दिये है । उन्होंने दीघ-निकाय के विषय में कहा है कि यह किसी एक लेखक या साहित्यकार का काम है। चूँकि ओल्डनबर्ग,<sup>२</sup> रायस डेविड्स,<sup>3</sup> विटरनित्ज<sup>४</sup>, गायगर<sup>५</sup> आदि विद्वानों द्वारा

१. महापंडित राहुल सांकृत्यायन द्वारा अनुवादित, महाबोधि सभा, सारनाथ, १९३७ २. ३. ४. ५ देखिये विशेषतः विटरिनत्ज : हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ४४-४५; गायगर : पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ १७, पद-संकेत ४; रायस डेविड्स और ओल्डनबर्ग के ग्रन्थों के संकेत भी यहीं दोनों जगह दिये हुए है।

उनके मन का पर्याप्त निराकरण कर दिया गया है, अतः उनके अ-महत्वपूर्ण कल्पना-विलास को, जिसे उन्होंने दीवनिकाय की प्रामाणिकता के विरुद्ध रक्खा था, यहाँ उद्धृत और फिर से निराकृत कर, उसे अनावश्यक महत्व देने की आवश्यकता प्रतीत नहीं होती। दीघ-निकाय के सुत्त कलात्मक एकात्म-कता के अनुसार विन्यस्त होने पर भी बुद्ध-वचनों के रूप में प्रामाणिक हैं। यदि उन सब का आधारभ्त विचार एक ही है, तो इससे यह निष्कर्ष नहीं निकाला जा सकता कि वे किसी एक ही लेखक की कृतियाँ हैं। बुद्ध के उपदेशों के रूप में भी उनमें एकात्मता तो होनी ही चाहिये। पालि दीघ-निकाय के ्रें ३४ सुत्तों में से २७ चीनी दीर्घागम में मिलते हैं। शेष सात में से ३ मध्यमागम में मिलते हैं और ४ का पता नहीं लगा है । विषय का विन्यास यहाँ भिन्न होते हुए भी विषय-वस्तु तो प्रायः समान ही है। दूसरी शताब्दी से लेकर चौथी-पाँचवीं शताब्दी तक इन सब सत्तों का अनुवाद चीनी भाषा में हो गया था । च्ँकि इसके पूर्व प्रथम शताब्दी ईसवी पूर्व के 'मिलिन्दपञ्ह' में भी इनमें से अनेक का नामतः उल्लेख है, अतः इनकी प्रामाणिकता के विषय में सन्देह नहीं किया जा सकता। बाहरी आकार की दृष्टि से दीघ-निकाय के सब स्त्तों में समानता नहीं है। सीलक्खन्ध के सब सुत्त प्रायः गद्य में हैं, केवल कुछ। पंक्तियाँ मात्र गाथाओं के रूप। में हैं। महावग्ग और पाथेय या पाटिक-वग्ग में अधिकांश सूत गद्य-पद्य-मिश्रित है। पाथेय या पाटिक-वग्ग के महासमय-सुत्त और आटानाटिय सुत्त तो बिलकुल पद्य में ही है। सील-क्लन्ध के सूत्रों की यह प्रधान विशेषता है कि वे शील, समाधि और प्रज्ञा सम्बन्धी बुद्ध-उपदेशों का विवरण देते हैं और उनमें बुद्धकालीन भार-तीय समाज का भी पर्याप्त शील-निरूपण मिलता है, उसके सामाजिक और धार्मिक जीवन का पूराचित्र, आदि। यही उसके 'सीलक्खन्ध' नामकरण का भी कारण है । 'महावग्ग' के प्रत्येक सुत्त के नाम का आरम्भ 'महा' शब्द से होता है । विटरनित्ज ने इस 'महा' शब्द में क्षेपकों का रहस्य निहित माना है । उनका कहना है कि पहले इस वर्ग के उपदेश संक्षिप्त आकार के रहे होंगे और बाद में उन्हें बढ़ा-कर 'महा' कर दिया गया है<sup>२</sup> । चिक स्वयं भगवान् बुद्ध भी एक ही विषय प**र** 

१. पूरे विवरण के लिये देखिये दोघ-निकाय (महापंडित राहुल सांकृत्यायन का हिन्दी अनुवाद) का प्राक्कथन

२. विशेषतः 'महापरिनिब्बाण-सुत्त' में इस प्रकार के उत्तरकालीन परिवर्द्धनों

भवसर और पात्रों के अनुसार संक्षिप्त और दीर्घ उपदेश दे सकते थे और संकलन के समय भिन्न भिन्न व्यक्तियों और स्नोतों से आने के कारण उन्हें वैसा ही संकलित कर दिया गया है, अतः एक ही विषय-सम्बन्धीदो अल्प और बड़े आकार वाले सुत्तों को देखकर बड़े आकार वाले सुत्तों को बाद के परिवर्द्धन ही नहीं माना जा सकता। उपर्युक्त तथ्य के प्रकाश में हम 'महाबग्ग' के सब सुत्तों को मौलिक बृद्ध-वचन ही मानने के पक्षपाती हैं। 'पाथेय' या 'पाटिक वग्ग' का यह नामकरण इसलिये है कि इस वर्ग के सुत्तों के आदि में 'पाटिक-सुत्त' नामक सुत्त है। दीघ-निकाय का अधिक साहित्यिक और ऐतिहासिक मूल्यांकन करने के लिये पहले हम उसके सुत्तों की विषय-वस्तु का अलग-अलग संक्षिप्त निदर्शन करंगे।

### सीलक्खन्ध-वग्ग

## ब्रह्मजाल-सुत्त (दीघ १।१)

ब्रह्मजाल-सुत्त दीघ-निकाय का प्रथम और अत्यन्त महत्वपूर्ण सूत्र है। प्राग्बुद्धकालीन भारतीय धार्मिक और सामाजिक परिस्थिति का एक अच्छा चित्र यहाँ मिलता है। विशेषतः उस धार्मिक विचिकित्सा का, जो उस समय भारतीय वायुमंडल में सर्वत्र फेली हुई थी, और उसके सम्पूर्ण अतिवादों का , एक अच्छा विश्लेषण यहाँ मिलता है। ब्रह्मजाल-सुत्त का अर्थ है श्लेष्ठ (ब्रह्म) जाल रूपी बुद्ध-उपदेश। बुद्ध-उपदेशको यहाँ श्लेष्ठ जाल कहा गया है। किसे पकड़ने के लिये? फिसलकर निकल जाने वाली मछिलयों रूपी मिथ्या दृष्टियों को पकड़ने के लिये। इस सुत्त के उपदेश के अन्तमें आनन्द ने, जो पीछे से भगवान् को पंखा मल रहे थे, पूछा "भन्ते! इस उपदेश को क्या कह कर पूकारा जाय?" "आनन्द! तुम इम धर्म-उपदेश को 'अर्थ-जाल' भी कह सकते हो, धर्म-जाल भी, ब्रह्म-जाल भी,

का विवेचन डा० विटरनित्ज ने किया है । देखिये उनका हिस्ट्री ऑव इन्डियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ३८-४२

१. दीघ-निकाय के १-२३ सुत्त दो भागों में देव-नागरी लिपि में बम्बई विश्व विद्यालय द्वारा प्रकाशित कर दिये गये हैं। प्रथम भाग, सुत्त १-१३; द्वितीय भाग सुत्त १४.२३; दीघ-निकाय का महापंडित राहुल सांकृत्यायन और भिक्षु जगदीश काश्यप कृत हिन्दी अनुवाद (महाबोधि सभा, सारनाय, १९३७) तो प्रसिद्ध ही है।

दृष्टि-जाल भी, लोकोत्तर संग्राम-विजय भी। ''१ मिथ्या-दृष्टियों को पकड़ने के लिये भगवान् ने ब्रह्मजाल-सुत्त का उपदेश दिया।

जिन मिथ्या दृष्टियों का विवरण ब्रह्म जाल सुत्त में दिया गया है, उनकी संख्या ६२ है। इनमें १८ मिथ्या धारणाएँ जीवन और जगत के आदि सम्बन्धी है और ४४ अन्त सम्बन्धी। इनमें पहली १८ मिथ्या धारणाओं को पाँच भागों में बाँटा गया है यथा (१) शाश्वतवाद (२) नित्यता-अनित्यतावाद (३) सान्त-अनन्तवाद (४) अमराविक्षेपवाद और (५) अकारणवाद । इनमें से प्रथम चार की सिद्धि में प्रत्येक में चार चार हेतृ दिये गये हैं और अन्तिम सिद्धान्त (अकारणवाद) की सिद्धि में दो। इस प्रकार १८ हेतुओं से नानाश्रमण, ब्राह्मण और परिव्राजक प्राग्बुद्धकालीन भारत में आत्मा और लोक के आदि सम्बन्धी, (पूर्वान्त कल्पित) उपर्युक्त पाँच मतों का प्रख्यापन किया करते थे। इन्हीं को यहाँ मिथ्या दष्टियाँ कहा गया है। आत्मा और लोक के अन्त सम्बन्धी (अपरान्त-किल्पिक) ४४ मिथ्या-धारणाएँ थीं । कुछ श्रमण, ब्राह्मण और परिव्राजक १६ हेतुओं के आधार पर मानते थे कि 'मरने के बाद भी आत्मा संज्ञी (होश वाला) रहता है, कुछ ८ हेतुओं के आधार पर मानते थे कि 'मरने के बाद आत्मा असंज्ञी हो जाता है' (अर्थात् वह होश वाला नहीं रहता) कुछ ७ हेतुओं के आधार पर मानते थे कि 'आत्मा का पूर्ण उच्छेद ही हो जाता है'। ये उच्छेदवादी थे। कुछ ५ हेतुओं के आधार पर मानते थे कि इसी जन्म में निर्वाण या मोक्ष है । इस प्रकार इन परस्पर विरोधी ४४ हेतुओं से आत्मा और लोक के अन्त सम्बन्धी सिद्धान्त किल्पत किये जाते थे। यही ४४ अपरान्तकिल्पक मिथ्या दृष्टियाँ थी। इस प्रकार कुल मिलकर ६२ परस्पर-विरोधिनी, मानसिक आयासों से पूर्ण, मिथ्या-दृष्टियाँ भारतीय वायुमंडल में भगवान् बुद्ध के उदय से पूर्व प्रचलित थीं, जिनका निदर्शन इस सत्त में किया गया है।

ब्रह्मजाल सुत्त की मुख्य विषय-वस्तु उपर्युक्त ६२ मिथ्यादृष्टियों का विवरण ही है, किन्तु उसमें प्रसंगवश और भी बहुत सी बातें आ गई हैं। प्रारम्भ ही में हम

१. "को नामो अयं भन्ते धम्म परियायायोति" "तस्माति ह त्वं आनन्द इमं धम्म-परियायं अत्थजालं ति पि नं धारेहि, धम्मजालं ति पि नं धारेहि, ब्रह्मजालं ति पि नं धारेहि, दिट्ठि जालं ति पि नं धारेहि, अनुत्तरो संगाम-विजयो ति पि नं धारेहि।"

भगवान् को भिक्षुओं के सहित राजगृह और नालन्दा के बीच के रास्ते पर जाते हुए देखते हैं। वे भिक्षुओं को निन्दा और स्तुति में समान रहने का उपदेश करते हैं। उसके बाद मुल (आरम्भिक) मिज्भिम (मध्यम) और महा के रूप में शील की तीन भूमियों का विवरण है। यहीं प्रमंगवश उन अनेक प्रकार के उद्योगों, शिल्पों, व्यवसायों तथा मनुष्यों के रहन-सहन सम्बन्धी ढंगों का विवरण मिलता है . जिनसे विरत रहने का भिक्षुओं को उपदेश दिया गया है। उस समय के समाज के जीवन की दशा का इससे बडा अच्छा पता लगता है। उस समय के मनोरंजन के साधनों को लीजिये तो नृत्य, गीत, बाजे, नाटक, लीला, ताली, ताल देना, घड़े पर तबला बजाना, गीत-मंडली, लोहे की गोली का खेल, बाँस का खेल, हस्ति-युद्ध, अभ्व-युद्ध, महिष-युद्ध, वृषभ-युद्ध, बकरों का युद्ध. . . . . . लाठी का खेल, मुष्टि-युद्ध, कुश्ती, मारपीट का खेल, सैन्य-प्रदर्शन आदि के विवरण मिलते हैं। मन्प्यों के आमोद-प्रमोद के साधनों को देखें तो दीर्घ आसन, पलंग, बड़े बड़े रोयें वाले आसन चित्रित आसन.....फुलदार बिछावन.....सिंह, व्याध्र आदि के चित्र वाले आसन, भालरदार आसन आदि के विवरण, दर्पण, अंजन, मांला, लेप, मख-चुर्ण (पाउडर), मुख-लेपन , हाथ के आभूपण, छड़ी, तलवार, छाता, सुन्दर जुता, टोपी, मणि, चँवर आदि के विवरण पाते हैं । अनेक प्रकार के कथाएँ जैसे राजकथा, चोरकथा, ग्राम, निगम, नगर, जनपद, स्त्री, पनघट और भूत-प्रेत आदि की कथाएँ, अनेक प्रकार के फलित ज्योतिषु के विधान, अनेक प्रकार के मिथ्य। सामाजिक विश्वास और माध्यम-जीवन-निर्वाह के ढंग भी विवृत किये गये हैं। यज्ञयागादि की परम्परा कितनी विकृत हो चली थी, इसका एक संकेत अनेक प्रकार के होमों की इस सूची में ही देखिये 'अग्नि-हवन, दर्वी होम, तुष-होम, कण-होम तंड़ल होम, घृत-होम, तैल-होम, मुख में घी लेकर कुल्ले से होम, रुधिर होम' आदि । अनेक प्रकार की विद्याओं यथा वास्तु विद्या, क्षेत्र विद्या, मणि-लक्षण, वस्त्र-लक्षण आदि के विवरण यहाँ दिये गये है। सारांश यह कि प्राग्वुद्ध-कालीन भारत का सारा सामाजिक और धार्मिक जीवन यहाँ चित्रित हो उठा है। दार्श-निक दृष्टि से इस स्त का यह महत्व है कि वह भगवान वृद्ध के शासन के उस स्वरूप की ओर इंगित करता है जो मध्यमा-प्रतिपदा पर आधारित है और जिसमें जीवन के सत्य का साक्षात्कार (सच्छिकिरिया) ही मुख्य है, शाश्वतवाद या अशाश्वत-वाद आदि के पचड़ों में पड़ना नहीं। अतः प्राग्बुद्धकालीन भारतीय विचार की विचिकित्साओं और उनकी पृष्ठभूमि में बुद्ध-शामन का सन्देश तथा प्रसंगवश

तत्कालीन भारतीय समाज के उद्योग-व्यवसायों आदि के चित्रण की दृष्टि से यह सुत्त अत्यन्त महत्वपूर्ण है।

# सामञ्जफल-सुत्त (दीघ. १।२)

सामञ्ञाफल-सूत्त (श्रामण्य फल सम्बन्धी बुद्ध-उपदेश) में हम पितु-वध के पश्चात्ताप से संतप्त मगध-राज अजातशत्रु को चित्त-शान्ति प्राप्त करने के हेतु भगवान् के पास आता देखते हैं। पहले वह अन्य आचार्यों के पास भी जा चुका है, किन्तू शान्ति नही मिली। इसी कारण यहाँ प्रसंगवश बुद्धकालीन उन छह प्रसिद्ध आचार्यों के मतों का भी निदर्शन कर दिया गया है, जिनका जानना बौद्ध धर्म के प्रत्येक विद्यार्थी के लिये अत्यन्त आवश्यक है। इन छह आचार्यों के नाम थे पूर्ण काश्यप, मक्खिल गोसाल, अजित केस कम्बलि, प्रक्रध कात्यायन, निगण्ठ ज्ञातपुत्र और संजय वेलट्टि पूत्त । मक्खिल गोसाल का मत अत्रियावाद था। उनके मत में पाप-पुण्य कुछ नहीं था। 'छुरे के समान तेज चक्र से कोई इस पृथिवी के प्राणियों के मांस का एक खिल्यान, मांस का एक पुंज बना दे, तो भी इसके कारण उसे पाप नहीं लगेगा'। दान, दम, संयम, तप में कोई पुण्य नहीं हं, हिंसा, चोरी आदि में कोई पाप नहीं है, यही इनका मत था। मक्खिल गोसाल पूरे दैववादी थे। वे कहते थे। 'सत्वों के क्लेश का कोई हेतु नहीं है। बिना हेतु के ही सत्व क्लेश पाते है। सत्वों की शद्धि का भी कोई हेतू नही है। बिना हेत् के ही सत्व शुद्ध होते हैं। पुरुष कुछ नहीं कर सकता है। बल नहीं है, वीर्य नहीं है, पुरुष का कोई पराक्रम नहीं है। सभी प्राणी अपने वश में नहीं है। निर्वल, निर्वीर्य, भाग्य और संयोग के फेर से इधर-उधर उत्पन्न हो दु:ख भोगते है।" अजित केश कम्बलि का मत था जडवाद या उच्छेदवाद । वह कहता था 'न दान है, न यज है, न होम है, न पुण्य या पाप या अच्छा बुरा फल होता है. न यह लोक है, न परलोक है, न माता है, न पिता है" आदि, आदि । प्रकुष कात्यायन का मत था अकृततावाद। वह पृथ्वी, जल, तेज, वायु, सुख, दु:स और जीवन, इन सब को अकृत, अनिर्मित, क्टस्थ, और अचल मानता था। 'यहाँ न हन्ता है, न घातयिता, न सुनने वाला, न सुनाने वाला, न जानने वाला, न जतलाने वाला "। निगण्ट-नाटपुत्र (निर्ग्रन्थ ज्ञातपुत्र, भगवान् महावीर, जैन-तीर्थङ्कर) के मत में चार प्रकार के मंयमों का विवरण दिया गया है "निर्ग्रन्थ ज्ञातुपुत्र किस प्रकार के संयमों से संयत रहते है? (१) निर्ग्रन्थ ज्ञातपुत्र जल का वारण करते है (जिसमें जल के

जीव न मारे जाथँ) (२) मभी पापों का वारण करते हैं (३) सभी पापों के वारण करने में पाप-रहित होते हैं (४) सभी पापों के वारण करने में लगे रहते हैं।" संजय वेलिट्ठपुत्र का मत अनिश्चिततावाद था। उनका कहना था "मैं यह भी नहीं कहता, मैं वह भी नहीं कहता, मैं दूसरी तरह से भी नहीं कहता। मैं यह भी नहीं कहता 'यह हैं'। मैं यह भी नहीं कहता 'यह नहीं है, मैं ऐसा भी नहीं कहता, मैं वैसा भी नहीं कहता"। वृद्धकालीन ध्यामिक वातावरण को जानने के लिये इन छह आचार्यों के मतों को जानना अत्यन्त आवश्यक है। भगवान ने अज्ञातशत्रु को श्रमणता (श्रामण्य) या प्रव्रज्या का फल नैतिक मूल्यों के द्वारा बतल्या है। संसार के मूल्यों में उसे नहीं तौला जा सकता। पहले यहाँ भी शील का प्रारम्भिक, मध्यम और महा इन तीन भूमियों में विवरण है, फिर इन्द्रिय-संयम, स्मृति-सम्प्रजन्य, सन्तोष आदि के अभ्यास का विवरण है। अन्त में पश्चात्ताप से अभिभूत राजा कहता है "भन्ते! मेंने.....धार्मिक, धर्मराज पिता की हत्या की! भन्ते! भविष्य में संभल कर रहने के लिये मुक्त अपराधी पापी को आप क्षमा करें"। जिन दृष्टियों से ब्रह्मजाल सुत्त का महत्व है, उन्हीं 'दृष्टियों' से यह सुन भी महत्वपूर्ण है। वास्तव में कुछ हद तक यह उसका पुरक ही है।

# अम्बट्ठ-सुत्त (दीघ. १।३)

पौष्करसाति नामक ब्राह्मण के अम्बष्ट (अम्बट्ठ) नामक शिष्य के साथ भगवान बुद्ध का संवाद है। अम्बष्ट अपने उच्च वर्ण के घमंड के कारण भगवान् के पास जाकर अशिष्टनापूर्वक बातें करता है। शाक्यों पर अनुचित आक्षेप भी करता है। जब भगवान् उसके अशिष्ट व्यवहार का उसे स्मरण दिलाते हैं तो वह कहता है 'हे गोतम! जो मुडक, श्रमण, इभ्य (नीच) काले, ब्रह्मा के पैर की सन्तान, हैं उनके साथ ऐसे ही कथा संलाप किया जाता है, जैसा मेरा आप गोतम के साथ।" भगवान् उसे मिथ्या जातिवाद के अभिमान को छोड़ देने को कहते है। "अम्बष्ट! जहाँ आवाह-विवाह होता हैं वहीं यह कहा जाता है 'तू मेरे योग्य हैं' 'तू मेरे योग्य नहीं हैं। वहीं यह जातिवाद, गोत्रवाद, मानवाद भी चलता है 'तू मेरे योग्य हैं' 'तू मेरे योग्य नहीं हैं। अम्बष्ट ! जो कोई जातिवाद में फँसे हैं, गोत्रवाद में फँसे हैं, अभिमानवाद में फँसे हैं, आवाह-विवाह में फँसे हैं, वे अनुपम विद्या और आचरण की सम्पदा से दूर हैं। अम्बष्ट ! जातिवाद के बंधन, गोत्रवाद-बन्धन, मानवाद-बन्धन और आवाह-विवाह-बन्धन

छोड़कर ही अनुपम विद्या और आचरण की सम्पदा का साक्षात्कार किया जाता है।" इस प्रकार इस सुन्त को जातिवाद के विरुद्ध भगवान् का सिहनाद ही समभना चाहिये। इस सुन्त का एक ऐतिहासिक महत्व यह है कि यहाँ कृष्ण को एक प्राचीन ऋषि के रूप में स्मरण किया गया है "वह कृष्ण महान् ऋषि थे। उन्होंने दक्षिण देश में जाकर ब्रह्ममन्त्र पढ़ कर, राजा इक्ष्वाकु के पास जा उसकी क्षुद्ररूपी कन्या को माँगा। तब राजा इक्ष्वाकु ने 'अरे यह मेरी दासी का पुत्र होकर मेरी कन्या को माँगता है, कुपित हो असन्तुष्ट् हो, बाण चढ़ाया।".....इक्ष्वाकु ने ऋषि को कन्या प्रदान की। .....वह कृष्ण महान् ऋषि थे।" शाक्यों की उत्पत्ति के विषय में भी यहाँ वर्णन किया गया है।

### सोगदण्ड-सुत्त. (दीघ १।४)

सोणदण्ड (स्वर्णदण्ड) नामक ब्राह्मण के साथ भगवान् का संवाद। विषय वही पूर्ववत् जातिवाद का खंडन। ब्राह्मण बनाने वाले धर्मो अर्थात् सदाचार और ज्ञान का आचरण करने वाला व्यक्ति ही सच्चा ब्राह्मण है, न कि केवल ब्राह्मण-कुल में उत्पन्न। इस सुत्त में अङ्ग की राजधानी चम्पा (वर्त्तमान चम्पा नगर और चम्पापुर, भागलपुर के समीप) का उल्लेख है। राजा विम्बसार द्वारा प्रदत्त चम्पा नगर की आय का उपभोग सोणदण्ड ब्राह्मण करता था।

### कूटदन्त-सुत्त (दीघ. १।४)

कूटदन्त नामक ब्राह्मण के साथ भगवान् का संवाद। वड़ी सामग्रियो वाले एवं हिसामय यज्ञ के स्थान पर यहाँ ज्ञान-यज्ञ का आदर्श रक्खा गया है। कूटदन्त ब्राह्मण एक महायज्ञ करना चाहता था। उसने भगवान् से जाकर पूछा, "भन्ते! मैं महायज्ञ करना चाहता हूँ। मैंने सुना है आप सोलह परिष्कार महिन त्रिविध यज्ञ-सम्पदा को जानते हैं। कृपाकर आप मुभ्ते उसे बतावें।" भगवान् ने पूर्वकाल में महाविजित के आस्यान को कह कर उसे यह तत्त्व बताया है। वास्तव में महाविजित का यह आस्यान एक प्रकार का जातक-कथानक ही है। महाविजित नामक राजा ने भी प्राचीन युग में एक यज्ञ किया था। "ब्राह्मण! उस यज्ञ में गाएँ नहीं मारी गई, बकरे-भेड़ें नहीं मारी गई, मुर्गे-मूअर नहीं मारे गये। न यज-स्तम्भ के लिये वृक्ष काटे गये, न पर-हिंसा के लिये कुश काटे गये। जो भी उसके दास और नौकर थे, उन्होंने भी दण्ड के भय से रहित होकर, जिन्होंने चाहा किया, जिन्होंने

नहीं चाहा, नहीं किया। अश्रु मुख, रोते हुए उन्हें सेवा नहीं करनी पड़ी। जिसे चाहा उसे किया, जिसे नहीं चाहा उसे नहीं किया। घी, तेल, मक्खन, दही, मधु और खांड से ही वह यज्ञ समाप्ति को प्राप्त हुआ"। इस प्रकार द्रव्य-यज्ञ में भी भगवान् सेवकों से बेगार न लेने के विशेषतः पक्षपाती हैं। किन्तु जिस यज्ञ का उन्होंने विधान किया है वह तो इससे भी बहुत बढ़कर है। वह यज्ञ है दान-यज्ञ, विशरण-येज्ञ, शिक्षापद-यज्ञ, शील-यज्ञ, समाधि-यज्ञ, प्रज्ञा-यज्ञ। तथागत इसी यज्ञ के पक्षपाती हैं।

# महालि सुत्त (दीघ. ११६)

सुनक्षत्र नामक लिच्छिव-पुत्र भगवान् के शिष्यत्व को छोड़ कर चला गया है। उसे आशा थी कि भगवान् के पास रहते मै दिव्य शब्द सुनुंगा, योग की विभूतियों को प्राप्त करूँगा, आदि। जब ऐसा न हुआ तो उसने उन्हें छोड़ दिया। इसी के बारे में प्रश्न करने के लिखे महालि नामक एक अन्य लिच्छिव सरदार भगवान् के पास आया है "भन्ते! क्या सुनक्षत्र लिच्छिव-पुत्र ने विद्यमान ही दिव्य-शब्द नहीं सुने या अविद्यमान।" भगवान् उसे समभाते हैं कि ब्रह्मचर्य का उद्देश्य दिव्य शब्द सुनना या योगकी विभ्तियोंको प्राप्त करना नहीं है, बिल्क उसका एक मात्र उद्देश्य तो सदाचार के जीवन के अभ्यास के द्वारा सत्य का साक्षात्कार करना है। निर्वाण के साक्षात्कार के लिये ही ब्रह्मचर्य का ग्रहण किया जाता है और उसी के द्वारा दुःख का अन्त होता है। "यही है महालि! अधिक उत्तम धर्म जिसके साक्षात्कार करने के लिये भिक्ष मेरे पास आकर ब्रह्मचर्य-पालन करते हैं।" आर्य अव्हाङ्गिक मार्ग के अभ्यास एवं सदाचार, समाधि और प्रज्ञा के जीवन से ही निर्वाण का साक्षात्कार किया जा सकता है, यह भी अन्त में अन्य सुनों की तरह उपदिष्ट किया गया है।

## जातिय-सुत्त (दीघ. १।७)

जालिय नामक परिव्राजक से भगवान् का संवाद । यह परिव्राजक भगवान् के पास आकर उनसे पूछता है "आवुस<sup>9</sup> । गौतम ! जीव और शरीर अलग-अलग वस्तु हैं या एक ही ?" भगवान् उसे समभाते हैं कि जीव और शरीर का भेद-अभेद कथन ही व्यर्थ है । जीवन का तत्त्व साक्षात्कार में है । अतः शील, समाधि और प्रज्ञा का निरन्तर अभ्यास करना चाहिये।

जैसे कि मानो गोतम उससे छोटे हों! संभवतः परिवाजक की आयु भगवान् से अधिक थी और इस सुत्त का सम्बन्ध भगवान् की तरुण अवस्था से हैं।

## कस्सप सीहनाद-सुत्त (दीघ. १।८)

काश्यप (कस्सप) नामक अचेल (नःन) साधु के साथ भगवान् का संवाद। अचेल काश्यप ने कहीं से सुन लिया है कि भगवान् बुद्ध सब प्रकार की तपस्याओं की निन्दा करते है। वह अपनी शंका लेकर भगवान् के पास आता है। भगवान् उसे कहते हैं कि सब प्रकार की तपस्याओं का निन्दा करने वाला उन्हें कहना तो उनकी असत्य से निन्दा करना है। "काश्यप! में सब तपश्चरणों की निन्दा कैसे करूंगा?" सच्ची धर्मचर्या में भगवान् का अन्य साध-सम्प्रदायों से कोई वैमत्य नहीं है। किन्तु सभी आचार-विचार छोड़ देना या अन्य सैकड़ों प्रकार के कायिक क्लेश देना जिनका विस्तृत विवरण इस सुत्त में है और जो उस समय की भारतीय साधना का अच्छा परिचय देते हैं, उनसे भगवान की सहमति नहीं है। "काश्यप। जो आचार-विचार को छोड़ देता है, वह शील-सम्पत्ति, समाधि-सम्पत्ति और प्रज्ञा-सम्पत्ति की भावना नहीं कर सकता और न उनका साक्षात्कार ही कर पाता है । अतः वह श्रामण्य और ब्राह्मण्य से विल-कुल दूर है। काश्यप! जब भिक्षु वैर और द्रोह से रहित होकर मैत्री-भावना करता है और चित्त-मलों के क्षय होने से निर्मल चित्त की मुक्ति और प्रज्ञा की मुक्ति को इसी जन्म में स्वयं जानकर, स्वयं साक्षात्कार कर विहरता है, तो वही यथार्थतः श्रमण कहलाता है और वहीं ब्राह्मण भी"। वास्तव में उसी की तपस्या भी सच्ची है। शील, समाधि और प्रज्ञा का तथा अतिवाद पर आश्रित कायक्लेशमयी तपस्याओं को छोडकर मध्यम-मार्ग रूपी आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग के अभ्यास का भी उपदेश यहाँ दिया गया है।

# पोट्टपाद-सुत्त (दीघ . १।९ ) 🕝

पोट्ठपाद नामक परिब्राजक से भगवान् का संवाद । आत्मा और लोक के आदि और अन्त सम्बन्धी प्रक्तों को उठाना ब्रह्मचर्य के लिये सहायक नहीं, यही यहाँ पोट्ठपाद परिव्राजक को भगवान् ने बताया है और शील, समाधि और प्रज्ञा की साधना करने का उपदेश दिया है। क्या लोक शाश्वत है या अशाश्वत, सान्त है या अनन्त, आदि प्रश्नों को भगवान् ने क्यों अव्याकृत अर्थात् अनिर्वचनीय या अकथनीय कह कर छोड़ दिया है, इसका भी समाधान करते हुए भगवान् ने कहा है "पोट्ठपाद! न ये अर्थ-युक्त, न धर्म-युक्त, न ब्रह्मचर्य के उपयुक्त, न निर्वेद के लिये, न विराग के लिये, न निरोध के लिये, न शान्ति के लिये, न ज्ञान

के लिये, न संबोधि के लिये, न निर्वाण के लिये हैं, इसलिये मैंने इन्हें अव्याकृत कहा है।''

# सुभ-सुत्त ( दीघ. १।१० )

भगवान् बुद्ध के परिनिर्वाण के बाद यह प्रवचन उनके उपस्थाक शिष्य आनन्द के द्वारा दिया गया। गुभ नामक माणवक को एक प्रश्न का उत्तर देते हुए आनन्द बताते हैं कि भगवान् बुद्ध शील, समाधि और प्रज्ञा, इन तीन धर्म-स्कन्धों के बड़े प्रशंसक थे और इन्हें ही वे जनता को सिखाते थे। आनन्द द्वारा इन तीनों धर्मों का बुद्ध-मन्तव्य के अनुसार यहाँ विवरण दिया गया है।

## केवट्ट सुत्त ( दीघ. १।११ )

केवट्ट नामक गृहपति-पुत्र के साथ भगवान् का संवाद । ऋद्वियों का दिखाना भगवान् ने निषिद्ध कर दिया है । उनके मतानुसार सब से बड़ा चमत्कार तो उप-देश का ही चमत्कार है, आदेशना-प्रातिहार्य या अनुशासनी-प्रातिहार्य (अनुशासन रूपी चमत्कार) ही है । देवताओं और ब्रह्मा को भी यहाँ उस तत्त्व के विषय में जहाँ पृथ्वी, जल, तेज और वायु का निरोध हो जाता है, अनिभन्न बताया गया है, जब कि बुद्ध उसमे अभिज्ञ हैं।

# लोहिच्च-सुत्त (दीघ. १।१२)

लोहिच्च (लौहित्य) नामक ब्राह्मण के साथ भगवान् का संवाद। भूटे और सच्चे शास्ताओं के विषय में भगवान् ने लोहिच्च को उपदेश दिया है।

## तेविज्ज-सुत्त (दीघ. १।१३)

वाशिष्ट और भारद्वाज नामक दो ब्राह्मणों के साथ भगवान् का संवाद। अपरोक्ष-अनुभूति और सत्य-साक्षात्कार के विना तीनों वेदों का ज्ञान व्यर्थ है, यह इस सुत्त की मूल भावना है। इस सुत्त में ऐतरेय ब्राह्मण, तैत्तिरीय ब्राह्मण, छन्दोग ब्राह्मण, छन्दोग ब्राह्मण, इन ग्रन्थों या परम्पराओं का उल्लेख हुआ है जो सम्भवतः उस नाम की उपनिपदों की ओर संकेत करते हैं। अट्टक, वामक, वामदेव, विश्वामित्र, यमदिग्न, अंगिरा, भरद्वाज, विश्वद, कश्यप और भृगु, इन दस ऋषियों को यहाँ मन्त्रों का कर्ता या वेदों का रचियता बताया गया है वातीनों

१. ये किन किन मन्त्रों के द्रष्टा या रचियता हैं, इसके लिये देखिये राहुल सांकृत्यायनः दर्शन-दिग्दर्शन, पृष्ठ ५२७-५२८

वेदों के जाता ब्राह्मण ब्रह्मा की सलोकता के मार्ग का उपदेश करते हैं, किन्तु ब्रह्मा को अपने अनुभव से, अपने साक्षात्कार से, जानते कोई नहीं। भगवान् बुद्ध एक मधुर व्यंग्यमयी उपमा करते है "वाशिष्ट ! त्रैविद्य वाह्मण जिसे न जानते हैं, जिसे न देखते हैं, उसकी सलोकता के लिये मार्ग उपदेश करते हैं। जैसे कि वाशिष्ट पुरुष ऐसा कहे—इस जनपद की जो सुन्दरतम स्त्री (जनपद कल्याणी) है मैं उसको चाहता हूँ, उसकी कामना करता हूँ। उससे यदि लोग पुछें 'हे पुरुष! जिस जनपद कल्याणी को तू चाहता है. तू क्या जानता है कि वह क्षत्राणी है या ब्राह्मणी है या वैश्य स्त्री है या शुद्र स्त्री है ?' ऐसा पूछने पर वह नहीं' कहे । तब उससे पूछें हे पुरुष ! जिस जनपद-कल्याणी को तू चाहता है वह किस नाम वाली, किस गोत्र वाली, लम्बी, छोटी या मभोली है? काली, श्यामा,..... किस ग्राम या नगर में रहती है ? . . . . . वाशिष्ट ! त्रैविद्य ब्राह्मणों ने ब्रह्मा को अपनी आँखों से नहीं देखा.....उसकी सलोकता के लिये मार्ग उपदेश करते हैं!" उपास्य और उपासक के गुणों के भेद की ओर भी भगवान् ने संकेत किया है। उपास्य (ब्रह्मा) अ-परिग्रही, उपासक (ब्राह्मण) परिग्रही; उपास्य अवैर-चित्त, उपासक वैरबद्धः, उपास्य वशवर्ती, उपासक अवशवर्ती । "वाशिष्ट ! सपरिग्रह र्वेविद्य ब्राह्मण काया छोड़ मरने के बाद परिग्रह-रहित ब्रह्मा के साथ सलोकता को प्राप्त कर सकेंगे, यह सम्भव नहीं।" मैत्री, करुणा, मुदिता और उपेक्षा की भावना के द्वारा साधक तथागत-प्रवेदित मार्ग का साक्षात्कार कर ब्रह्म-विहार में स्थित हो जाय, तो फिर "वह अपरिग्रह भिक्षु काया छोड़ मरने के बाद अपरिग्रह ब्रह्मा की सलोकता को प्राप्त होगा, इसमें सन्देह नहीं।" आचरण की सभ्यता को यहाँ भगवान ने सदा के लिये स्मरणीय शब्दों में रख दिया है।

### महावग्ग

# महापदान-सुत्त (दीघ. २।१)

भगवान् के पूर्ववर्ती छह बुद्धों, यथा विपस्सी (विपश्यी) सिखी (शिखी) बेस्सभू (विश्वभू) भद्रकल्प, ककुसन्ध (क्रकुच्छन्द) और कोणा-गमन की जीवनियों का वर्णन। गोतम बुद्ध की जीवनी के आधार पर ही ये गढ़ लिये गये हैं, जिनमें ऐतिहासिक तत्त्व कुछ नही।

### महानिदान-सुत्त (दीघ. २।२)

प्रतीत्यसमृत्पाद का इस सुत्त में विस्तृततम विवरण है। सुत्त के प्रारम्भ में आनन्द यह कहते दिखाई पड़ते हैं "आश्चर्य है भन्ते! अद्भृत है भन्ते! कितना गम्भीर है और गम्भीर सा दीखता भी है यह प्रतीत्यसमृत्पाद, किन्तु मुभे यह साफ साफ दिखाई पड़ता है"। भगवान् उन्हें समभाते हैं "ऐसा मत कहो आनन्द! यह प्रतीत्य समृत्पाद गम्भीर हैं और गम्भीर सा दिखाई भी देता है। आनन्द! इस धर्म के जानने से ही यह प्रजा उलभे सूत सी, गाँठें पड़ी रस्सी सी, मूंज वल्वज सी, अपाय, दुर्गति और पतन को प्राप्त होती है और संसार से पार नहीं हो सकती।" इसके बाद प्रतीत्यसमृत्पाद का विस्तृत विवरण है, उसके विभिन्न १२ अंगों की व्याख्या के साथ।

# महापरिनिव्वाण-सुत्त ( दीघ. २।३ )

महापरिनिव्वाण-सुत्तः दीघ-निकाय का सम्भवतः सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण सुत्त है । यहाँ हम भगवान् के अन्तिम जीवन का बड़ा मार्मिक और सच्चा चित्र पाते हैं । इस सुत्त में प्रधानतः इतनी घटनाओं की सूचना हम पाते हैं (१) विजियों के विरुद्ध अजातशत्रु के अभियान का इरादा (२) वुद्ध की अन्तिम यात्रा (३) अम्बपाली गणिका का भोजन (४) भगवान् को कड़ी बीमारी (५) चुन्द का दिया अन्तिम भोजन (६) जीवन का अन्तिम समय (७) स्त्रियों के प्रति भिक्षुओं के कर्तव्य (८) चकवर्ती की दाह-किया (९) सुभद्र की प्रव्रज्या (१०) अन्तिम उपदेश (११) भगवान् का परिनिर्वाण (१२) दाह-किया (१३) स्तूप-निर्माण । इन सब घटनाओं का संक्षिप्त निदर्शन भी यहाँ नहीं किया जा सकता। केवल एक-दो प्रसंग लेख बद्ध किये जा सकते है । परिनिर्वाण से पूर्व आनन्द ने भगवान से पुछा "भन्ते! तथागत के शरीर को हम कैसे करेंगे?" भगवान ने उत्तर दिया ''आनन्द ! तथागत की शरीर-पूजा से तुम बेपर्वाह रहो । तुम तो आनन्द सच्चे पदार्थ के लिये ही प्रयत्न करना, सच्चे पदार्थ के लिये ही उद्योग करना। सच्चे अर्थ के लिये ही अप्रमादी, उद्योगी, आत्मसंयमी हो विहरना।" आनन्द ने पूछा "भन्ते ! स्त्रियों के साथ हम कैसा वर्ताव करेंगे ?" "अ-दर्शन, आनन्द !" .. वास्तव में वुद्ध के अन्तिम जीवन से परिचित होने के लिये और उनके सेवक शिष्य आनन्द के साथ उनकी इस समय की चारिकाओं के लिये इस सुत्त का पढ़ना अत्यन्त आवश्यक है । महा-परिनिर्वाण प्राप्त करने से पूर्व भगवान् ने भिक्षुओं को

आश्विसित किया "आनन्द! शायद तुम को ऐसा हो—हमारे शास्ता चले गये, अब हमारे शास्ता नहीं हैं। आनन्द! ऐसा मत समभना। मैंने जो धर्म और विनय तुम्हें उपदेश किये हैं, वे ही मेरे बाद तुम्हारे शास्ता होंगे।" अनुकम्पक शास्ता ने अन्तिम बार भिक्षुओं को सम्बोधित किया "हन्त! भिक्षुओ, अब तुम्हें कहता हूँ—सभी संस्कार (कृत वस्तुऍ) व्ययधर्मा (नाशवान्) हैं, अप्रमाद के साथ (जीवन के लक्ष्य को) सम्पादन करो"—यही तथागत का अन्तिम वचन था। राजगृह से लेकर कुसिनारा तक की बुद्ध-यात्रा का वर्णन, जहाँ-जहाँ भगवान् स्के उनके पूर्ण विवरण के साथ, हमें यहाँ मिलता है। इस प्रकार अम्बलिट्ठका, नालन्दा, पाटलिग्राम, कोटिग्राम, नादिका, वैशाली, भंडगाम, हिथ्याम, और पावा आदि स्थानों का वर्णन आया है। वैशाली गणतंत्र के सात गुणों की प्रशंमा भी भगवान् ने इस मुत्त में की है।

# महासुद्स्सन-सुत्त (दीघ. २।४)

भगवान् बुद्ध अपने एक पूर्व जन्म में महासुदर्शन नामक चक्रवर्ती राजा थे। उसी समय की उनकी जीवनी का विस्तृत विवरण है। 'महासुदस्सन जातक' के कथानक से यहाँ समानता और असमानता दोनों ही हैं।

# जनवसभ-सुत्त ( दीघ. २।४ )

विम्बिसार मरने के बाद जनवसभ नामक यक्ष के रूप में स्वर्ग-लोक में उत्पन्न हुआ। उसने इस सुत्त में अपने गुरु से बृद्ध-धर्म की प्रशंसा की है। देवेन्द्र शक्त और सनत्कुमार ब्रह्मा भी इस सुत्त में बृद्ध-धर्म की प्रशंसा करते दिखाये गये हैं। इस सुत्त में काशी, को उल, विजिज, मल्ल, चेति (चेदि) कुरु, पंचाल, मच्छ (मत्स्य) और श्रसंन जनपदों का उल्लेख है।

# महागोविन्दसुत्त (दीघ. २।६)

भगवान् बुद्ध अपने एक पूर्व जन्म में महागोविन्द नामक ब्राह्मण थे। उसी का यहाँ प्रधानतः वर्णन है। अतः इस अंश को एक जातक ही समभना चाहिये। वैस इस सुत्त में भी पूर्व सुत्त (जनवसभ सुत्त) की तरह देवराज इन्द्र और सनत्कुमार ब्रह्मा द्वारा बुद्ध-धर्म की प्रशंसा करवाई गई है। बुद्धकालीन भारत के राजनैतिक भूगोल का वर्णन इस सुत्त की एक प्रधान विशेषता है। यहाँ काशी-कोशल और अंग-मगध आदि राज्यों का विवरण दिया गया है। अश्मक राज्य के पोतन नामक नगर का भी निर्देश है।

### महासमय-सुत्त (दीघ. २।७)

इस सुत्त में बुद्ध के दर्शनार्थ देवताओं का आगमन दिखाया गया है। सक्कपन्ह-सुत्त( दीघ. २।९ )

शक (इन्द्र) द्वारा छह प्रश्नों का पूछा जाना। उसके द्वारा बुद्ध-धर्म की प्रशंसा।

# महासतिपट्ठान सुत्त (दीघ. २।९)

इस सुत्त में चार स्मृति-प्रस्थानों यथा कायानुपश्यना, वेदनानुपश्यना, चित्तानुपश्यना और धर्मानुपश्यना का विशद विवरण किया गया है। ये चार स्मृति-प्रस्थान 'सत्वों की विशुद्धि के लिये, शोक के निवारण के लिये, दुःख और दौर्मनस्य का अतिक्रमण करने के लिये, सत्य की प्राप्ति के लिये और निर्वाण की प्राप्ति और साक्षात्कार के लिये एकायन (सर्वोत्तम, अकेले) मार्ग हैं' ऐसा भगवान् ने यहाँ कहा है।

# पायासि राजञ्ज-सुत्त (दीघ. २।१०)

पायासि राजन्य के साथ भगवान् बुद्ध के शिष्य कुमार काश्यप के संवाद का वर्णन है। पायासि राजन्य परलोक में विश्वास नहीं करता । वह यह मानता है कि मरने के साथ जीवन उच्छिन्न हो जाता है। उसका तर्क स्पष्ट है। (१) मरे हुओं को किसी ने लौट कर आते नहीं देखा। (२) धर्मात्मा आस्तिकों को भी मरने की इच्छा नहीं होती। (३) जीव के निकल जाने पर मृत शरीर का न तो वजन ही कम होता है और न जीव को कहीं से निकलते जाते देखा जाता। भौतिकवादी पायासि का कुमार काश्यप ने समाधान करने का प्रयत्न किया है। पायासि के मतानुसार "यह भी नहीं है, परलोक भी नहीं है। जीव मरने के बाद फिर नहीं पैदा होते और अच्छे बुरे कर्मों का कोई फल भी नहीं होता।" इस मत के अनुसार ब्रह्मचर्य का अभ्यास ही व्यर्थ है। बुद्ध का मन्तव्य अनात्मवाद होते हुए भी पायासि के भौतिकवाद से तो फिर भी ठीक विपरीत है।

### पाथिक वग्ग 🙎

# पाथिक-सुत्त (दीघ. ३।१)

सुनक्षत्र लिच्छविपुत्र के बौद्ध धर्म-त्याग की बात फिर इस सुत्त में आई है। वह इसलिये रुष्ट होकर भिक्षु-संघ को छोड़ कर चला गया था कि भगवान् ने उसे ऋद्धिबल नहीं दिखाया। "सुनक्खत्त ! क्या मैने तुभसे कभी कहा था— सुनक्खन्त ! आ मेरे धर्म को स्वीकार कर। मैं तुभ्ने अलौकिक ऋद्धि-बल दिखा-ऊँगा?" "नहीं भन्ते!" "मूर्ख ! यह तेरा ही अपराध है"। ईश्वर के जगत्कर्तृ त्व का भी इस सुत्त में खंडन किया गया है।

# उदुम्बरिक सीहनाद सुत्त (दीघ. ३।२)

उदुम्बरिक नामक परिव्राजक-आराम में भगवान् ने यह सिंहनाद किया, अतः इसका यह नाम है। यह सिंहनाद भगवान् ने न्यग्रोध नामक परिव्राजक के प्रति किया। यहाँ भगवान् ने भूठी और सच्ची तपस्याओं विषयक उपदेश दिया है और बुद्ध-धर्म की साधना से इसी जन्म में शान्ति की प्राप्ति को दिखाया है।

# चक्कवत्तिसीहनाद सुत्त (दीघ. ३।३)

स्वावलम्बन् व्रत-पालन एवं चार स्मृति-प्रस्थानों के अभ्यास का उपदेश। भिक्षुओं के कर्त्तव्यों सम्बन्धी उपदेश भी।

# श्रमाञ्च-सुत्त ( दीघ. ३।४ )

इस सुत्त में वर्ण-व्यवस्था का खंडन किया गया है। जन्म की अपेक्षा यहाँ कर्म को ही प्रधान माना गया है।

# सम्पसादनिय-सुत्त (दीघ ३।४)

परम ज्ञान में बुद्ध के समान आज तक कोई नहीं हुआ। बुद्ध अत्यन्त विनम्न और निरहंकार हैं। बुद्ध के उपदेशों की विशेषताओं का विवरण भी।

# पासदिक-सुत्त ( दीघ. ३।६ )

निर्ग्रन्थ ज्ञातृपुत्र (तीर्थः द्ध्वर भगवान् महावीर) के पावा में कैवल्य-प्राप्ति की इस स्त में सूचना है। बुद्ध के उपदिष्ट धर्म, अव्याकृत और व्याकृत वातें, पूर्वान्त और अपरान्त दर्शन, चार स्मृति-प्रस्थान आदि विषय जो पूर्व के सुत्तों में आ चुके हैं, यहाँ फिर विवृत किये गये हैं। साथ ही यहाँ यह भी बताया गया है कि बुद्ध-धर्म चित्त की शुद्धि के लिये हैं और यही उसका प्रमुख उद्देश्य और उपयोग है।

# लक्खग्-सुत्त (दीघ. २।७)

इस सुत्त में ३२ महापुरुष-लक्षणों का विवरण है। साथ ही किस किस कर्म-विपाक से किस किस शुभ लक्षण की प्राप्ति होती है, यह भी दिखाया गया है। इस प्रकार नैतिक उद्देश्य स्पष्ट है।

### सिगालोवाद-सुत्त (दीघ. ३।८)

सिगाल (शृंगाल) नामक गृहपित-पुत्र (वैश्य-पुत्र) को भगवान् द्वारा पूरे गृहस्थ-धर्म का उपदेश। चार पाप के स्थान, छह सम्पित्त-नाश के कारण, मित्र और अमित्र की पहचान तथा छह दिशाओं की पूजा करने का बौद्ध विधान, आदि वातों का विवरण है। आचार्य बुद्धधोष ने कहा है कि गृहस्थ सम्बन्धी कर्तव्यों में कोई ऐसा नहीं है जो यहाँ छोड़ दिया गया हो। यह सुत्त बौद्ध धर्म नें गृहस्थ धर्म के स्वरूप और महत्व को समभने के लिये अत्यन्त आवश्यक है। अशोक ने इस सुत्त की भावना को अपने अभिलेखों में बार बार ग्रहण किया है।

## श्राटानाटिय-सुत्त ( दीघ. ३।९)

बौद्ध रक्षा-मन्त्र । सात बुद्धों को नमस्कार आदि और इन प्रकार भूत-यक्षों से रक्षा करने का उपाय । यह सुत्त बुद्ध की शिक्षाओं में मेल नहीं खाता । यह बाद का परिवर्द्धन ही जान पड़ता है, जैसा अन्य अनेक विद्वानों का भी विचार है।

# संगीति परियाय-सुत्त ( दीघ. ३।१० )

एक संख्या से लेकर दस संख्या तक के वर्गीकरणों में बुद्ध-मन्तव्यों की सूची। दसुत्तर-सुत्त (दीघ. ३।११)

एक से लेकर दस संख्या तक के धर्मों में कौन कौन से उपकारक, भावनीय. परिज्ञेय (त्याज्य) प्रहातव्य, हानभागीय (पतनकारक), विद्येष भागीय, दुष्प्रति-वेध्य, उत्पादनीय, अभिज्ञेय, या साक्षात्करणीय हैं, इसका विवरण।

# **आ-म**िक्सम-निकाय

मिज्भम-निकाय में मध्यम आकार के सुत्तों का संग्रह है। इमिलिये इसका यह नाम पड़ा है। सुत्त-पिटक में इस निकाय का एक अत्यन्त महत्वपूर्ण स्थान है। महापंडित राहुल सांकृत्यायन ने इस निकाय को 'बुद्धवचनामृत' कहा है जो इसमें निहित बुद्ध-वचनों की सर्वविध महना को देखते हुए विलकुल ठीक ही है। फैंक जैसे सन्देहवादी विद्वान् को भी मिज्भम-निकाय की मौलिक सुगन्ध के सामने

१. केवल मिष्मिम-पण्णासक अर्थात् सुत्त ५१-१०० देवनागरी लिपि में देः भागों में बम्बई विश्व विद्यालय द्वारा प्रकाशित, आए प्रवस सुत्त ५१-७०; भाग द्वितीय सुत्त ७१-१०० (डा० भागवत द्वारा संपादित) हिन्दी नें महापंडित राहुल सांकृत्यायन ने इसे अनुवादित किया है। यह अनुवाद महाबोधि सभा, सारनाथ, द्वारा सन् १९३३ में प्रकाशित किया गया है।

नत-मस्तक होना पड़ा है और उन्होंने भी यह स्वीकार किया है कि मिज्भिम-निकाय में हम निश्चय ही धर्म-स्वामी के कुछ महत्त्वपूर्ण उद्गार पाते हैं। जर्मन विद्वान् डा० ढालके ने मुख्यतः इसी एक ग्रन्थ के आधार पर अपने गम्भीर बौद्ध धर्म सम्बन्धी निबन्धों की रचना की है। मिज्भिम-निकाय का वर्गीकरण १५ वर्गों में है, जिनमें कुल मिला कर १५२ सुत्त हैं। हम इस वर्गीकरण की रूपरेखा पहले दिखा चुके है। अतः यहाँ अति संक्षिप्त रूप में केवल मिज्भिम-निकाय के सुत्तों के विषय की ओर इंगित मात्र करेंगे।

## (१) सूल परियाय वग्ग

- १ मूळ परियाय-सुत्त—सारे धर्मों का मूळ नामक उपदेश—न में, न मेरा, न मेरा आत्मा——अनात्मवाद-अनासिन्तवाद।
- २. सब्बासव-सुत्त—-'भिक्षओ ! सारे चित्त-मलों के संवर (रोक) नामक उपदेश को मैं तुम्हें देता हुँ, ध्यान से सुनो ।''
- ३. घम्म दायाद-सुल--"भिक्षुओ ! तुम मेरे धर्म के वारिस बनो, धनादि भोगों (आमिप) के दायाद नहीं । भिक्षुओ ! तुम पर मेरी अनुकम्पा है ।"
- ४. भय-भेरव-सुत्त—वन-खंड और स्नी कुटियों में रहने वाले अशुद्ध कायिक कर्म पंयुक्त भिलुओं को कभी-कभी भय हो उठता है। इसे कैसे दूर किया जाय, इसका जानुस्सोणि नामक आह्मण को भगवान् का उपदेश है, स्वकीय पूर्व अनुभव के आधार पर। "ब्राह्मण! शायद तेरे मन में ऐसा हो—आज भी श्रमण गोतम अ-बीतराग' अ-बीत द्वेष, अ-बीत मोह है, इसीलिये अरण्य, वन-खंड तथा स्नी कुटिया का सेवन करता हैं! ब्राह्मण! मैं दो वानों के लिये आज भी अरण्य सेवन करता हूँ (१) इसी शरीर में अपने सुख-जिहार के विचार से (२) आगे आने वाली जनता पर अनुकम्पा करने के लिये, ताकि मेरा अनुगमन कर वह भी सुफल की भागी हो।"
- ५. अनंगण-सृत्त—राग, हेप और मोह से रहित (अनंगण) और उनसे युक्त व्यक्तियों के चार प्रकार—सारिपुत्र, मौद्गल्यायन और अन्य स्क्षिओं के वास्तिक संलाप।
- ६. आकंखेय्य-सुन--- "भिक्षुओ ! शील-सम्पन्न होकर विहरो, प्रातिमोक्ष रूपी संयम ने संयमित होकर विहरो . . . . . . ध्यान और विपय्यना से पुनत हो सने वरों की शरण लो।"

- ७. वत्थ सत्त—मैले वस्त्र पर रंग नहीं चढ़ता। किन्तु साफ वस्त्र पर चढ़ जाता है। चित्त के निर्मल होने पर सुगित भी अनिवार्य है। वह निर्दयों के स्नानादि से प्राप्त नहीं होती। 'ब्राह्मण! तू यदि भूठ नहीं बोलता, प्राणियों को नहीं मारता, बिना दिया लेता नहीं, तो गया जाकर क्या करेगा, क्षुद्र जलाशय भी तेरे लिये गया है।"
- ८. सल्लेख-सुत्त-तप-विहार का उपदेश।
- ९. सम्मादिट्ठ-सुत्त--सम्यक् दृष्टि पर धर्मसेनापति सारिपुत्र का प्रवचन ।
- १०. सित पट्ठान-सुत्त—चार स्मृति-प्रस्थानों का उपदेश । यही विषय दीघ-निकाय के महासितिपट्टान-सुत्त का भी है । केवल कुछ अंश वहाँ अधिक है ।

### (२) सीहनाद वग्ग

- ११. चूल सीहनाद-सुत्त—चार बातों में वौद्ध भिक्षुओं की अन्य धर्मावलम्बियों से विशेषता।
- १२. महासीहनाद-सुत्त--सुनक्खत्त लिच्छिवपूत्त यह कह कर भिक्षु-संघ को छोडकर चला गया है "श्रमण गोतम के पास आर्य ज्ञान-दर्शन की परा-काष्ठता नहीं है, उत्तर-मनुष्य धर्म नहीं है। वह केवल अपने ही चिन्तन से सोचे, अपनी प्रतिभा से जाने, तर्क से प्राप्त, धर्म का उपदेश करते हैं।" इसी प्रसंग को लेकर भगवान् बुद्ध और धर्मसेनापित सारिपूत्र में संलाप। तथागत के दस बल तथा चार वैशारद्यों का वर्णन। इसी प्रसंग में भगवान ने अपनी पूर्व तपस्याओं का वर्णन भी किया है "सारिपुत्र ! यह मैरा रुक्षा-चार था। पपडी पड़े अनेक वर्ष के मैल को शरीर में संचित किये रहता था...भीषण वन-खंड में प्रवेश कर विहरता था--मुर्दे की हिंडडयों का सिरहाना बना श्मशान में शयन करता था-सारिपृत्र ! जब मैं पेट के चमड़े को पकड़ता तो पीठ के काँटे को ही पकड़ लेता था, पीठ के काँटे को पकड़ते समय पेट के चमड़े को ही पकड़ लेता था-इस दूपकर तपस्या से भी मैं उत्तर मनुष्य-धर्म नहीं पासका.....आज सारिपृत्र! मेरी आयु अस्सी को पहुँच गई है.....सारिपुत्र ! अज्ञन, पान, ज्ञयन को छोड़, मल-मूत्र-त्याग के समय को छोड़, तथागत की धर्म-देशना सदा अखंड ही चलती रहेगी।" बुद्ध-जीवनी की दुष्टि से यह सुत्त अत्यन्त महत्वपूर्ण है।

- १३. महादुक्खक्खन्ध-सुत्त--दुःख, उसका हेतु और निरोध।
- १४. चूल दुक्खक्खन्ध-सुत्त--उपर्युक्त के समान ही विषय।
- १५. अनुमान-सुत्त—महामौद्गल्यायन का प्रवचन । सावधानी पूर्वक आत्म-प्रत्यवेक्षण करते हुए सदाचारी जीवन बिताने का उपदेश ।
- १६. चेतोखिल-सुत्त--चित्त के पाँच काँटों का भगवान् के द्वारा वर्णन ।
- १७. वनपत्थ-सुत्त--वनप्रस्थ में विहरने का उपदेश।
- १८. मधुपिंडिक-सुत्त-भगवान् के द्वारा धर्म की रूपरेखा का वर्णन । कच्चान (कात्यायन) द्वारा उसकी विस्तार से व्याख्या ।
- १९. द्वेधावितक्क-सुत्त--भगवान् द्वारा अपने पूर्व अनुभवों का वर्णन । चित्तमलों का शमन, ध्यान, आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग, अभिसम्बोधि-प्राप्तिं का वर्णन ।
- २०. वितक्क सण्ठान-सुत्त--वितर्कों को वश में करने का उपाय।

### (३) श्रोपम्म वग्ग

- २१. ककचूपम-सुत्त---आरे से चीरे जाने पर भी जो चित्त को बिना दूषित किये शान्त न रह सके, वह बुद्ध का शिष्य नहीं है।
- २२. अलगद्दूपम-सुत्त---धर्म के विषय में मिथ्या धारणायें रखना सर्प को पूँछ से पकड़ना है।
- २३. विम्मक-सुत्त--नर-देह की असारता एवं निर्वाण-प्राप्ति की बाधाएँ।
- २४. रथविनीत -सुत्त--ब्रह्मचर्य के उद्देश्य और विशुद्धियाँ।
- २५. निवाप-सुत्त--मार से कैसे बचें ?
- २६. अरियपरियेसन-सुत्त--बुद्ध के द्वारा अपने महाभिनिष्क्रमण एवं (पासरासि-सुत्त)---अभिसम्बोधि-प्राप्ति का वर्णन । धर्म-चक्र-प्रवर्तन का भी वर्णन ।
- २७. चूलहित्थपदोपम-सुत्त--सत्य-प्राप्त मुनि के आश्चर्य !
- २८. महाहित्थपदोपम-सुत्त—उपादान-स्कन्धों से विमुक्ति, प्रतीत्यसमृत्पाद। सभी कुशल धर्म चार आर्य सत्यों में निहित हैं।
- २९. महासारोपम-सुत्त—देवदत्त के संघ को छोड़ जाने के बाद भगवान् का भिक्ष जीवन के उद्देश्यों पर उपदेश
- ३०. चूलसारोपम-सुत्त--पूर्वोक्त के समान ही। इस सुत्त में छह नैथिकों या तत्कालीन आचार्यों का वर्णन भी है।

### (४) महायमक वग्ग

- ३१. चूल गोसिंग-सत्त--अनिरुद्ध, किंविल और निन्दिय की प्रवर्ण्या एवं सिद्धि-प्राप्ति ।
- ३२. महागोसिंग-सुत्त—गोसिंग शालवन किस प्रकार के भिक्षु से मुशोभित होगा ?
- ३३. महागोपालक-सुत्त--भिक्षु के लिये आवश्यक ग्यारह वातें।
- ३४. चूल गोपालक-सुत्त-अच्छे और बुरे शास्ताओं के अनुयायियों की दशा।
- ३५. चूल सच्चक-पुत्त—सच्चक नामक आजीवक को पञ्चस्कन्ध और अना-त्मवाद का उपदेश।
- ३६. महासच्चक-सृत्त-भगवान् बुद्ध का अभिसम्बोधि और समाधि पर प्रवचन। काया की साधना के ऊपर मन की साधना की स्थापना।
- ३७. चूलतण्हासंखय-सुत्त---तृष्णा का क्षय कैसे हो ?
- ३८. महातण्हा संखय-सुत्त-अनात्मवाद का तृष्णा-क्षय के रूप में उपदेश। धर्म में भी अनासक्ति आवश्यक।
- ३९. महा-अस्सपुर-सुत्त—
  ४०. चूल अस्सपुर-सुत्त—

भिक्षुओं के कर्तव्यों का वर्णन ।

# (४) चूल यमक वग्ग

- ४१. सालेय्यक-सुत्त—कुछ प्राणी क्यों सुगति और कुछ क्यों दुर्गति प्राप्त करते हैं ?
- ४२. वेरंजक-सुत्त--उपर्युक्त के समान विषय।
- ४३. महावेदल्ल-सुत्त-—वेदना, संज्ञा, शील, समाधि, प्रज्ञा, आयु, उप्मा और विज्ञान पर धर्मसेनापति सारिपुत्र का प्रवचन ।
- ४४. चूलवेदल्ल-सुत्त--आर्य अष्टाङ्मिक मार्ग, संज्ञावेदयित-निरोध, स्पर्ज्ञ, वेदना तथा अनुज्ञयों पर भिक्षुणी धम्मदिज्ञा का प्रवचन।
- ४५. चूल धम्मसमादान-सुत्त---धर्मानुयायियों के चार प्रकार।
- ४६. महाधम्मसमादान-सुत्त--उपर्युक्त के समान ही।
- ४७. वीमंसक-सुत्त--ठीक विमर्श कैमे हो ?

- ४८. कोसम्बिय-सुत्त—कौशाम्बी के भिक्षुओं को मेलजोल के लिये उपयोगी छह बातों का उपदेश।
- ४९. ब्रह्मनिमन्तिक-सुत्त--ब्रह्मा को सुब्टिकर्ता मानना ठीक नहीं।
- ५०. सार-तज्जनिय-सुत्त---महामौद्गत्यायन का मार को तर्जन ।

### (६) गहपति वग्ग

- ५१. कन्दरक-स्त--आत्म-निर्यातन के विरुद्ध प्रवचन !
- ५२. अट्ठक नागर-सृत्त—ग्यारह अमृत द्वार (ध्यान) । आतन्द निर्वाण-मार्ग पर स्थित ।
- ५३. सेक्ख-सुत्त---शैक्ष्य जनों के कर्त्तव्यों पर आनन्द का प्रवचन।
- ५४. पोतलिय-मृत्त--आर्य-मार्ग क्या है?
- ५५. जीवक-सुत्त---मांस-भक्षण पर बुद्ध-सत ।
- ५६. उपालि-सुत्त--दीर्घ तपस्वी निर्ग्रन्थ के साथ भगवान् का संवाद।
- ५७. कुक्कुरवतिक-सुत्त--निरर्थक व्रत । कर्म पर भी प्रवचन ।
- ५८. अभयराजकुमार-सुत्त—उपकारी अप्रिय सत्य को भी बोलना कर्त्तव्य है। यदि वह उपकारी हो है। राजगृह के वेणुवन में इस सुत्त का उपदेश भगवान् ने अभयराजकुमार को दिया।
- ५९. बहुवेदनिय-मृत्त--वेदनाओं का वर्गीकरण।
- ६०. अपण्णक-सुत्त--द्विविधा-रहित ( अपर्णक ) धर्म का उपदेश ।

# (७) भिक्खु-वग्ग

- ६१. अम्बलट्ठिक-राहुलोबाद-सुत्त--"राहुल ! तुभ्रे सीखना चाहिये कि मैं प्रत्यवेक्षण कर काय-कर्म, वचन-कर्म, मन-कर्म का परिशोधन करूंगा।" अम्बलट्ठिका (वेणुवन के किनारे वासम्थान) में राहुल के प्रति भगवान् का उपदेश!
- ६२. महाराहुलोवाद-सुत्त--राहुल को प्रधानतः आनापानसित (प्राणायाम) के अभ्यास का उपदेश। "राहुल! पृथ्वी-ससान ध्यान की भावना कर। ..... जैसे राहुल! पृथ्वी में शृचि वस्तु भी फैकते हैं, अशृचि वस्तु भी फैकते हैं. ..... उससे पृथ्वी दुःखी नहीं होती, ग्लानि नहीं करती, घृणा नहीं करनी। इसी प्रकार राहुल! पृथ्वी समान भावना करते तेरे चित्त को अच्छे लगने वाले स्पर्शन चिपटेंगे।.....राहुल! मैत्री-भावना

का अभ्यास कर। जो द्वेष है, उससे छूट जायेगा। राहुल ! करुणा-भावना का अभ्यास कर। जो तेरी पर-पीड़ा-करण इच्छा है, वह हट जायगी। राहुल ! उपेक्षा-भावना का अभ्यास कर ! जो तेरी प्रतिहिंसा है, वह हट जायगी। राहुल अशुभ-भावना का अभ्यास कर। जो तेरा राग है, वह चला जायगी। राहुल अशुभ-भावना का अभ्यास कर। जो तेरा राग है, वह चला जायगा' आदि।

- ६३. चूल-मालुंक्य-सृत्त—लोक शाश्वत है या अशाश्वत, आदि दस प्रश्न चूल-मालुंक्य पुत्र ने भगवान् से किये । भगवान् ने उन्हें अव्याकत (अव्याकृत-अकथनीय) करार दे दिया, क्योंकि इनका उत्तर या कथन सार्थक नहीं, ब्रह्मचर्य-उपयोगी नहीं और न वह वैराग्य, निरोध, शान्ति, उत्तम, परम, ज्ञान एवं निर्वाण के लिये ही आवश्यक है ।
- ६४. महा-मालुंक्य-सुत्त—पाँच संयोजनों (सत्काय दृष्टि, विचिकित्सा, शील-व्रत परामर्श, काम-राग. व्यापाद) के प्रहाण का मार्ग।
- ६५. भद्दालि-सुत्त—भद्दालि नामक भिक्षु को आचार-मार्ग का उपदेश ।
- ६६. लकुटिकोपम-सूत्त—स्थिवर उदायी को भगवान् का धर्मोपदेश। "उदायी! कोई कोई मूर्ख पुरुष मेरे 'यह छोड़ो' कहने पर ऐसा कहते हैं "क्या इस छोटी बात के लिये, तुच्छ बात के लिये, यह श्रमण जिद कर रहा है" और वह उसे नहीं छोड़ते। किन्तु जो भिक्षु सीखने वाले होते हैं, उन्हें यह होता है 'यह बलवान् बन्धन है, दृढ़ बन्धन है, स्थिर बन्धन है, स्थूल किंलगर (पशुओं के गले में बाँधने का काष्ठ) है। जैसे उदायी! पोय-लता के बन्धन से बँधी लकुटिका (गौरैय्या) पक्षी वहीं वध, बन्धन या मरण की प्रतीक्षा करती है। उदायी! जो आदमी यह कहे 'चूँकि यह लकुटिका पक्षी पोय-लता के बन्धन से बँधा है, वह वहीं वध, बन्धन या मरण की प्रतीक्षा कर रहा है, किन्तु उसका वह निर्बल बन्धन है, सड़ा बन्धन है, कमजोर बन्धन है'। क्या उदायी। ऐसा कहते वह ठीक कह रहा है ?" "नहीं भन्ते! वह लकुटिका पक्षी जिस पोयलता के बन्धन से बँधा है, वह उसके लिये बलवान् बन्धन है, स्थूल किलगर (पशु के गले में बाँधने का काष्ठ) है" आदि।
- ६७. चातुम-सुत्त-चातुमा के भिक्षुओं को आचार-तत्त्व का उपदेश।
- ६८. नलक-पान-मुत्त---नलक पान-के पलास-वन में भगवान् का भिक्षु अनि-रुद्ध से धर्म-संलाप।

- ६९. गुलिस्सानि-सुत्त—गुलिस्सानि नामक आरण्यक भिक्षु को लक्ष्य कर धर्म-सेनापित सारिपृत्र का भिक्षुओं को उपदेश।
- ७०. कीटागिरि-सुत्त—भिक्षु-नियमों सम्बन्धी उपदेश, विशेषतः एक समय भोजन करने के प्रसंग को लेकर।

## (८) परिब्बाजक-वग्ग

- ७१. तेविज्जवच्छगोत्त-सुत्त---भगवान् बुद्ध त्रैविद्य हैं।
- ७२ अगिवच्छगोत्त-सुत्त—अगिवच्छगोत्त नामक<sub>्</sub>परि<mark>द्रा</mark>जक को भगवान् की शिष्यत्व-प्राप्ति ।
- ७३. महावच्छगोत्त-सुत्त--उपासकों और भिक्षुओं के कर्तव्य ।
- ७४. दीघनख-सुत्त--दीघनख परिव्राजक से भगवान् का संलाप।
- ७५. मागन्दिय-सुत्त--मागन्दिय नामक परित्राजक को कामनाओं के त्याग का उपदेश।
- ७६. सन्दक-सुत्त--सन्दक नामक परिव्राजक को आनन्द का उपदेश।
- ०७. महासकुलुदायि-सुत्त—महासकुलुदायि परिव्राजक को उपदेश।
- ७८. समणमंडिका-सुत्त---शुद्ध आचरण पर भगवान् बुद्ध का उपदेश।
- ७९. चूलसकुलुदायि-सुत्त--निगण्ठ नाथपुत्त और उनका चातुर्याम संवर।
- ८०. बेखनस-सूत्त--पूर्वीक्त के समान ही विषय-वस्तु।

### (९) राजवग्ग

- ८१. घाटिकार-सुत्त--भगवान् बुद्ध के एक पूर्वजन्म का विवरण।
- ८२. रट्ठपाल-सुत्त---राष्ट्र-पाल की प्रव्रज्या का विवरण । कुरुदेश की राजधानी थुल्लकोट्ठित का उल्लेख हैं । राष्ट्रपाल यहीं के निवामी थे ।
- ८३. मखादेव-सुत्त---बुद्ध के एक पूर्व जन्म की कथा।
- ८४. माधुरिय-सुत्तः—चारों वर्णों की समता का उपदेश आयुष्मान् कात्यायन द्वारा। बृद्ध-निर्वाण के बाद आयुष्मान् कात्यायन का मथुरा के राजा अवन्तिपुत्र से मथुरा के गुन्दावन में संवाद।
- ८५. बोधिराजकुमार-सुत्त--भगवान् बुद्ध की जीवनी, स्वयं उनके शब्दों में, गृहत्याग से बुद्धत्व-प्राप्ति तक।
- ८६. अंगुलिमाल-सुत्त-–डाकू अंगुलिमाल का जीवन-परिवर्तन ।
- ८७. पियजातिक-सुत्त-सम्पूर्ण दुःख प्रेम से उत्पन्न होने वाले हैं।

- ८८. बाहितिक-सुत्त--शुभ और अशुभ आचरण । वृद्ध अशुभ आचरण नहीं कर सकते । आनन्द का प्रसेनजित् को उपदेश ।
- ८९. धम्मचेतिय-सुत्त-भोगों के दृष्परिणाम एवं बृद्ध की प्रज्ञा का दर्शन।
- ९०. कण्णकत्थल-सूत्त-क्या बुद्ध सर्वज्ञ हैं?

### (१०) ब्राह्मण्—वगग

- ९१. ब्रह्मायु-सुत्त—३२ महापुरुष-लक्षण। तथागत के ईर्यापथ का विवरण। ब्राह्मण, वेदग् आदि शब्दों की वृद्धमतानुसार व्याख्या।
- ९२. सेल-सुत्त-सेल ब्राह्मण की प्रवज्या।
- ९३. अस्सलायन-सृत्त—जातिवाद का खंडन । श्रावस्ती-निवासी आश्वलायन ब्राह्मण का यहाँ वर्णन है, जिसे विद्वानों ने प्रश्न-उपनिषद् के आश्वलायन से मिलाया है।
- ९४. घोटम्ख-स्त्त-आत्म-बीड़ा की निन्दा।
- ९५. चंकि सुत्त-बुद्ध के गुणों का वर्णन। सत्य की रक्षा और प्राप्ति के उपाय
- ९६. फासुकारि-सुत्त-जातिवाद की निन्दा।
- ९७. धानंजानि-सुत्त---गृहस्थ-बन्धन अशुभ कर्म करने का वहाना नहीं।
- ९८. वासेट्ठ-सुत्त-वास्तविक ब्राह्मण कौन?
- ९९. सुभ-सुत्त--गृहस्थ और संन्यास की तुलना।
- १००. संगारव-सुत्त--बुद्ध-जीवनी का विवरण । बुद्ध द्वारा देवताओं के अस्तित्व की स्वीकृति ।

### (११) देवदह वग्ग

- १०१. देवदह-सूत्त--निगंठों के मत का विवरण।
- १०२. पञ्चत्तय-सुत्त--आत्मवाद आदि नाना मतवादों का खंडन।
- १०३. किन्ति-सुत्त--भिक्षुओं को एकता का उपदेश।
- १०४. सामगाम-सुत्त—बुद्ध के मूल उपदेश । संघ में शान्ति सम्बन्धी उपदेश । इस सुत्त में जैन तीर्थंकर भगवान् महावीर की कैवल्य-प्राप्ति की सुचना है ।
- १०५. सुनक्खत-सुत्त--ध्यान और चित्त-संयम पर प्रवचन।
- १०६. आनंजसप्पाय-सुत्त--भोगों की निस्सारता।
- १०७. गणकमोग्गल्लान-स्त्त--आचरण की शिक्षा का क्रिमक विकास।

### ( १५७ )

- १०८. गोपकमोग्गल्लान-मृत्त—बुद्ध के बाद धर्म ही भिक्षुओं का एक मात्र प्रतिशरण। गोपक ब्राह्मण के साथ आनन्द का संलाप। इस सुत्त से हमें यह सूचना मिलती है कि राजा प्रद्योत के भय से मगधराज अजातशत्रृ नगर सुरक्षित करवा रहा था।
- १०९. महापूष्णम-सुत्त--पञ्चस्कन्ध एवं अनात्मवाद सम्बन्धी उपदेश।
- ११०. चूलपुण्णम-सुत्त--अच्छे और बुरे मनुष्य।

### (१२) श्रनुपद्-वग्ग

- १११. अनुपद-सुत्त—भगवान् बुद्ध द्वारा सारिपुत्र के शील, समाधि और प्रज्ञा आदि की प्रशंसा।
- ११२. छिब्बसोधन-सुत्त-अर्हत् की पहचान क्या है ?
- ११३. सप्पृरिस-सुत्त-सत्पृष्य और असत्पृष्य की पहचान।
- ११४. मेवितव्व-अमेवितव्व-त्त--क्या सेवनीय और क्या असेवनीय है ?
- ११५. बहुधातुक-मुत्त--धातुओं का निरुपण ।
- ११६. इसिगिलि-सुत्त--प्रत्येक-वुद्ध-सम्बन्धी उपदेश।
- ११७. महाचत्तारीसक-सुत्त--सम्यक् समाधि सम्बन्धी प्रवचन।
- ११८. आनापानसित-सुत्त--प्राणायाम और ध्यान सम्बन्धी बुद्ध-प्रवचन ।
- ११९. कायगतासति-सुत्त--काये कायानुपश्यना क्या है?
- १२०. संखारुप्पत्ति-मुत्त--संस्कारों की उत्पत्ति कैसे ?

## (१३) सुञ्जता-वग्ग

- १२१. चूल-सुञ्ञाना-सुत्त--चित्त की शून्यता का योग।
- १२२. महासुङञाता-सुत्त—उपर्युक्त का विस्तृत विवरण ।
- १२३. अच्छरियव्भुतधम्म-सुत्त-आश्चर्य-पुरुष भगवान् बुद्ध का जन्म कहाँ व कैसे?
- १२४. वक्कुल-सुत्त--स्थविर वक्कुल की जीदन-चर्या।
- १२५. दन्तभूमि-मुत्त—संयम का उपदेश।
- १२६. भूमिज-मुत्त--कौन सा बह्मचर्य सफल है?
- १२७. अनुरुद्ध-पुन--भिक्षु अनिरुद्ध द्वारा अ-प्रमाणा चेतो-विमुक्ति पर उपदेश ।
- १२८. उपक्किलेस-युत्त—कलह रोकने के उपाय । यो<mark>ग-साधन ।</mark>
- <mark>१२९. बाल पंडित मुत्त—जीवन के बाद फल</mark> ?
- १३०. देवदत्त-मृत्त--यम का भय?

### (१४) विभंग-वग्ग

- १३१. भद्देकरत्त-सुत्त—भूत और भिविष्यत् की चिन्ता छोड़ वर्तमान में कर्म करना ही सर्वोत्तम मंगल है।
- १३२. आनन्द भट्टेकरत्त-सुत्त—उपर्युक्त के समान ही।
- १३३. महाकच्चान भद्देकरत्त-सुत्त--उपर्युक्त का ही अधिक विस्तृत वर्णन ।
- १३४. लोमसकंगिय-भद्देकर्त्त-सुत्त । उपर्युक्त के समान ही
- १३५. चूल कम्मविभंग-सुत्त—संसार में असमानता क्यों ? कर्म-फल ।
- १३६. महाकम्मविभंग-सुत्त-उपर्युक्त के समान ही।
- १३७. सळायतन-सुत्त---छह आयतनों एवं चार स्मृति-प्रस्थानों का वर्णन।
- १३८. उद्देस विभंग-सुत्त----इन्द्रिय संयम, ध्यान और अपरिग्रह का उपदेश।
- १३९. अरण-विभंग -सुत्त—शान्ति का रहस्य ?
- १४०. धातु विभंग-सुत्त—छह धातुओं (पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु, आकाश, चित्त) का निरूपण
- १४१. सच्चविभंग-सुत्त--चार आर्य सत्यों का विवरण।
- १४२. दक्षिणा-विभंग-सुत्त—संघ को दिया हुआ दान व्यक्ति को दिये हुए दान से बढ़कर है।

### (१४) सळायतन-वग्ग

- १४३. अनाथिपिण्डिकोवाद-सुत्त---अनाथिपिडिक की वीमारी और मृत्यु का वर्णन । अन्तिम समय में धर्मसेनापित सारिपुत्र का उसको उपदेश ।
- १४४. छन्नोवाद-सुत्त---छन्न की आत्महत्या।
- १४५. पुण्णोवाद-सुत्त-स्थिवर पूर्ण की सहिष्णुता।
- १४६. नन्दकोवाद-सुत्त-अनात्मवाद एवं सात वोध्यङ्गों का वर्णन।
- १४७. चूलराहुलोवाद-मुत्त--अनात्मवाद-सम्बन्धी उपदेश।
- १४८. छछक्क-सुत्त--अनात्मवाद का विस्तृत विवेचन ।
- १४९. महासळायतनिक-सुत्त--तृष्णा और दुःख का निरूपण।
- १५०. नगर विन्देय्य-सुत्त--आदरणीय श्रमण-ब्राह्मण कौन हैं ?
- १५१. पिंडपात-पारिसुद्धि-सुत्त—भिक्षा की शुद्धि कैसे ? स्मृति-प्रस्थान आदि की भावना का उपदेश।
- १५२. इन्द्रिय-भावना-सुत्त--इन्द्रिय-संयम कैसे हो ?

दीघ-निकाय के समान मजिभम-निकाय में भी छठी और पाँचवीं शताब्दी ईसकी पूर्व के भारतीय समाज की सामान्य अवस्था का अच्छा पता चलता है। उसके अनेक वर्णनों में तत्कालीन भौगोलिक और ऐतिहासिक तथ्यों महत्त्वपुर्ण सूचना मिलती है। मिज्भम-निकाय में वर्णित भगवान् के उपदेश जिन जिन प्रदेशों, नगरों, निगमों (कस्बों) ग्रामों या वन-प्रदेशों में हुए उनकी एक सूची बनाई जाय तो उस समय की भौगोलिक परिस्थितियों को समभने में हमारी बड़ी सहायक होगी। अंग, वंग, योनकम्बोज, भग्ग, काशी, कुरु, कोशल जैसे प्रदेश, वैशाली, चम्पा, पाटलिपुत्र, कपिलवस्तु, राजगह, नालन्दा, श्रावस्ती, कौशाम्बी, वाराणसी जैसे नगर, शाक्यों के मेदलम्प, कोलियों के हलिइवसन, कुरुओं के थुल्लकोट्टित आदि कस्बे तथा दण्डकारण्य, कलिङ्गारण्य जैसे वन-प्रदेश, जो बृद्ध-चरणों की रज से अंकित हुए थे, हमारे लिये एक गौरवमयी स्मृति का सन्देश देते हैं। कोसल-प्रदेश के दो मुख्य नगरों श्रावस्ती और साकेत के बीच डाक (रथ विनीत) का सम्बन्ध था, यह हम रथ विनीत-सुत्तन्त (मिज्भिम १।३।४) से जानते हैं। बुद्धकालीन भारत का पूरा धार्मिक वातावरण मिक्सिम-निकाय में उपस्थित है। ब्राह्मणों के जीवन, कर्मकांड और सिद्धान्त, उनके मन्त्रकर्ता ऋषि, वाद-परम्परा और पौरोहित्य, सभी का मृतिमान चित्र हमें यहाँ मिलता है। इस दुष्टि से पूरा ब्राह्मण-वर्ग अर्थात् ९१वें सुत्त से लेकर १०० वे सुत्त तक का भाग अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। ब्रह्मायु, शैल, आश्वलायन, घोटमुख, चंकि, एसुकारी, घानंजानि, वासेट्ठ, भार-द्वाज, सुभ, संगारव, मागन्दिय आदि तत्कालीन ब्राह्मण-दार्शनिकों का पूरा व्यक्तित्व, उनके मत और बुद्ध-धर्म के साथ उनके सम्बन्ध का पूरा चित्र हमें इन सुत्तों में मिल जाता है । इसी प्रकार तत्कालीन परिव्राजकों का चित्र हमें अग्गिवच्छगोत्त सुत्त जैसे सुत्तों में मिल जाता है। दीघनख, सन्दक, सकुला-दायि, वेखनस आदि परिच्राजकों के साथ भगवान् के संवाद जो मिज्भिम-निकाय में दिये हुए हैं, अत्यन्त महत्वपूर्ण है। तत्कालीन छह प्रसिद्ध आचार्यों (पुराण कस्सप, मक्खिल गोसाल, अजित केस कम्बलि आदि) तथा अन्य सम्प्रदायों के मतों को जानने की दिष्टि से अपण्णक-सूत्त, तेविज्ज-वच्छगोत्त-सूत्त, तथा महा-वच्छगोत्त-सुत्त आदि अत्यन्त महत्वपूर्ण हैं। कन्दरक-सूत्त, उपालि-सुत्त तथा अभयराजकुमार सुत्त में निर्ग्रन्थ ज्ञात्रपुत्र (भगवान् महावीर) के मत के सम्बन्ध में भी कुछ सूचना मिलती है। तत्कालीन साधकों में जो नाना प्रकार की पौड़ाजनक तपश्चर्यायें प्रचिलत थीं और जिनका अभ्यास गोतम ने भी अपने ज्ञान की खोज में किया था, महासीहनाद-सुत्त, कुत्रकुरवितक-सुत्त बोधि-राजकुमार सुत्त और कन्दरक-सुत्त में विणित हैं। पासरासि-सुत्त, बोधि-राजकुमार सुत्त और महासच्चक-सुत्त में भगवान् बुद्ध की आत्मकथा है, जो बहुत ही महत्त्वपूर्ण है। ब्रह्मायु-सुत्त में उनके ईर्यापथ का वर्णन है जो उनकी दैनिक चर्या तथा साधारण शारीरिक चाल-ढाल को समभने के लिये बहुत आव- श्यक है। इसी प्रकार महाराहुलोवाद सुत्त, महावच्छगोत्त-सुत्त तथा महासकुलुदायि-सुत्त में संघ के नियम और जीवन सम्बन्धी महत्त्वपूर्ण सामग्री है। कन्दरक-सुत्त और धानंजानि-सुत्त भी इस दृष्टि से महत्वपूर्ण हो। पियजातिक-सुत्त, धम्मचितय-सुत्त, तथा कण्णत्थलक-सुत्त में तत्कालीन राजाओं का कुछ विवरण है। मागन्दिय सुत्त में तत्कालीन आयुर्वेद की अवस्था का कुछ परिचय मिलता है। यहाँ ऊर्ध्व विरेचन, अथो विरेचन आदि का वर्णन है। वाहीतिय-सुत्त में महीन कपड़ के बनने का वर्णन है और उपालि-सुत्त में रंगने की कला का निर्देश आया है। सारांश यह कि मिन्सम निकाय में तत्कालीन समाज, धर्म, कला-कौशल आदि का एक अच्छा चित्र हमें मिलता है।

# इ—संयुत्त-निकाय<sup>ी</sup>

संयुत्त-निकाय (संयुक्त-निकाय) छोटे-बड़े सभी प्रकार के सुत्तों का संग्रह है। इसीलिये इसका यह नाम पड़ा है। विशेषतः संयुत्त-निकाय में छोटे आकार के सुत्त ही अधिक हैं। संयुत्त निकाय के सुत्तों की कुल संख्या २८८९ है। प्रायः प्रत्येक सुत्त संक्षिप्त गद्यात्मक बुद्ध-प्रयचन के रूप में ही है। बुद्धकालीन

१. िलयोन िक्यर द्वारा पाँच जिल्दों में रोमन-लिपि में सम्पादित एवं पालि-टैक्स्ट सोसायटी, लन्दन, १८८४-९८, द्वारा प्रकाशित । अमर्रासह का सिंहली संस्करण वलीतारा, १८९८, प्रसिद्ध है । इस निकाय का हिन्दी-अनुवाद भिक्षु जगदीश काश्यप ने किया है, किन्तु वह अभी तक प्रकाशित नहीं हुआ ।

२. 'दीब,' 'निज्भम' और 'खुद्दन' राब्दों की पृष्ठभूमि में तो 'संयुत्त' (संयुक्त, मिश्चित) राब्द का यही अर्थ हो सकता है। बौद्ध परम्परा को भी प्रधानतः यही अर्थ नान्य है। गायगर ने अवस्य 'संयुत्त' राब्द की सार्थकता को उस निकाय में विषय वार सुत्तों के संयुक्त या वर्गीकृत करने के कारण माना है। देखिये उनका पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ १८

भारतीय ग्रामीण जीवन का इस निकाय में बड़ा सुन्दर चित्र मिलता है । साथ में काव्यात्मक अंश भी हैं और लोक-आख्यान भी कहीं कहीं समाविष्ट हैं। यक्ष, यक्षिणी, देवता और गन्धवों का इस निकाय में कुछ अधिक निर्देश मिलता है। किन्तु इससे पृष्ठ भूमि की स्वाभाविकता में कोई अन्तर नहीं आने पाया। भग-वान् वृद्ध के स्वभाव और जीवन की विशेषताएं, उनकी गम्भीरता, प्राणि-मात्र के प्रति उनकी करुणा, इसी कारण मनुष्य-समाज के अज्ञानों पर उनके मृदुल व्यं ङ्ग्य, उनकी विनम्रता, मानवीयता, सभी इस निकाय में उसी प्रकार प्रस्फ-टित होती हैं जैसे पूर्व के दो निकायों में। शैली की दृष्टि से भी इस निकाय की दीघ और मज्भिम की अपेक्षा कोई विशेषता नहीं । पुनरुक्तियाँ वही दोनों निकायों की सी हैं। 'सडायतन वग्ग, इसका एक अच्छा उदाहरण है। यद्यपि संयुत्त-निकाय का अधिकांश भाग गद्य में है, किन्तू प्रथम वर्ग 'सगाथ वग्ग' (गाथा-युक्त वर्ग) में बड़ी सुन्दर, भावात्मक गाथाएँ भी मिलती हैं। मार-संयत्त और भिक्खनी-संयत्त, आख्यानात्मक काव्य के सर्वोत्तम उदाहरण हैं। गद्य और पद्य दोनों में ही यह आख्यान-साहित्य संयुत्त-निकाय में मिलता है। 'भिक्खुनी-संयुत्त' जैसे आख्यानों में नाटकीय तत्त्व भी अपनी विशेषता लिये हुए है, जो इन रचनाओं को एक विशेष गति और क्रियाशीलता प्रदान करता है।

जैसा पहले दिखाया जा चुका है, संयुत्त-निकाय पाँच वर्गों में विभक्त है, जिनमें कमशः ११, १०, १३, १० और १२ अर्थात् कुल मिला कर ५६ संयुत्त हैं। यह विभाजन पूर्णतया विषय की दृष्टि से नहीं है। जैसा विटरनित्ज ने कहा है, संयुत्त-निकाय के वर्गीकरण में तीन सिद्धान्तों का अनुवर्तन किया गया मालूम होता है (१) बुद्ध-धर्म के किसी मुख्य पहलू का विवेचन करने वाले सुत्तों को एक संयुक्त में वर्गीकृत कर दिया गया है, जैसे वोजभङ्ग-संयुत्त आदि । (२) मनुष्य, देवता या यक्ष आदि के निर्देश के आधार पर उनका अलग अलग वर्गो मेंविभाजन कर दिया गया है, जैसे देवता-संयुत्त आदि (३) वक्ता या उपदेष्टा के रूप में जो प्रधान व्यक्ति अनेक सुत्तों में दृष्टिगोचर होता है, उस सम्बंधी उपदेशों को एक संयुत्त में सम्मिलित कर दिया गया है, जैसे सारिपुत्त-संयुत्त आदि। वर्ग वार इन सुत्तों की विषय-वस्तु का यहाँ कुछ संक्षिप्त परिचय देना आवश्यक होगा।

१. हिस्ट्री ऑव इंडियैन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ५६; मिलाइये गायगर : पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ १८

### १ - सगाथ-वमा

- १. देवता-संयुत्त—देवताओं ने भगवान् से कुछ प्रश्न पूछे हैं, जिनका उन्होंने उत्तर दिया है। काम-वासना, पुनर्जन्म, मिथ्या मतवाद और अविद्याश्रित इच्छाओं का किस प्रकार भगवान् ने दमन किया है, यह यहाँ बताया गया है। पाप और आसक्ति मुक्ति पाने का मार्ग भीं भगवान् ने यहाँ बताया है।
- २. देवदत्त-संयुत्त—देव-पुत्रों के कुछ प्रश्नों का उत्तर भगवान् ने दिया है। उन्होंने कहा है कि सुख-प्राप्ति का एक मात्र उपाय कोध-त्याग और सत्संगति ही है।
- ३. कोसल-संयुत्त—यह सम्पूर्ण संयुत्त कोशलराज प्रसेनजित् (पसेनिद) के विषय में है। प्रसेनजित् पहले बाविर नामक ब्राह्मण का शिष्य था। बाद में वह बुद्ध-धर्म में गृहम्थ-शिष्य (उपासक) के रूप में प्रविष्ट हो गया। मगधराज अजातशत्रु (अजातसत्तु) और प्रसेनजित् के बीच युद्ध होने का भी उल्लेख इस संयुत्त में मिलता है। यह युद्ध काशी-प्रदेश के ऊपर हुआ। प्राथमिक विजय अजातशत्रु की हुई, किन्तु बाद में वह पराजित किया गया और प्रसेनजित् उसे बन्दी बनाकर कोशल ले गया। वहाँ उसने अपनी पुत्री वज्रा (विजरा) का उसके साथ पाणि-ग्रहण कर काशी-प्रदेश उसे भेंट-स्वरूप प्रदान किया।
- ४. मार-संयुत्त बुद्ध और उनके शिष्यों की मार-विजय का वर्णन है। बुद्धत्त्व-प्राप्ति के बाद भी मार ने बुद्ध को ब्रह्मचर्य के जीवन से विचलित करने के लिये प्रभूत प्रयत्न किया। ढेले बरसाये, पत्थर फेंके, अनेक प्रकार के भय दिखलाये, यहाँ तक कि 'पंचशाल' नामक गाँव के गृहस्थों को कहा कि इस महाश्रमण को भोजन मत दो। एक दिन भगवान् को भिक्षा भी नहीं मिली। धुला-धुलाया रीता पात्र लेकर लौट आये। किन्तु मार के ये सब प्रयत्न विफल हुए और वह बुद्ध और उनके शिष्यों को ब्रह्मचर्य के जीवन से विचलित नहीं कर सका।
- ५. भिक्खुनी-संयुत्त—दस भिक्षुणियों के सुन्दर काव्य-मय आख्यान हैं। किस प्रकार गोतमी, उत्पलवर्णा (उप्पलवण्णा) वज्जा (विजरा) आदि भिक्षु-णियाँ बुद्ध-मार्ग का अनुगमन करती हुई मार पर विजय प्राप्त करती हैं, इसी का सुन्दर काव्य-मय वर्णन है।
- ६. ब्रह्मा-संयुत्त---बुद्धत्त्व-प्राप्ति के बाद बुद्ध को उपर्देश करने की इच्छा नहीं हुई । तृष्णा-विनाश का यह स्वाभाविक परिणाम था। विमुक्ति-सुख का

अनुभव करते हुए सप्ताहों तक समाधि में बैठे रहे। ब्रह्मा को चिन्ता हुई, इसं प्रकार तो लोक नष्ट हो जायगा। जाकर भगवान् से प्रार्थना की—भन्ते! लोक के हित के लिये धर्मोपदेश करें। भगवान् ने कहा कि जनता काम-वासनाओं में लिप्त है। वह उनके गम्भीर उपदेश को नहीं समभेगी। ब्रह्मा ने भगवान् से अनुनय की कि संसार में कुछ अल्प-मल प्राणी भी हैं और उनको भगवान् के उपदेश से अवश्य लाभ होगा। तथागत ने उसकी प्रार्थना स्वीकार कर ली। उसके बाद भगवान् ने धर्म-चक्र-प्रवर्तन करने के लिये वाराणसी की ओर प्रस्थान किया।

- ७. ब्राह्मण-संयुत्त--एक भारद्वाज गोत्रीय ब्राह्मण की प्रव्रज्या का वर्णन है। अपनी पत्नी के मुख से बुद्ध-प्रशंसा सुन कर वह भगवान् बुद्ध के दर्शन के लिये गया। वहाँ उनके उपदेश से प्रभावित होकर उसने त्रिशरण (बुद्ध, धम्म और संघ की शरण) ली और प्रव्रजित हो गया।
- ८. वंगीस-संयुत्त—वंगीश नामक भिक्षु की काम-वासना पर विजय-प्राप्ति का वर्णन है। एक बार विहार में आई हुई कुछ सुन्दर, आभूषित स्त्रियों को देख कर उनके मन में काम उत्पन्न हो गया। काम-दुष्परिणाम का पर्यवेक्षण कर किस प्रकार इस भिक्षु ने काम-वासना से विमुक्ति पाई, इसका सुन्दर भावना-मय वर्णन है।
- ९. वन-संयुत्त-—िकस प्रकार वन-देवता भी पथ-भ्रष्ट भिक्षुओं को सम्यक् मार्ग पर लगा देते हैं, इसका कुर्छ भिक्षुओं के उदाहरणों के साथ वर्णन है।
- १०. यक्ख-संयुत्त—इन्द्रकूट और गृध्यक्ट पर्वतों पर विचरते हुए भगवान् से कुछ यक्षों ने प्रश्न पूछे हैं, जिनका उन्होंने उत्तर दिया है। अनेक प्रश्नों में एक यह भी है "भन्ते! बताइये कहाँ से काम-वासना, द्वेष, असन्तोष, भय आदि उत्पन्न होते हैं?" भगवान् कहते हैं "हे यक्ष! कहता हूँ। ध्यान से सुन। जो आत्मा और उसकी उत्पत्ति को जानते हैं वे इस दुस्तर भव-बाढ़ को तर जाते हैं, वे फिर इस संसार में जन्म प्राप्त नहीं करते।" इसी प्रकार वैर से कौन मुक्त है, इसका उत्तर देते हुए भगवान् कहते हैं "जिसका चित्त दिन-रात वैर-साधन में लगा है, वह वैर से मुक्त नहीं होता। किन्तु जो सब प्राणियों के प्रति अहिंसा और मैत्री-भावना का आचरण करता है, वह वैर से विमुक्त हो जाता है। इसी संयुत्त में एक यक्षिणी को अपने प्रिय पुत्र को यह कह कर चुप करते हुए हम देखते हैं "चुप हो जा प्रियंकर! प्रिय वत्स चुप हो जा! देख यह

भिक्षु कुछ कह रहा है। मुभ्रे इसके वचन सुन लेने दे। यह मेरे लिये हितकर होगा।" इसी प्रकार एक और यक्षिणी कहती है "चुप हो जा उत्तरा! पुनर्वसु! शोर बन्द कर दे! देख, मुभ्रे इन शास्ता के वचन सुन लेने दे।" यक्ष और यक्षि-णियों के रूप में यहाँ उस प्रभाव को ही अंकित किया गया है जो न केवल बुद्ध बल्कि तत्कालीन भिक्षु-भिक्षुणियों के भी पवित्र जीवन ने साधारण जनता के हृदय पर डाला था। साधारण गृहिणियाँ भी उनके वचन को सुनने के लिये कितना उत्सुक रहती थीं और उसे अपने लिये कितना कल्याणकारी मानती थीं, यह इस सुत्त में द्रष्टव्य है। इसी संयुत्त के अन्त में एक यक्ष आकर भगवान् से कहता है "भिक्षु! मैं तुम्हें एक प्रश्न पूछता है। तू इसका उत्तर दे। यदि न दे सका तो मैं या तो तेरी खोपड़ी को फोड़ दूंगा या तुक्ते पकड़ कर गंगा में फैंक दूंगा।" भगवान् कहते हैं "मेरी खोपड़ी को फोड़ने वाला या मुफे पकड़ कर गंगा में फैंकने वाला इस संसार में कोई नहीं है। हाँ, तू इच्छानुसार प्रक्त पूछ सकता है।" यक्ष भगवान् के उत्तरों से सन्तुष्ट हो जाता है और अन्त में बुद्ध, धम्म और संघ की शरण में जाता है। इतना ही नहीं वह कृतज्ञतापूर्वक कहता है "अब मैं गाँव से गाँव , कस्बे (निगम) से कस्बे, और नगर से नगर जाकर बुद्ध द्वारा उपदिष्ट धर्म का जनताओं के कल्याण के लिये प्रचार करूँगा।" यक्ष और बुद्ध के उपर्युक्त संवाद की तुलना विटरनित्ज ने महाभारत के यक्ष और युधिष्ठिर के संवाद से की है। किन्तु दोनों में बहुत अन्तर है। महाभारत में आरम्भ से लेकर अन्त तक युधिष्ठिर यक्ष की कृपा के भिक्षुक हैं और अपने उत्तरों द्वारा उसे प्रसन्न कर के ही वे अपनी विमुक्ति प्राप्त करते हैं। इसके विप-रीत यहाँ यक्ष पहले ही बुद्ध पर अपना प्रभुत्व स्थापित करने में असफल हो जाता है। बुद्ध-गौरव से पराजित होकर ही वह प्रश्न पूछता है और अन्त में तो वह उनका अंजलिबद्ध शिष्य ही हो जाता है।

११. सक्क-संयुत्त—देवराज शक की बुद्ध द्वांरा प्रशंसा है। ऋग्वेद का बज्ज धारी इन्द्र बौद्ध प्रभाव में आकर क्षमाशील बन गया है। वह वैसा असं-यमी भी नहीं रहा। भगवान् ने इस प्रशंसा में इन्द्र की क्षमाशीलता और उसकी संयम-परायणता का ही विशेष वर्णन किया है। अपने इन्हीं गुणों के कारण

१. हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ५८।

उसने ३३ देवताओं के ऊपर आधिपत्य प्राप्त किया है। इसी प्रसंग में देवासुर-संग्राम का भी इस संयुत्त में वर्णन आया है।

## २---निदान-वगग

- १. निदान-संयुत्त—प्रतीत्य समृत्पाद का विशद वर्णन है। किस प्रकार अविद्या से संस्कार, संस्कार से विज्ञान, विज्ञान से नाम-रूप, नाम-रूप से सळा-यतन, सळायतन से स्पर्श और इस प्रकार कमशः वेदना, तृष्णा, उपादान, भव, जाति और जरा-मरण-शोक-परिदेव-दुःख आदि की उत्पत्ति होती है और किस प्रकार इनका कमशः निरोध होता है, इसी का उपदेश यहाँ भगवान् ने भिक्षुओं को दिया है। विषय-निरूपण प्रायः महानिदान-सुत्त (दीध-२।२) के समान ही है।
- २. अभिसमय-संयुत्त--अणुमात्र भी चित्त-मिलनता रहते निर्वाण की प्राप्ति सम्भव नहीं। अतः भिक्षु को उत्तरोत्तर अनवरत अध्यवसाय करते हुए अ-प्रहीण चित्त-मलों को नष्ट करना चाहिये और सदाचरण् की वृद्धि करनी चाहिये।
- ३. धातु-संयुत्त—चक्षु, श्रोत्र, घ्राण, जिह्वा, काय, मन, आदि इन्द्रियों, रूप, श्रव्द, गन्ध, रस, स्पृष्टव्य और धर्म उनके विषयों एवं चक्षु-विज्ञान, श्रोत्र-विज्ञान, घ्राण-विज्ञान, जिह्वा-विज्ञान, काय-विज्ञान एवं मनोविज्ञान उनके विज्ञानों, इस प्रकार इन अठारह धातुओं का यहाँ विवरण दिया गया है।
- ४. अनमतग्ग-संयुत्त---"भिक्षुओ ! इस संसार का आदि पूर्णतः अज्ञात (अनमतग्ग) है। तृष्णा और अविद्या से संचालित, भटकते-फिरते प्राणियों के आरम्भ का पता नहीं चलता।" यही इस संयुत्त की मूल भावना है।
- ५. कस्सप-संयुत्त-भगवान् बुद्ध ने महाकाश्यप की सन्तोष-वृत्ति की प्रशंसा की है। महाकाश्यप यथा-प्राप्त भोजन, यथा-प्राप्त वस्त्र, यथा-प्राप्त शयनासन (निवास-स्थान) और यथा-प्राप्त पथ्य-औषध आदि की सामग्री से सन्तुष्ट हो जाने वाले हैं। भगवान् ने दूसरे भिक्षुओं को भी ऐसा ही होने का उपदेश दिया है।
- ६. लाभ-सक्कार-संयुत्त---लाभ और सत्कार से विरत रहने का भिक्षुओं को भगवान् के द्वारा उपदेश दिया गया है। उन्होंने कहा है कि लाभ और

सत्कार को चाहने वाले भिक्षु का पतन हो जाता है और उसकी वही गति होती है जो अंकुश को निगलने वाली मछली की।

- ७. राहुल संयुत्त—राहुल को संयम का उपदेश। शब्द, स्पर्श, रूप, रस गन्ध, सभी अनित्य और दु:ख-रूप हैं। उनमें 'मैं' या 'मेरा' की भावना करने से दु:ख ही हो सकता है। उनमें से किसी के विषय में 'यह मैं हूँ' 'यह मेरा आत्मा है' ऐसी भावना करना उपयुक्त नहीं!
- ८, लक्खण-संयुत्त—एक दिन धर्मसेनापित सारिपुत्र और एक अन्य भिक्षु जिसका नाम लक्खण (लक्षण) था साथ साथ भिक्षा-चर्या को जा रहे थे। अचानक सारिपुत्र को हँसी आ गई। भिक्षा से लौट आने के बाद लक्षण ने उनकी इस हँसी का कारण पूछा। धर्म सेनापित ने भगवान् बुद्ध और अन्य भिक्षुओं की उपस्थिति में उसका कारण बताया।
- ्र ओपम्म-संयुत्त—भगवान् ने भिक्षुओं को सचेत और जागरूक रहने का उपदेश दिया है। यहाँ उन्होंने उपमा (ओपम्म) की है। जिस प्रकार यदि लिच्छिव गणतन्त्र के लोग सतत जाग€क और सचेत नहीं रहेंगे तो अजातशत्रु (मगधराज) उन्हें दबा लेगा, पराजित कर देगा, इसी प्रकार यदि भिक्षु अपने आचरण में थोड़ा भी प्रमाद करेंगे, तो उन्हें मार अपने फन्दे में दबा लेगा।
- १०. भिक्खु-संयुत्त—महामोग्गल्लान (महामौद्गल्यायन) का भिक्षुओं को 'आर्य-मौन' पर उपदेश। उन्होंने बताया है कि 'आर्य-मौन' का वास्तविक आच-रण द्वितीय ध्यान की अवस्था में होता है। भगवान् बुद्ध नन्द और तिष्य (तिस्स) नामक भिक्षुओं को भिक्षु-नियमों का पूरा पालन करने को कहते हैं।

### ३—खन्धवगग

१. खन्ध-संयुत्त—पञ्चस्कन्धों का वर्णन है। रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार और विज्ञान अनित्य, परिवर्तन-शील और दुःख-रूप हैं। इनमें 'यह में हूँ' 'यह मेरा है' या 'यह मेरा आत्मा है' इस प्रकार की भावना साधक को नहीं करनी चाहिये। बल्कि इनके उदय (उत्पित्त) और व्यय (विनाञ्च) का प्रत्यवेक्षण करना चाहिये और इनमें मन को आसक्त नहीं करना चाहिये। पञ्चस्कन्धों की अनित्यता और दुःखमयता का चिन्तन करने पर काम-वासना रह ही नहीं सकती, और पुनर्जन्म, अविद्या, आत्माभिनिवेश, सभी नष्ट हो जाते हैं।

- २. राध-संयुत्त---स्थविर राध ने भगवान् से मार, तृष्णा, अनित्यता आदि पर प्रश्न पूछे हैं। भगवान् के उत्तर बड़े मार्मिक हैं।
- ३. दिट्ठ-संयुत्त—मिथ्या मतवादों की उत्पत्ति का कारण भगवान् ने बताया है। रूप, वेदना, मंज्ञा, संस्कार और विज्ञान में 'मैं' या 'मेरा' की भावना करना, इस प्रकार के चिन्तनों में लगे रहना जैसे कि क्या यह लोक शाश्वत है या अशाश्वत है, सान्त है या अनन्त है, क्या जीव और शरीर दो अलग अलग हैं या एक हैं, आदि, इस प्रकार के विचारों की आसक्ति ही मिथ्या मतवादों का कारण है।
- ४. ओक्किन्तिक-संयुत्त—चक्षु, श्रोत्र, घ्राण, जिह्वा, शरीर और मन, ये सभी अनित्य, परिवर्तशील और दुःख रूप हैं, इनमें 'आत्मा' (अत्ता) की उपलब्धि नहीं होती, इस प्रकार जिसकी स्मृति सदा उपस्थित रहती है वही धर्म-मार्ग में विचरण करने वाला भिक्षु है।
- ५. उप्पाद-संयुत्त—चक्षु, श्रोत्र, घ्राण, जिह्वा, काय और मन का उत्पन्न होना ही जन्म, जरा, मरण, दुःख और शोक का उत्पन्न होना है—बुद्ध-उपदेश।
- ६. किलेस-संयुत्त—क्लेश या चित्त-मलों का विवरण है। चक्षु और दृश्य पदार्थ में, श्रोत्र और शब्द में, घ्राण और गन्ध में, जिह्वा और रस में, काय और स्पृष्टव्य में, मन और धर्मों (पदार्थों) में इच्छा और आसक्ति का होना ही चित्त का मल है।
- ७. सारिपुत्त-संयुत्त—आनन्द ने धर्मसेनापित सारिपुत्त से पूछा है कि उन्होंने अपनी इन्द्रियों को किस प्रकार शिमत किया है ? धर्मसेनापित ने उत्तर-स्वरूप कहा है "एकान्त-वास (प्रविवेक) से उत्पन्न, सुख और सौमनस्य से युक्त, प्रथम ध्यान में स्थित रह कर, विषयों से दूर रह कर, 'यह मैं हूँ' 'यह मेरा है' इस प्रकार के विचारों को त्याग कर मैंने अपनी इन्द्रियों को शिमत किया है।"
- ८. नाग-संयुत्त—नागों की चार प्रकार की उत्पत्तियाँ हैं, जैसे कि अंडे से उत्पत्ति, माँ के पेट से उत्पत्ति, स्वेद से उत्पत्ति, माता-पिता से उत्पत्ति।
- ९. सुपण्ण-संयुत्त—सुपर्ण नामक पक्षियों की भी चार प्रकार की उत्पत्तियाँ हैं, अंडे से उत्पत्ति, माँ के पेट से उत्पत्ति, स्वेद से उत्पत्ति, बिना माता-पिता के उत्पत्ति।
  - १०. गन्धब्व-काय-संयुत्त---गन्धर्व जाति के देवताओं का वर्णन है।

- ११. वलाह-संयुत्त—-'वलाहक कायिक' अर्थात् बादल रूपी काया वाले देवताओं का वर्णन है।
- १२. वच्छगोत्त-संयुत्त—वच्छगोत्त नामक परिव्राजक की मिथ्या-धार-णाओं का भगवान् के द्वारा निवारण । क्या लोक शाश्वत है या अशाश्वत है, सान्त है या अनन्त है, जीव और शरीर एक ही हैं या अलग अलग हैं, आदि मिथ्या धारणाओं का कारण भगवान् ने पंच स्कन्धों (रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार, विज्ञान) के वास्तविक स्वरूप (अनित्य, दुःख, अनात्म) का अज्ञान ही बताया है। वच्छगोत्त परिव्राजक का भगवान् से संवाद मिष्भम-निकाय के तेविज्ज वच्छगोत्त-स्त्त' (१।३।१) में भी हुआ है।
- १३. भान (या समाधि) संयुत्त—ध्यान या समाधि का विवरण है। भगवान् ने कहा है कि जो पुरुष ध्यान और उसकी प्राप्ति की रक्षा करने में कृशल है, वही सर्वोत्तम ध्यानी है।

#### ४---सळायतन-वग्ग

- १. सळायतन-संयुत्त—चक्षु और रूप, श्रोत्र और शब्द, घ्राण और गन्ध, काया और स्पर्श, मन और धर्म, सभी अनित्य, दुःख और अनात्म हैं। इन सब में 'मैं' और 'मेरा' की भावना करना उपयुक्त नहीं। इनमें जब आसिक्त को मनुष्य नष्ट कर देता है, तो वह बन्धन से छूट जाता है। उच्चतम संयम भी यही है।
- २. वेदना-संयुत्त—सुखा, दु:खा और न-सुखा-न-दु:खा, ये तीन वेदनाएँ हैं। इनमें सुख की वेदना को दु:ख के रूप में देखना चाहिये, दु:ख की वेदना को शूल के रूप में देखना चाहिये और न-सुख-न-दु:ख की वेदना को अनित्य के रूप में देखना चाहिये। वेदनाओं को छोड़ देने वाला अनासक्त भिक्षु ही 'सम्यक् दृष्टि' सम्पन्न कहलाता है।
- ३. मातुगाम-संयुत्त—स्त्रियों-सम्बन्धी बुद्ध-प्रवचन है। भगवान् ने स्त्रियों को पुरुषों की अपेक्षा अधिक दुःखभागिनी माना है। अतः ब्रह्मचर्य-जीवन की उनके लिये उतनी ही अधिक आवश्यकता भी। स्त्रियों को पाँच विशेष कष्ट हैं—बाल्य काल में माता-पिता का घर छोड़ना पड़ता है, उसे छोड़ कर दूसरे (पित) के घर जाना पड़ता है, गर्भ धारण करना पड़ता है, प्रसव करना पड़ता है, पृरुष की सेवा करनी पड़ती है। संसार में रूप, धन, चरित्र और परिश्रमी स्वभाव

वाली एवं सन्तान प्रसिवनी स्त्री का आदर होता है। यदि स्त्री पितव्रता, विनीत, लज्जाशील और ज्ञानवती हो तो वह मरने के बाद सद्गित प्राप्त करती है। दुरा-चारिणी, मुर्खा और निर्लज्जा होने पर वह मरने के बाद दुर्गितयों में पड़ती है।

- ४. जम्बुखादक-संयुत्त—जम्बुखादक नामक परिव्राजक के प्रति धर्म-सेनापित सारिपुत्र का बुद्ध-धर्म पर उपदेश है। निर्वाण और अर्हत्त्व का अर्थ सारिपुत्र ने राग, द्वेष और मोह से विमुक्ति कहा है। इसे प्राप्त करने का उपाय आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग ही है। जिसने राग-द्वेष को छोड़ दिया, वही मनुष्य सुखी है। आस्रवों (चित्त-मलों) से विमुक्ति पाने का आर्थ अष्टाङ्गिक मार्ग से अति-रिक्त और कोई उपाय नहीं है।
- ५. सामंडक-संयुत्त—सामंडक नामक परिव्राजक के प्रति सारिपुत्र का 'निब्बाण' (निर्वाण) पर उपदेश है। विषय-वस्तु उपर्युक्त संयुत्त के समान ही है।
- ६. मोग्गल्लान-संयुत्त—महामोग्गल्लान (महामौद्गल्यायन) द्वारा भिक्षुओं को चार ध्यानों का उपदेश है । दीघ और मिन्फिम निकायों के इस सम्बन्धी वर्णन से यहाँ कोई विशेषता नहीं है । बिलकुल उन्हीं शब्दों में यहाँ भी चार ध्यानों का विवरण दिया गया है । अरूपावचर भूमि के आकाशानन्त्यायतन, विज्ञानानन्त्यायतन, आकिचन्यायतन और नैवसंज्ञानासंज्ञायतन नामक ध्यान-अवस्थाओं का भी यहाँ वर्णन किया गया है ।
- ७. चित्त-संयुत्त—चक्षु, श्रोत्र, घ्राण, काय और मन रूपी इन्द्रियाँ बन्धन की कारण नहीं हैं। रूप, शब्द, गन्ध, स्पर्श और मानसिक धर्म भी बन्धन के कारण नहीं हैं। बन्धन की कारण तो वह वासना है, तृष्णा है, जो चक्षु और रूप के संयोग से उत्पन्न होती है, श्रोत्र और शब्द के संयोग से पैदा होती है, घ्राण और गन्ध के संयोग से पैदा होती है, काय और स्पर्श के संयोग से पैदा होती है, मन और धर्मों के संयोग से पैदा होती है। अतः इस वासना या तृष्णा का निरोध ही बन्धन-विमुक्ति का कारण है।
- ८. गामणि-संयुत्त—भोगवाद और तपश्चरण की अतियों को छोड़कर मध्यम मार्ग पर चलने का उपदेश गामणि को दिया गया है। क्रोध को छोड़कर क्षमाशील होने का भी यहाँ उपदेश दिया गया है।
- ९. असंखत-संयुत्त—निर्वाण असंस्कृत अर्थात् अकृत है। राग, द्वेष और मोह का सम्पूर्ण निरोध ही 'निर्वाण' कहा जाता हैं, कायिक-मानसिक जागरूकता

(स्मृति-सम्प्रजन्य) चित्त-शान्ति (शमथ), आन्तरिक ज्ञान-दर्शन (विपश्यना) चार स्मृति-प्रस्थान और आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग, यही उसकी प्राप्ति के सर्वोत्तम साधन हैं।

१०. अव्याकत-संयुत्त—कोशलराज प्रसेनजित् ने क्षेमा (खेमा) नाम की किश्चणी से पूछा है "क्या मृत्यु के बाद तथागत रहते हैं या नहीं रहते ? या रहते भी हैं और नहीं भी रहते ?"। क्षेमा ने इसके उत्तर स्वरूप केवल यह कहा है कि तथागत ने इसे अ-व्याकृत कर दिया है अर्थात् उन्होंने इसे ब्रह्मचर्य के लिये आवश्यक न समभकर अकभनीय कर दिया है। साथ में वह यह भी कहती है कि तथागत का ज्ञान गम्भीर समुद्र के समान है, जिसकी थाह नहीं ली जा सकती। जब अनिरुद्ध, सारिपुत्र और मौद्गल्यायन जैसे बुद्ध के अन्य शिष्यों से यह प्रश्न पूछा जाता है तो वे भी उसका उसी प्रकार उत्तर देने हैं जैसे क्षेमा भिक्षणी ने दिया है। दीघ और मज्भिय निकायों के 'दस अव्याकृत' (अकथनीय) धर्मों के समान यहाँ भी बुद्ध-मन्तव्य विमल जल के समान स्वच्छ दिखलाई पड़ता है। पासादिक-सृत्त (दीघ. ३।६) और चूल मालुंक्य-सृत्त (मज्भिम. २।२।३) के समान ही इस संयुत्त की विषय-वस्तु है।

## ५—महावग्ग

- १. मग्ग-संयुत्त—आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग (सम्यक् दृष्टि , सम्यक् संकल्प, सम्यक् वाणी, सम्यक् कर्मान्त, सम्यक् आजीव, सम्यक् व्यायाम, सम्यक् स्मृति, सम्यक् समाधि) का पूरे विवरण के साथ वर्णन किया गया है।
- २. बोज्भंग-संयुत्त--परम ज्ञान (बोधि) के सात अङ्गों यथा स्मृति, धर्म-गवेषणा (धम्मविचय) वीर्य, प्रीति, प्रश्नव्धि (चित्त-प्रसाद) समाधि और उपेक्षा का विस्तृत वर्णन किया गया है।
- ३. सितपट्ठान-संयुत्त—काया में कायानुपश्यी होना, वेदनाओं में वेदमानुपश्यी होना, चित्त में चित्तानुपश्यी होना और धर्मी (पदार्थों) में धर्मानुपश्यी होना, इन चार स्मृति-प्रस्थानों (सितपट्ठान) का यहाँ दीघ अौर मिजिसम निकायों के समान शब्दों में विस्तृत वर्णन किया गया है।

१. देखिये महासतिपट्ठान-सुत्त (दीघ. २।९)

२. सतिपट्ठान-सुत्त (मज्भिमः १।१।१०)

- ४. इन्द्रिय-संयुत्त-श्रद्धा, वीर्य, स्मृति, समाधि और प्रज्ञा इन पाँच इन्द्रियों अथवा ज्ञान-शक्तियों का वर्णन है।
- ५. सम्मप्पधान-संयुत्त—जो चित्त-मल अभी उत्पन्न नहीं हुए हैं, उनकी उत्पित्त को रोकना, जो चित्त-मल उत्पन्न हो चुके हैं उनको नष्ट करना, जो शुभ कर्म अभी उत्पन्न नहीं हुए हैं उनको उत्पन्न करना, जो उत्पन्न हो चुके हैं उनको बढ़ाना, इन चार सम्यक्-प्रधानों या शुभ प्रयत्नों का यहाँ विस्तृत वर्णन किया गया है।
- ६. बल-संयुत्त—श्रद्धा, वीर्य, स्मृति, समाधि और प्रज्ञा, इन पाँच वलों का वर्णन है।
- ७. इद्धिपाद-संयुत्त—इच्छा-शक्ति (छन्द), वीर्य, चित्त और मीमांसा (वीमंसा) इन चार ऋद्धिपादों या योग-सम्बन्धी विभूतियों का वर्णन है।
- ८. अनुरुद्ध-संयुत्त—शरीर, वेदना, मन और मानसिक धर्म, इन सब पर अद्भुत संयम प्राप्त कर किस प्रकार स्थविर अनिरुद्ध ने योग की विभूतियों को प्राप्त किया है, इसका वर्णन है।
- ९. फान-संयुत्त—ध्यान की चार अवस्थाओं का वर्णन है। वर्णन की भाषा बिलकुल वही हैं जो प्रथम दो निकायों में। किस प्रकार शील और सदाचार में प्रतिष्ठित होकर, एकान्त-वास का सेवन कर, साधक कमशः ध्यान की प्रथम, द्वितीय, तृतीय और चतुर्थ अवस्थाओं को प्राप्त करता है, इसका त्रिपिटक में प्रायः समान शब्दों में अनेक बार वर्णन किया गया है। असेक्षेप में हम यही कह सकते हैं कि प्रथम ध्यान की अवस्था में वितर्क, विचार, प्रीति, सुख और एकाग्रता रहते हैं। द्वितीय ध्यान की अवस्था में वितर्क और विचार का प्रहाण हो जाता है और केवल समाधि से उत्पन्न प्रीति और सुख रहते हैं। तृतीय ध्यान की अवस्था में प्रीति और सुख से भी उपेक्षा हो जाती है और साधक उपेक्षा और स्मृति के साथ ध्यान करने लगता है। चतुर्थ ध्यान में चूंकि सुख-दु:ख, सौमनस्य, दौर्मनस्य पहले से ही अस्त हुए रहते हैं, अतः साधक न दु:ख और न सुख वाले तथा स्मृति और उपेक्षा से शुद्ध, इस ध्यान को प्राप्त करता है।

१. मिलाइये आनापान-सति सुत्त (मज्भिम. (३।२।८)

£

१०. आनापान-संयुत्त--भगवान् ने प्राणायाम या श्वास-प्रश्वास को नियमित करने का उपदेश दिया है और उसे मार्ग-प्राप्ति का सहायक माना है। र

सोतापत्ति-संयुत्त—स्रोतापित्त अवस्था अर्थात् धर्म रूपी नदी की धारा में पड़ना, इसका वर्णन किया गया है। बुद्ध-धर्म और संघ में जिसकी श्रद्धा और निष्ठा है वह सांसारिक लाभों की चिन्ता नहीं करता। वह इच्छा और द्वेष को छोड़कर फिर इस लोक में नहीं आता।

सच्च-संयुत्त—चार आर्य सत्यों का वर्णन है। दुःख, दुःख-समुदय, दुःख-निरोध और दुःख-निरोध-गामिनी प्रतिपद्, इन चार आर्य सत्यों का उपदेश बुद्ध-धर्म की प्रतिष्ठा है। प्रायः समान शब्दों में इन सम्बन्धी उपदेश का वर्णन त्रिपिटक में अनेक बार आया है।

उपर्युक्त संक्षिप्त विवरण में यद्यपि वर्गों और संयुक्तों के क्रम से उनकी विषय-वस्तु का संक्षिप्त दिग्दर्शन करा दिया गया है, किन्तु उनके असंख्य सुत्तों की वह सामग्री अभी बाकी ही बच रहती है जो उन्होंने बुद्ध, उनके जीवन, उनके उपदेश, इसी प्रकार बुद्ध-शिष्यों के जीवन और उपदेश, तत्कालीन धर्मोप-देष्टाओं और धार्मिक विचारों के साथ बुद्ध और उनके धम्म का सम्बन्ध, तत्कालीन ऐतिहासिक और भौगोलिक परिस्थिति, एवं इसी प्रकार के अन्य महत्त्वपूर्ण विषयों के सम्बन्ध में दी है। इन सम्बन्धी स्मृतियों का कुछ संक्षिप्त दिग्दर्शन करना यहाँ आवश्यक होगा। संयुत्त-निकाय के 'धम्म चक्क पवत्तन-सुत्त' में (जो विनय-पिटक—महावग्ग के इस सम्बन्धी वर्णन की पुनरुक्ति ही है) हम वाराणसी के ऋषिपतन मृगदाव (वर्तमान सारनाथ) में पञ्चवर्गीय भिक्षुओं को उपदेश करते देखते हैं। काम-वासनाओं में काम-लिप्त होना और काय-क्लेश में लगना, इन दो अतियों के त्याग एवं आर्थ अष्टाङ्किक मार्ग

२. मिलाइये विशेषतः भयभेरव-सुत्त (मिल्फिम. १।१।४); द्वेधा वितक्क सुत्त (मिल्फिम. १।२।९) महाअस्सपुर-सुत्त (मिल्फिम. १।४।९); चूलहित्थप-दोपम सुत्त (मिल्फिम. १।३।७; सामञ्जाफल सुत्त (दीघ. १।२); अम्बट्ठ-सुत्त (दीघ. १।३); सोणदंड सुत्त (दीघ. १।४); कूटदन्त सुत्त (दीघ. १।५); महालिसुत्त (दीघ. १।५) पोट्ठपाद-सुत्त (दीघ. १।९) केवट्ट-सुत्त (दीघ. १।११) सुभ-सुत्त (दीघ. १।१०,; चक्कवित्तसीहनाद सुत्त (दीघ. ३।३); संगीतिपरियायसुत्त (दीघ. ३।१०) आदि, आदि।

रूपी मध्यम-मार्ग के आचरण तथा चार आर्य सत्यों का उपदेश देते यहाँ हम प्रथम वार भगवान को देखते हैं। सळायतन-संयुत्त में (यहाँ भी विनय-पिटक-महावग्ग के समान ही) हम तथागत को भिक्षुओं को इस प्रकार सम्बोधित करते हुए देखते हैं "भिक्षुओ ! जितने भी मानुष और दिव्य पाश हैं, मैं उन सब से मुक्त हूँ। तुम भी दिव्य और मानुष पाशों से मुक्त होओ! भिक्षुओ ! बहुत जनों के हित के लिये, बहुत जनों के सुख के लिये, लोक पर दया करने के लिये, देवताओं और मनष्यों के प्रयोजन के लिये, हित के लिये, सुख के लिये, विचरण करो। एक साथ दो मत जाओ! भिक्षुओ ! आदि में कल्याणकारी, मध्य में कल्याणकारी, अन्त में कल्याणकारी धर्म का उसके पूरे शब्दों और अर्थों के साथ उपदेश करते हुए सम्पूर्ण, परिशुद्ध ब्रह्मचर्य का प्रकाश करो। संसार में अल्प दोष वाले प्राणी भी हैं। धर्म के न श्रवण करने से उनकी हानि होगी। सुनने से वे धर्म के जानने वाले होंगे। भिक्षुओं ! मैं भी जहाँ उरुवेला और सेनावी गाँव हैं, वहाँ धर्म-देशना के लिये जाऊँगा। '' सतिपट्ठान-संयुत्त के जरा-सुत्त में भगवान् की वृद्धा-वस्था का सजीव चित्र है। भगवान् अपराह्न में ध्यान से उठ कर धृप में बैठे हैं। आनन्द भगवान् को देखकर कहते हैं ''आश्चर्य भन्ते! अद्भुत भन्ते! भगवान् के चमड़े का रंग उतना परिशुद्ध, उतना पर्यवदात (उज्ज्वल) नहीं है। अंग भी शिथिल हो गये हैं। पूरी काया में भूरियाँ पड़ी हुई हैं। शरीर आगे की ओर भुका है। आँख, कान, नाक आदि इन्द्रियों में भी विपरिणाम दिखाई पड़ता है।" "आनन्द ! यह ऐसा ही होता है! यौवन में जरा-धर्म है, आरोग्य में व्याधि-धर्म है । जीवन में मरण-धर्म है ।" हम भगवान् और उनके उपस्थाक शिष्य के विमल मनुष्य-रूप को यहाँ देखते हैं। इसी निकाय के सकलिक-सुत्त में हम सूचना पाते हैं कि भगवान का पैर पत्थर के टुकड़े से विक्षत हो गया है और वे स्मृति-सम्प्रजन्य के साथ उसको सहन कर रहे हैं। इसी प्रकार सक्क-संयुत्त में अनाथिंपिडिक की दीक्षा एवं जेतवन-दान का वर्णन है । विनय-पिटक के चुल्लवग्ग में भी यही वर्णन आया है । संयुत्त-निकाय के भिक्लु-संयुत्त में हम सचना पाते हैं कि कौशाम्बिक भिक्षुओं के दुर्व्यवहार के कारण भगवान पात्र-चीवर ले बिना किसी भिक्षु को कहे अकेले ही पारिलेय्यक (पालिलेय्यक भी) नामक स्थान में एकान्त-वास के लिये चले गये हैं। संयुत्त-निकाय के 'उदायि-सुत्त' में हम भगवान् और स्थविर उदायी का

संवाद देखते हैं जो शास्ता और शिष्य के सम्बन्ध के अलावा बुद्ध-धर्म के प्रार-म्भिक स्वरूप पर भी पर्याप्त प्रकाश डालता है। "भन्ते! पहले गृहस्थ रहते मुभे धर्म से बहुत लाभ न मिला था। किन्तु भन्ते ! आज मैंने धर्म को जान लिया। मुफे वह मार्ग मिल गया!" "साधु उदायी! तुफे वह मार्ग मिल गया। जैसे जैसे तू इसकी भावना करेगा, वृद्धि करेगा, यह तुभे वैसे ही भाव को ले जायगा जिससे कि तू जानेगा "आवागमन क्षय हो गया, ब्रह्मचर्य-वास पुरा हो चुका, करना था सो कर लिया, अब कुछ करने को बाकी नहीं है।" भगवान् का अपने शिष्य भिक्षुओं के साथ कैसा अनुकम्पायमय सम्बन्ध था, इसका एक और उदाहरण इसी निकाय में देखिये। मग्ग-संयुत्त के चुन्द-सत्त में हम चुन्द समणुद्देस को भगवान् के पास धर्मसेनापित के परिनिर्वाण का सन्देश लाते देखते हैं। इसे सुनते ही आनन्द की क्या हालत होती है, यह उन्हीं के शब्दों में सुन लीजिए ''आयुष्मान् सारिपुत्र परिनिर्वृत्त हो गये, यह सुन कर मेरा शरीर ढीला पड़ गया है, मुभ्ने दिशाएँ नहीं सुभतीं, बात भी नहीं सुभ पड़ती।! "भगवान् सचेत करते हैं "क्यों आनन्द! क्या मैने पहले ही नहीं कह दिया है कि सभी प्रियों से जुदाई होती है। इसलिये आनन्द! आत्म-दीप, आत्म-शरण, अ-परालम्बी होकर विहरो ! धम्मदीप, धम्म-शरण, अपरा-लम्बी होकर विहरो।" इसी संयुत्त के उक्काचेल-सुत्त में सारिपुत्र के परि-निर्वाण के थोड़े दिन वाद ही भगवान् को अपने द्वितीय प्रधान शिष्य महामौदग-ल्यायन के भी परिनिर्वाण की सूचना मिलती है। सभी शिष्य अपने शास्ता के सहित स्मृति-सम्प्रजन्य के साथ इस दुःख को सहते हैं। एक दिन भगवान गंगा की रेती में उक्काचेल नामक स्थान पर विहरे रहे हैं। भिक्ष-परिषद को विज्ञापित करने के लिये बैठते हैं किन्तू सर्व प्रथम ध्यान आता है अपने सद्यः परिनिवृत्त शिष्य सारिपुत्र और मौद्गल्यायन का। बुद्ध का मानवीय रूप फुट पड़ता है "भिक्षुओ! सारिपुत्र और मौद्गल्यायन के बिना मुभ्रे यह परिषद् श्नय सी जान पड़ती है। जिस दिशा में सारिपुत्र-मौद्गल्यायन विहरते थे, वह दिशा किसी और की न चाहने वाली होती थी" इतना ही कह पाते हैं कि भगवान का मानवीय रूप उनके बुद्ध-रूप में परिवर्तित हो जाता है और "भिक्षुओ! आश्चर्य है तथागत को! अद्भुत है तथागत को! इस प्रकार के शिष्यों की जोड़ी के परिनिर्वृत्त हो जाने पर भी तथागत को शोक-परिदेव नहीं है।...भिक्षुओ ! जैसे महान् वृक्ष के खड़े रहते भी उसकी सारवाली

शाखाएँ ट्ट जायें, उसी प्रकार भिक्षुओ ! तथागत को भिक्षु-संघ के रहते भी सार वाले सारिपुत्र और महामौदगल्यायन का परि-निर्वाण है । सो वह भिक्षुओ! कहाँ से मिले। जो कुछ उत्पन्न होने वाला है, सब नष्ट होने वाला है। इसलिये भिक्षुओ ! आत्मदीप, आत्म-शरण, अनन्यशरण होकर विहरो, धर्म-दीप, धर्म-शरण, अनन्यशरण होकर विहरो।" शास्ता का मानवीय रूप और साथ साथ उनका बद्धत्त्व यहाँ स्पष्टतम रूप में दिखाई पड़ता है। बुद्ध-धर्म की साधना इसी जन्म की साक्षात् अनुभूति के लिये है, यह तथ्य इस निकाय के संवहुल-सुत्त से भली प्रकार हृदङ्गम किया जा सकता है। एक ब्राह्मण आकर भिक्षुओं से कहता है "आप लोग वर्तमान को छोडकर कालान्तर की ओर दौड़ रहे हैं। इस से तो यही अच्छा हो कि आप मानुष कामों का भोग करें।" भिक्षु उत्तर देते हैं "ब्राह्मण ! हम वर्तमान को छोड़कर कालान्तर की चीज के पीछे नहीं दौड़ रहे । विल्क कालान्तर की चीज को छोड़कर ब्राह्मण ! ्हम क्र्तमान के पीछे दौड़ रहे हैं । ब्राह्मण ! भगवान ने कामों को बहत दुःख वाले, बहुत प्रयास वाले, बहुत दूष्परिणाम वाले, कालिक (कालान्तर) कहा है। किन्तु यह धर्म तो सांदिष्टिक के (वर्तमान में फल देने वाला) अ-कालिक, यहीं साक्षात्कार किया जाने वाला, तह तक पहुँचाने वाला और प्रत्येक शरीर में अनुभव करने योग्य है।" अत्त-दीप सुत्त में हम आत्म-निर्भर होने का उपदेश पाते हैं, जिसकी पुनरावृत्ति भगवान ने अनेक स्थलों पर की है और जो उनके धर्म के स्वरूप को समभने के लिये अति आवश्यक है। भगवान सब को प्रवरुया का ही उपदेश नहीं देते थे। बल्कि गृहस्थाश्रम में रह कर भी वे प्रमाद-रहित जीवन की सम्भावना मानते थे । ऐसा ही उन्होंने राजों (मकान बनाने वाले मजदूरों) से इसी निकाय के थपित-सुत्त में कहा भी है "स्थपतियो ! गृहवास बाधापूर्ण है, मल का आगमन-मार्ग है । प्रव्रज्या खली जगह है। किन्तू स्थपतियो! तुम्हारे लिये अप्रमाद से रहना ही उप-युक्त है।" ऐसा मालूम पड़ता है भगवान् के इस अप्रमाद-उपदेश को स्मरण कर के ही अशोक अपनी प्रजाओं को इतनी पुनरावृत्ति के साथ अ-प्रमाद, का जीवन बिताने को कहता है।<sup>९</sup> संयुत्त-निकाय में बुद्धकालीन भारत में प्रचलित धार्मिक सम्प्रदायों और उनके प्रधान आचार्यों एवं बद्ध और

१. देखिये आगे दसवें अध्याय में अशोक के अभिलेखों का विवरण ।

उनके धर्म के साथ उनके सम्बन्धों पर भी प्रकाश डालने वाले काफी वर्णन हैं। इस प्रकार संय्त्त-निकाय के खन्ध-संयुत्त में हम उस काल के छः आचार्यों यथा पूर्ण काश्यप, मक्खली (मस्करी) गोशाल, संजय वेलिट्ठिपुत्त, प्रकुध-कात्यायन<sup>9</sup> आदि का वर्णन पाते हैं। इसी प्रकार मोग्गल्लान-संय्त्त के असि-बन्धकपृत्त-सुत्त और निगण्ठ-सुत्त से हमें बुद्ध-धर्म और तत्कालीन जैन धर्म के पारस्परिक सम्बन्ध के विषय में पर्याप्त सूचना मिलती हैं। तत्कालीन याज्ञिक ब्राह्मणों के यज्ञवाद और बुद्ध के नैतिक आदर्शवाद में क्या ऐतिहासिक सम्बन्ध है, और किस प्रकार एक के सामने दूसरे को भुकना पड़ा, यह देखने के लिये संयुत्त-निकाय का सुन्दरिक-भारद्वाज सुत्त अत्यन्त महत्वपूर्ण है । कोशल-देश में सुन्दरिका नदी पर भारद्वाज नामक ब्राह्मण हवन कर रहा है। भगवान् भी उधर चारिका करते हुए निकल पड़ते हैं। वह उन्हें देख कर यज्ञ से बचा हुआ अन्न देना चाहता है, किन्तु पहले पूछता है "आप कौन जाति हैं ?" भगवान् का ज्ञान उभाड़ पाता है "जाति मत पूछ । आचरण पुछ । काठ से आग पैदा होती है। नीच कुल का भी पुरुष धृतिमान्, ज्ञानी, पाप-रहित मनि हो सकता है। जो सत्य का आचरण करने वाला, जितेन्द्रिय और ज्ञान के अन्त को पहुँचा हुआ है और जिसने ब्रह्मचर्य-बास समाप्त कर लिया है, वह यज्ञ में उपनीत ही है और वह काल से दक्षिणा देने योग्य है। जो उसे देता है, वह दक्षिणाग्नि में ही हवन करता है ।" भारद्वाज को ऐसे उदा-रातिशय वचन सुन कर श्रद्धा उत्पन्न होती है। वह कहता है "निश्चय ही यह मेरा यज्ञ सहुत है जो ऐसे ज्ञान को प्राप्त (वेदगू) पुरुष को मैंने देखा। तुम्हारे जैसे को न देखने से ही दूसरे जन हव्य-शेष खाते हैं । हे गोतम! आप भोजन करें। आप ब्राह्मण हैं।" भारद्वाज ब्राह्मण की यह बुद्ध-प्रशंसा दिखलाती है कि यज्ञवादी होते हुए भी ब्राह्मण ज्ञान और सदाचरण की प्रतिष्ठा को समभते थे और उसे देखकर उसके सामने नतमस्तक होना भी जानते थे। भारद्वाज ब्राह्मण का बद्ध को ब्राह्मण तक मानने को उद्यत हो जाना और उनकी प्रशंसा करना उसकी उदारता का सूचक है। कुछ भी हो, यज्ञ को ही सर्वस्व मानने वाले

१. सुत्त-पिटक के प्रक्रुध कात्यायन को डा० हेमचन्द्र रायचौधरी ने उप-निषद् के कबन्धी कात्यायन से मिलाया है। देखिये उनका पोलिटिकल हिस्ट्री ऑव एन्झियेन्ट इन्डिया, पृष्ट २१ (तृतीय संस्करण, १९३२)

ब्राह्मणों को भी बुद्ध के ज्ञान-यज्ञ का लोहा अवस्य मानना पड़ा। भारद्वाज को उद्वोधित करते हुए भगवान् उसे कहते हैं "ब्राह्मण ! लकड़ी जला कर शुद्धि मत मानो। यह तो वाहरी चीज हैं । पंडित लोग उसमें शुद्धि नहीं बतलाते जो वाहर से भीतर की शुद्धि हैं। ब्राह्मण ! में दारु-दाह छोड़ भीतर की ज्योति जलाता हूँ। नित्य आग वाला. नित्य एकान्त-चित्त वाला हो, में ब्रह्मचर्य-पालन करता हूँ। ब्राह्मण ! यह तेरा अभिमान खरिया का भार है, त्रोध ध्वा है. मिथ्या-भाषण भस्म है, जिह्वा खुवा है और हृदय ज्योति का स्थान है। आत्मा के दमन करने पर पुरुप को ज्योति प्राप्त होती है। ब्राह्मण ! शील तीर्थ वाला, सन्तजनों से प्रशंसित, निर्मल धर्म स्पी सरोवर है। इसी में वेद को जानने वाले (वेदग्) पुरुप नहाकर विना भीगे गात्र के पार उतरते हैं। ब्रह्मप्राप्ति, सत्य, धर्म, संयम और ब्रह्मचर्य पर आश्चित है। तू ऐसे हवन किये हुओं को नमस्कार कर। में उनको पुरुपों को संयमी बनाने के लिये सारधी-स्वरूप कहता हैं।" इस प्रकार इस निकाय में हमें बृद्ध-जीवन, बुद्ध और उनके शिष्य, एवं बुद्ध-धर्म और तत्कालीन अन्य धार्मिक साधनाओं के साथ उसके सम्बन्ध आदि के विषय में प्रभृत जानकारी मिलती है।

ऐतिहासिक और भाँगोलिक परिस्थितियों का भी इस निकाय में प्रथम दो निकायों की तरह काफी परिचय मिलता है। जहाँ तक राजनैतिक इतिहास का सम्बन्ध है, इस निकाय में कोशलराज प्रसेनिजित का वर्णन आया है और मगध-राज अजातशत्रु के साथ उसके युद्ध, अजातशत्रु की पराजय और बाद में प्रमेनिजित् की पुत्री बच्चा (विजरा) का उसमे विवाह और भेंट-स्वहूप काशी-प्रदेश की प्राप्ति इन घटनाओं का विवरण पहले किया ही जा चुका है। कौशाम्बी-नरेश उदयन (उदेन) का भी यहीं वर्णन आया है। इसके अतिरिक्त लिच्छिव, कोलिय आदि क्षत्रिय राजाओं के जहाँ-तहाँ वर्णन भरे पड़े हैं। भौगोलिक दृष्टि से राजगृह में वेलुवन, सुंसुमार गिरि में भेसकलावन, बैशाली में महावन आदि वनों. नेरंजरा, गंगा, यमुना आदि नदियों, मगध में गिरिन्नज और अवन्ती में कुररघर आदि पर्वतों, त्यग्रोधाराम (किपलवस्तु) कुक्कुटाराम (पाटलिपुत्र) आदि आरामों (भिक्षु-निवामों), नालक (मगध) शाल (कोमल) वेलुवार (कोमल) आदि प्रामों, मगध, विज्ज, कोसल आदि प्रदेशों, और देवदह, किपलवस्तु, साकेत आदि नगरों तथा अनेक कम्बों (निगमों) के वर्णन भरे पड़े है, जो तत्कालीन भारतीय प्रदेशों और

उनके निवासियों के जीवन सम्बन्धी काफी महत्त्वपूर्ण ज्ञान को हमें प्रदान करते हैं।

# ई—अंगुत्तर-निकाय<sup>भ</sup>

अंग्तर-निकाय स्त-पिटक का चौथा बड़ा भाग है। बुद्ध-धर्म के जिस स्वरूप का ज्ञान हमें प्रथम तीन निकायों में मिलता है, वही अंगत्तर-निकाय का भी विषय है । केवल अंगुत्तर-निकाय की बैली में कुछ भिन्नता है। संख्याबद्ध शैली इस निकाय की सब से बड़ी विशेषता है। जैसा पहले दिखाया जा चुका है, सम्पूर्ण निकाय ग्यारह निपानों में विभक्त है, यथा एक-निपात, दुक-निपात, तिक-निपात, चतुत्रक-निपात, पञ्चक-निपान, छक्क-निपात, सत्तक-निपात, अट्ठक-निपात, नवक-निपात, दसक-निपात तथा एका-दसक-निपात । प्रत्येक निपात वर्गों में विभक्त है । ग्यारह निपातों की वर्ग-संख्या कमशः इस प्रकार है (१) २१ वर्ग (२) १६ वर्ग (३) १६ वर्ग (४) २६ वर्ग (५) २६ वर्ग (६) १२ वर्ग (७) ९ वर्ग (८) ९ वर्ग (९) ९ वर्ग (१०) २२ वर्ग (११) ३ वर्ग । इस प्रकार ग्यारह निपात कुल १६९ वर्गों में विभक्त है। प्रत्येक वर्ग में अनेक सुत्त है, जिनकी कम से कम संख्या ७ और अधिक से अधिक २६२ हैं। कुल मिलाकर अंगुत्तर-निकाय में २३०८ सुत्त हैं। आकार में प्रायः संयुत्त-निकाय के सुत्तों के समान ही छोटे है और उन्हीं के समान उनका विषय भी कोई बुद्ध-प्रवचन या किसी के साथ हुआ बुद्ध-संवाद है। अंगुत्तर-निकाय के प्रत्येक निपान में ऐसी संख्याओं से सम्बद्ध उप-देशों का संग्रह किया गया है जिनकी समता उक्त निपात की संख्या सें है। इस प्रकार एकक-निपात में केवल उन उपदेशों का संग्रह है जिनका सम्बन्ध संस्या एक से हैं। इसी प्रकार दुक-नियात में केवल उन उपदेशों का संग्रह है जिनका सम्बन्ध संख्या दो से हैं। इस प्रकार उत्तरोत्तर बढ़ती हुई यह संख्या

१. मॉरिस तथा हार्डी द्वारा पाँच जिल्दों मे रोमन लिप में सम्पादित, पालि-टैक्स्ट सोसायटी द्वारा प्रकाशित , लन्दन १८८५-१९००। छठी जिल्द में मेबिल हन्ट ने अनुक्रमणियाँ दी है। सिंहली लिपि मे देविमत्त का संस्करण, कोलम्बो १८९३, प्रसिद्ध है। बरमी और अन्य सिंहली संस्करण भी उप-लब्ध है। हिन्दी में अभी कोई संस्करण या अनुवाद नहीं निकला।

एकादसक-निपात तक पहुँच जाती है, जिसमें भगवान् बुद्धदेव के उन उपदेशों का संग्रह है जिनके विषय का सम्बन्ध किसी न किसी प्रकार मंख्या ग्यारह से है । यही कारण इस निकाय के अंगत्तर-निकाय (अंकोत्तर-निकाय) नाम-करण का भी है। 'मिलिन्दपञ्ह' में इसी निकाय का नाम 'एकृत्तर-निकाय' (एकोत्तर-निकाय) भी कहा गया है। उसका भी यही अर्थ है। सर्वास्तिवादी सम्प्रदाय के संस्कृत-त्रिपिटक में भी यह निकाय 'एकोचरागम' के नाम से ही प्रसिद्ध था, यह उसके चीनी अनवाद से विदित होता है। अंगत्तर-निकाय की संख्या-बद्ध शैली उस के लिये कोई नहीं है। थोड़ी बहुत यह प्रत्येक निकाय में पाई जाती है । अतः उसके आधार पर इस संग्रह को प्रथम तीन निकायों की अपेक्षा काल-क्रम में बाद का ठहराना ठीक नहीं माना जा सकता। वास्तव में तो प्रत्येक निकाय में ही, बल्कि कहीं कहीं प्रत्येक मृत्त में ही, पूर्व और उत्तर-कालीन परम्पराओं के साक्ष्य साथ साथ दिखाई पड़ते हैं। यही बात अंगुत्तर-निकाय में भी है। अत: गणनात्मक शैली की बहुलता होने के कारण ही अंगुत्तर-निकाय को बाद का संग्रह नहीं माना जा सकता। जैमा अभी कहा गया, गण-नात्मक प्रणाली थोड़ी-बहुत मात्रा में प्रत्येक निकाय में पाई जाती है। दीघ-निकाय के संगीति-परियाय-सृत और दसुत्तर-सृत एवं सृ**द्द**क-निकाय के ख़ृद्दक-पाठ (कुमारपञ्ह) थेरगाथा, थेरीगाथा, इतिवृत्तक आदि में वस्तू-विन्यास संस्यात्मक वर्गीकरण को के शैली आधार पर ही किया गया है। बाद में चल कर अभिधम्म-पिटक में तो यह प्रणाली पूरे सात महाग्रंथों का ही आधार बन जाती है। चुँकि अंग्त्तर-निकाय की अभिधम्म-पिटक से इस विषय में सब से अधिक समानता है, बल्कि उसके ग्यारह निपातों से अभिधम्म-पिटक के एक ग्रन्थ (पुग्गल पञ्ञानि) की तो सारी विषय-वस्तू ही निकाली जा सकती है, अंगुत्तर-निकाय के इस प्रकार वर्गीकृत बृद्ध-वचनों को उत्तरकालीन संग्रह नहीं माना जा सकता। जैसा हम पहले भी दिखा चुके हे, बुद्ध-वचनों का संरक्षण, उस युग में , सुनने वालों की स्मति में ही किया जाने के कारण, उसकी सहा-यतार्थ संस्यात्मक संविधान की आवश्यकता पडती थी। इसलिये कभी कभी स्वयं शास्ता भी अपने उपदेशों में इस प्रकार के तत्त्व का संमिश्रण कर देते थे।

१. पृष्ठ ३५४ (बम्बई विश्वविद्यालय का देव-नागरी संस्करण)

यह हम अंगुत्तर-निकाय के एकक-निपात के 'कजंगला-स्त्त' में अच्छी प्रकार देख सकते है । कुछ उपासक कजंगला नामक भिक्ष्णी के पास जाकर पुछते है "अय्या! भगवान ने यह कहा है 'महा प्रश्नों में एक प्रश्न, एक उद्देश, एक उत्तर; दो प्रश्न, दो उद्देश. दो उत्तर . . . . . दम प्रश्न, दम उद्देश, दम उत्तर ! भगवान के इस संक्षिप्त कथन का उत्तर किस प्रकार समभना चाहिये ? " कजंगला भिक्षणी ने कहा "एक प्रश्न, एक उद्देश, एक उत्तर! यह जो भगवान् ने कहा. वह इस कारण कहा । आवृसो ! एक वस्तृ में भिक्षु भली प्रकार निर्वेद को प्राप्त हो, भली प्रकार विराग को प्राप्त हो, भली प्रकार विरक्त हो, अच्छी प्रकार अन्तर्दर्शी हो, इसी जन्म में दूःख का अन्त करने वाला हो । किस एक धर्म में ? 'सभी मत्व आहार पर निर्भर हैं । आवसो ! भगवान ने जो यह कहा 'एक प्रक्न, एक उद्देश, एक उत्तर ! वह इसी कारण कहा ! " इसी प्रकार उत्तरोत्तर कम से बढ़ती हुई कजंगला भिक्षणी दम प्रश्न, दस उद्देश, दम उत्तर (ब्या-करण) तक की व्याख्या करती है। गणनात्मक विधान होते हुए भी स्वयं उप-देश की गम्भीरता में कोई अन्तर यहाँ नहीं आता। यही बात विस्तार से हम अंगुत्तर-निकाय में भी देखते हैं । चार आर्य सत्य, आर्य-अष्टाङ्गिक मार्ग, सात बोध्यङ्क, चार सम्यक् प्रधान, पाँच इन्द्रिय आदि सभी मौलिक बृद्ध-उपदेश इसी संस्थात्मक तत्त्व की सुचना देते हैं। अंगुत्तर-निकाय में केवल इसे उनके वर्ग-बद्ध स्वरूप में प्रस्तृत करने का आधार मान लिया गया है । अतः निश्चिन है कि इसके अनेक मृत्त या अंश जो पिछले निकायों में अनेक प्रसंगों में आ चके हैं, यहाँ संस्थात्मक प्रणाली को पूर्णता देने के लिये फिर रख दिये गये हैं। उदाहरणत: चार आर्य सत्यों और आर्य अष्टाङ्किक मार्ग सम्बन्धी उपदेश विनय-पिटक के महावग्ग तथा संयुत्त-निकाय के 'धम्मचक्क पवत्तन-स्त्त' में स्वभावतः वाराणसी में दिये हुए उपदेश के रूप में अंकित है, किन्तू अंगुत्तर-निकाय में चार आर्य सत्यों सम्बन्धी उपदेश चतुक्क-निपात और आर्य अप्टाङ्क्तिक मार्ग सम्बन्धी उपदेश अट्यक-निपात में संगृहीत है। अतः यह बहुत सम्भव है कि कुछ स्थलों में अंगुत्तर-निकाय के सत्त दीव और मिज्भिम निकायों के परिवर्तित, विभवत अथवा मंक्षिप्त स्वरूप ही हों। किन्तु अधिकतर स्थलों में वे मौलिक ही हूं और

१. इनकी सूची के लिये देखिये पालि टैक्स्ट सोमायटी द्वारा प्रकाशित अंगुनर-निकाय, जिल्द पाँचवीं, पृष्ठ ८ (भृमिका)

उनकी उपयुक्तता उनके संस्यात्मक स्वव्य में वहाँ असंदिग्ध भी है। अंगुत्तर-निकाय, जैसा हम अभी देखेंगे वृद्ध और उनके धम्म और विनय के सम्बन्ध में कुछ ऐसी भी सूचना देता है जो प्राचीन भी है और साथ ही साथ अन्य निकायों में भी नहीं मिलती । पुनक्तियाँ ओर संख्यात्मक विवरण विशेषतः पाइच स्य विद्वानों को वड़े अध्विकर प्रतीत हुए है, अतः उन्होंने अंगुत्तर-निकाय के वास्तविक मूल्यांकन करने में बड़ी कृषणता दिखाई है । साहित्यिक और ऐतिहासिक दृष्टियों से अंगुत्तर-निकाय का स्थान दीघ, मिन्भिम और संयुत्त निकायों के साथ ही है और उसमें भी, केवल कुछ कृतिम वर्गीकरण में. बुद्ध के जीवन और उपदेशों की वही साक्षात् सम्पर्क से प्राप्त स्मृतियाँ उपलब्ध होती हैं, जैसी प्रथम तीन निकायों में । यह हम उसकी विषय-वस्तु के विवरण से अभी देखेंगे।

अंगुत्तर-निकाय की विषय-वस्तु का चाहे जितना विस्तृत विवरण दिया जाय वह उसकी वास्तविक विभृति को नहीं दिखा सकता। इसका कारण यह है कि केवल संख्यात्मक सूचियों का संकलन ही अंगुत्तर-निकाय नहीं है। अंगुत्तर-निकाय को केवल संगीति-परियाय-सूत्त (दीघ.३।१०) या दमृत्तर-सुत्त (दीघ.३।११) का ही विस्तृत रूप समभ लेना एक भारी भ्रम होगा। इसमें सन्देह नहीं कि अंगुत्तर-निकाय के एक मे लेकर ग्यारह निपातों की विषय-वस्तु का स्वरूप वहाँ किसी न किसी प्रकार उनके अनुरूप संख्या से सम्बन्धित है, जैसे कि

- १. एकक-निपात---एक धर्म क्या है ? इसी प्रकार के प्रश्नोत्तर के अनेक रूप।
- २. दुक-निपात—–दो त्याज्य वस्तुएँ, दो प्रकार के ज्ञानी पृश्य, दो प्रकार के बल, दो प्रकार की परिषदें, दो प्रकार की इच्छाएँ, आदि, आदि।
- ३. तिक-निपात—तीन प्रकार के दुष्कृत्य (कायिक, वाचिक, मानसिक) तीन प्रकार की वेदनाएँ (सम्बा. दःखा, न-स्खा-न-दःखा), आदि, आदि।
- ४. चतुर्यक-निपात---चार आर्यमत्य, चार ज्ञान, चार श्रामण्य-फल, चार समाधि, चार योग, चार आहार, आदि, आदि।
- ५. पञ्चक-निपात--पाँच अङ्गों वाली ममाधि, पाँच उपादान-स्कन्ध, पाँच इन्द्रियां, पाँच निस्मरणीय घातु, पाँच धर्मस्कन्थ, पाँच विम्क्ति-आयतन आदि आदि।

- ६. छक्क-निपात---छ: अनुस्मृति-स्थान, छू: आध्यात्मिक आयत्नन, छ: अभिज्ञेय आदि, आदि।
- अनुगय, मात मध्दर्म, मात अनुगय, मात मध्दर्म, मात संज्ञाएँ, सात मत्पुरुष-धर्म आदि, आदि ।
- ८. अट्ठक-निपात—–आर्य अप्टाङ्मिक-मार्ग. अग्ठ आरव्ध वस्तु, आठ अभिभ्-आयतन, आट विमोक्ष, आदि, आदि ।
  - ९. नवक-निपात--नव तृष्णामूलक, नव सत्वावास, आदि, आदि।
  - १०. दसक-निपात--दस तथागत-वल, दम आर्य-वास आदि, आदि।
  - ११. एकादसक-निपात--निर्वाण-प्राप्ति के ग्याग्ह उपाय, आदि, आदि।

किन्तु इस उपर्युक्त सूची मात्र से अंग्तर-निकाय के विषय या उसके महत्त्व को नहीं समभा जा सकता। उसके लिये हमें उद्धरणों से उसके विषय की मूल बुद्ध-वचनों के रूप में प्रामाणिकता और बुद्ध-कालीन इतिहास के लिये उसके महत्त्व को हृदयङ्गम करना होगा। पहले एकक-निपात को ही लीजिये। धम्म-विनय की दृष्टि से ही अंगुत्तर-निकाय के प्रथम निपात में उद्धृत इस बुद्ध-वचन को देखिये "नाहं भिक्खवे! अञ्ज्ञां एक धम्मंपि समनुपरसामि यो एवं महेतो अनत्थाय संवत्ति, यदिदं भिक्खवे पापमित्तता । पापमित्तता भिक्खवे महतो अनत्थाय संवत्ति। " इसका अर्थ है "भिक्षओ। मै किसी भी दूसरी चीज को नहीं देखता जो इतनी अधिक अनर्थकर, हो, जितनी पाप-मित्रता । भिक्षुओ ! पाप-मित्रता बहुत अनर्थकारी है ।'' जो दीघ, मिक्सिम और संयुत्त निकायों में निहित बुद्ध-वचनों की आत्मा और बाह्याभिव्यवित से परिचित हैं वे यहाँ उनकी अपेक्षा कुछ विभिन्नता नहीं देख सकते। अतः केवल इसीलिये कि संगीतिकारों ने कुछ बुद्ध-वचनों को संस्थावद्ध वर्गी-करण में बाँधकर रख दियां है, उनकी मौलिकता या महत्ता में कोई अन्तर नहीं आता। अंग्तर-निकाय की सब सामग्री अन्य निकायों से भी ली हुई नहीं है, बर्तिक उसमें बहुत सी ऐसी भी स्चना है जो अन्यत्र कहीं नहीं मिलती। इसका भी एक उदाहच्ण एकक-निपात के ही 'एतदग्गवग्ग' के उस महत्त्वपूर्ण विवरण में पाते हैं, जिसमें बताया गया है कि भगवान् बुद्ध के किस-किस भिक्ष, भिक्षणी, उपासक, या उपासिका, ने साधना के किस-किस विभाग में दक्षता या विशेषता प्राप्त की थी। महापंडित राहुल सांकृत्यायन द्वारा अनुवादित इस अंग को,

उसके ऐतिहासिक महत्त्व के कारण, यहाँ पूर्णतः उद्धृत करना ही उपयुक्त होगा, "ऐसा मेंने सुना—एक समय भगवान् श्रावस्ती में अनाथपिडिक के आराम जेतवन में विहार करते थे । . . . . भगवान् ने भिक्षुओं को मम्बोधित किया, (१) भिक्षुओ ! मेरे रक्तज (अनुरक्त) भिक्षु श्रावकों में यह आजा-कौण्डिन्य अग्र (श्रेष्ठ) है। (२) महाप्रजों में यह मारिपुत्र अग्र है (३) ऋद्धि-मानों में यह महामौद्गल्यायन अग्र हैं (४) धृतवादियों (अवधृत-क्रतों का का अभ्यास करने वालों) में यह महाकाश्यप अग्र है (५) दिव्यचक्षुकों में यह अनिरुद्ध अग्र है। (६) उच्च-कुलीनों में यह भिद्दय कालिगोधा-पुत्र अग्र है। (७) मंजुस्वर से धर्म उपदेश करने वालों में यह लंकुटिक-भहिय अग्र है। (८) मिहनाद करने वालों में यह पिंडोल भारद्वाज अग्र है (९) धर्म-उपदेश करने वालों में यह पूर्ण मैत्रायणी पुत्र अग्र है (१०) मंक्षिप्त धर्मोपदेश को विस्तृत रूप मे समफाने वालों में यह महाकात्यायन अग्र है। (११) मनो-मय काय निर्माण करने वालों में यह चुल्ल पंथक अग्र है । (१२) मंज्ञा-विवर्त-चतुरों में यह महापंथक अग्र है। (१३) अरण्य विहारियों में यह सुभूति अग्र है; दान-पात्रों में भी यह सभृति अग्र है। (१४) आरण्यकों में यह रेवत खदिर वनिय अग्र है। (१५) ध्यानियों में यह कंखा-रेवत अग्र है। (१६) आरब्ध-वीर्यों में यह सोण कोडिवीस (शोणकोटिविश) अग्र है। (१७) स्वक्ताओं में यह मोण कृटिकण्ण अग्र है। (१८) लाभ पाने वालों में यह मीवली अग्र है । (१९) श्रद्धावानों में यह वक्कली अग्र है। (२०) গিঞা-कामों (भिक्ष-नियम के पाबन्दों में) यह राहल अग्र है। (२१) श्रद्धा से प्रव्रजितों में यह राष्ट्रपाल अग्र है। (२२) प्रथम गलाका ग्रहण करने बालों में यह कुंडधान अग्र है। (२३) प्रतिभा वालों में यह वंगीश अग्र है। (२४) समन्त प्रासादिकों (सब ओर से मृन्दरों) में यह उपसेन वंगन्तपुत्त अग्र है। (२५) शयनासन-प्रजापकों (गृह-प्रबन्धकों) में यह दव्व मल्लपुत्त अग्र है। (२६) देवताओं के प्रियों में यह पिलिन्द वात्स्य-पुत्र अग्र है। (२७) क्षिप्राभिज्ञों (प्रत्यर वृद्धियों) में यह वाहिय दाक्चीरिय अग्र है। (२८) चित्र कथिकों (विचित्र वक्ताओं) में यह कृमार काव्यप अग्र है। (२९) प्रति-संवित्-प्राप्तों में यह महाकोट्ठित (महाकोष्ठित) अग्र है। (३०) बहुश्रृतों में, गतिमानों में, स्थितिमानों में. यह आनन्द अग्र हैं। (३१) महापरिषद् वालों में यह उरूवेल-काञ्यप अग्र है। (३२) कूल-प्रसादकों (कुलों को प्रसन्न

करने वालों ) में यह काल-उदायी अग्र है। (३३) अल्पाबाओं (निरोगों) में यह वक्कुल अग्र है। (३४) पूर्व-जन्म स्मरण करने वालों में यह शोभित अग्र है। (३५) विनय-घरों में यह उपालि अग्र है। (३६) भिक्षणियों के उपदेशकों में यह नन्दक अग्र है। (३७) जितेन्द्रियों में यह नन्द अग्र है। (३८) भिक्षुओं के उपदेशकों में यह महाकिष्यन अग्र है। (३९) तेज-धातू-क्रशलों में यह स्वागत अग्र है। (४०) प्रतिभागालियों में यह राध अग्र है (४१) रुक्ष चीवरधारियों में यह मोघराज अग्र है। (४२) भिक्षओ ! मेरी रक्तज भिक्षणी-श्राविकाओं में महाप्रजापित गोतमी अग्र है। (४३) महाप्राजाओं में खेमा अग्र है (४४) ऋद्धिमितयों में उत्पलवर्णा अग्र है। (४५) विनय धारण करने वालियों में पटाचारा अग्र है। (४६) धर्मकथिकाओं में धम्मदिन्ना अग्र है। (४७) ध्यानियों में नन्दा अग्र है। (४८) आरब्धवीयियों में सोणा अग्र है। (४९) क्षिप्राभिजाओं में भद्रा कुंडल केशा अग्र है (५०) पूर्व जन्म की अन्स्मृति करने वालियों में भद्रा काषिलायिनी अग्र है। (५१) महा-अभिज्ञा-प्राप्तों में भद्रा कात्यायनी । (५२) रुक्ष चीवरधारिणियों में कृशा गौतमी (५३) श्रद्धा-युक्त भिक्ष्णियों में शृगाल-माता । (५५-५६) भिक्षुओं ! मेरे उपासक श्रावकों में प्रथम शरण आने वालों में तपस्स और भल्लुक वणिक अग्र हैं। (५७) दायकों में अनाथ-पिडिक स्दत्त गृहपित अग्र है। (५८) धर्मकथिकों (धर्मोपदेप्टाओं) में मच्छिकापण्डवासी चित्र गृहपति अग्र है। (५९) चार संग्रह-वस्तुओं से परिषद् को मिलाकर रखने वालों में हस्तक आल-बक अग्र है। (६०) उत्तम दायकों में महानाम शावय अग्र है। (६१) प्रिय-दायकों में वैशाली का निवासी उग्र गृहपति अग्र है । (६२) संघ-सेवकों में उद्गत (उग्गत) गृहपति अग्र है। (६३) अन्यन्त प्रसन्नों में शूर अम्बष्ट अग्र हैं। (६४) व्यक्तिगत प्रमन्नों में जीवक कौमार भृत्य अग्र है। (६५) विश्वासकों में नकुल-पिता गृहपति अग्र है। (६६) भिक्षुओ ! मेरी उपासिका श्राविकाओं में प्रथम शरण आने वालियों में सेनानी दुहिता सुजाता अग्र है। (६७) दायिकाओ में विशाखा मृगारमाता अग्र है । (६८) बहुश्रुताओं में · खुज्जुत्तरा (कुब्जा उत्तरा) अग्र है । (६९) मंत्री विहार प्राप्त करने वालियों में सामावती (श्यामावती) अग्र है। (७०) ध्यानियों में उत्तरा नन्द-माता अग्र है। (७१) प्रणीत दायिकाओं में सुप्रवासा कोलिय-दृहिता अग्र है। (७२) रोगी की सेवा करने वालियों में सुप्रिया उपासिका अग्र है। (७३)

अतीव प्रसन्नों में कात्यायनी अग्र है। (७४) विश्वासिकाओं में नक्ल-माता गृहपत्नी अग्र है । (७५) अनुश्रव प्रसन्नों में कूरर घर में ब्याही काली उपामिका अग्र है। भगवान बद्ध-देव के प्रधान शिप्य-शिप्याओं का यह विवरण, जिसमें उनके भिक्ष, भिक्षणी, उपासक और उपासिका सभी कोटि के पृश्य और स्त्री साधक-साधिकाओं के नाम है. बद्ध-धर्म और संघ के इतिहास की दृष्टि में कितना महत्त्वपूर्ण है. इसके कहने की आवत्यकता नहीं। धर्म, साहित्य और इतिहास की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण इस प्रकार की प्रभृत सामग्री अंगुलर-निकाय में भरी पड़ी है। दुक-निपात के इस सुन्दर भाव-पूर्ण बृद्ध-वचन को लीजिये, "हे मे भित्रखवे असनिया फलन्तिया न मन्तरसन्ति । कतमे हे? भिक्ष च खीणासवी, सीहोच मिगराजा । इमे खो भिवसवे हे असनिया फल-न्तिया न मन्तमन्तीति।" अर्थात् "भिक्षुओ ! विजली कडकने पर दो ही प्राणी नहीं चौंक पड़ने हैं। कौन से दो ? क्षीणास्रव भिक्ष और मृगराज सिह। भिक्षुओ ! यही दो विजली कड़कने पर चौंक नहीं पड़ने ।''<sup>2</sup> इस प्रकार के अर्थ-गभित उपदेश जिनकी मौलिकता और स्वभाविकता में उनका संख्याबद्ध विन्यास कोई क्षति नहीं पहुंचाता. अंगुनर-निकाय में भरे पडे हैं। तिक-निपात के भरंड्स्न में हम भगवान् को. बढ़त्त्व-प्राप्ति के बाद अपने पन्द्रहवें वर्षा-वास में, कपिल वस्तु में विचरते देखते हैं। महानाम शाक्य उनका सत्कार करता है। भगवानु नगर से बाहर भरंड-कालाम नामक अपने पूर्व स-ब्रह्मचारी के आश्रम में एक रात भर ठहरते हैं। रात के बीतने पर महानाम शाक्य फिर उनकी सेवा में उपस्थित होता है। भगवान उसे उपदेश देते है "महानाम! लोक में तीन प्रकार के शास्ता विद्यमान है। कौन से तीन? (१) यहाँ एक शास्ता महानाम ! कामों के त्याग का उपदेश करते है, किन्तू रूपों और वेदनाओं के त्याग को प्रज्ञापित नहीं करते (२) कामों और रूपों के त्याग का उपदेश

१. बुद्ध चर्या, पृष्ठ ४६७-४७२ (कुछ अत्प शाव्दिक परिवर्तनों के साथ)

२. "क्षीणास्त्रव भिक्षु नहीं चौंक पड़ता है क्योंकि उसका 'अहंभाव' बिलकुल निरुद्ध हुआ रहता है। मृगराज सिंह नहीं चौंक पड़ता है, क्योंकि उसका 'अहंभाव' अत्यन्त प्रबल होता है; चौंकने के बदले दह और गरज उठता है कि कौन दूसरा उसकी बराबरी करने आ रहा है। " भिश्रु जगतीश काव्यपः पालि महाव्याकरण, पृष्ठ चवालीस (वस्तुकथा) में।

करते है किन्तू वेदनाओं के त्याग को प्रजापित नहीं करते (३) कामों के त्याग को भी, रूपों के त्याग को भी और वेदनाओं के त्याग को भी प्रज्ञापित करते है। महानाम ! लोक में यही तीन प्रकार के शास्ता है।'' अंगृत्तर-निकाय के चतुक्क-निपात के केम-पुत्तिय-सूत्त में हम बुद्धके बुद्धिवादी दृष्टिकोण को स्पष्टन: देखते हैं। कोसल-प्रदेश में चारिका करते करते भगवान् केसपून नामक निगम (कस्बे) में, जो कालाम नामक क्षत्रियों का निवास-स्थान था, पहुँचते हैं। कालाम क्षत्रिय भगवान् को हाथ जोड़-जोड़ कर एक ओर चुपचाप बैठ जाते हैं। वे भगवान् से विनम्रता के साथ पूछते हैं "भन्ते ! कोई-कोई श्रमण-ब्राह्मण के-सपुत्त में आते हैं। वे अपने ही मत की प्रशंसा करते हैं, दूसरे के मत की निन्दा करते हैं, उसे छुड़वाते हैं। भन्ते ! दूसरे भी कोई-कोई श्रमण-ब्राह्मण केसपून में आते हैं और वे भी वैसा ही करते हैं। तब भन्ते । हमको संशय अवस्य होता है, कौन इन आप श्रमण-ब्राह्मणों में मच कहता है, कौन फुठ ?" कालामों का प्रश्न ऐसा है जो दुनिया के धार्मिक इतिहास में हर युग में और हर व्यक्ति के हृदय में आता है। अतः कालामों के प्रश्न का महत्त्व सब काल के मन्त्य के लिये समान रूप से है। भगवान् ने जो उत्तर दिया है, वह उससे भी अधिक विश्व-जनीन महत्ता लिये हुए है। भगवान कहते हैं "कालामो ! तुम्हारा संशय ठीक है। मंगय-योग्य स्थान में ही तुम्हें मंगय उत्पन्न हुआ है। आओ कालामो! मत तुम अनुश्रव से विश्वास करो, मत परम्परा से विश्वास करो। 'यह ऐसा ही हैं इस से भी तुम मत विश्वास करो। कालामों ! मान्य शास्त्र की अनुकु-लता (पिटक-सम्प्रदाय) से भी तुम विश्वास मन करो। मन तर्क से, मन न्याय-हेनु से, मत वक्ता के आकार के विचार से, मत अपने चिर-धारित विचार के होने से, मत वक्ता के भव्य रूप होने से, मत 'श्रमण हमारा गुरु है' इस भावना से, कालामो ! मत इन सब कारणों से तुम विश्वास करो ! बल्कि कालामो ! जब तुम अपने ही आप जानो कि ये धर्म अकुशल हैं, ये धर्म सदोप है, ये धर्म विज-निन्दित हैं, ये ग्रहण करने पर अहित, दःख के लिये होंगे, तो कालामो ! तुम उन्हें छोड़ देना।......इसी प्रकार कालामों! जब तुम अपने ही आप जानो कि ये धर्म कुंगल हैं, ये धर्म निर्दोप है, ये धर्म विज्ञ-प्रशंसित हैं, ये ग्रहण कर लेने पर सुख और कल्याण के लिये होंगे, तो कालामो ! तुम उन्हें प्राप्त कर विहरो।" इस प्रकार पात्रता की उपयुक्त भिम तैयार कर बाद में तथागत कालामों को विज्ञापित करते हैं "तो क्या मानते हो कालामों! पुरुष के भीतर

उत्पन्न हुआ लोभ (राग) हिन के लिये होना है या अहिन के लिये ?" "अहिन के लिये, भन्ते!" "पुरुष के भीतर उत्पन्न हुआ द्वेष ......हित के लिये या अहित के लिये ?" "अहित के लिये, भन्ते।" "मोह?" "अहित के लिये, भन्ते!" "तो क्या मानते हो कालामो ! ये धर्म (राग, द्वेष, मोह) मदोष है या निर्दोष ?" "सदोष, भन्ते !" "प्राप्त करने पर अहित के लिये, दूःख के लिये हैं या नहीं?" "ग्रहण करने पर भन्ते! अहित के लिये हैं, ऐसा हमें लगता है।" बुद्ध की उठाने वाली आदेश ना होती है ''तो कालामो ! तुम इन्हें छोड़ दो ।'' इसी प्रकार अ-लोभ, अद्वेष, अमोह को हित, दृख का कारण समभा कर भगवान कालामों को उन्हें ग्रहण करने की प्रेरणा करते हैं। किसी भी विश्वास को मानने या न मानने की अपेक्षा के विना ही स्वयं सदाचार का जीवन सम्पूर्ण आश्वासनों से किस प्रकार आश्वस्त है, इसे समफाते हुए भगवान कहते हैं, "कालामो ! जो आर्य साधक (श्रावक) अ-वैर-चिन्त, अ-व्यापन्न-चिन्त, अ-संक्लिप्ट-चिन्त (विश्द्धि-चिन्त) है, उसको इसी जन्म में चार आक्वासन (आक्वासन) मिले रहते है, (१) यदि परलोक है, यदि सकृत-दुष्कृत कर्मो का फल है, तो निश्चय ही मै काया छोड़, मरने के बाद, स्गति, स्वर्ग-लोक में उत्पन्न होऊँगा, यह उसे प्रथम आश्वास प्राप्त रहता है। (२) यदि परलोक नहीं है, यदि सुकृत-दृष्कृत कर्मो का फल नहीं है. तो इमी जन्म में, इसी ममय, अ-बैर-चित्त, अ-व्यापन्न-चित्त, अ-संक्लिप्ट-चित्त, अपने को रखता हूँ, यह उसको द्वितीय आक्वास प्राप्त रहता है। (३) यदि काम करते पाप किया जाये, तो भी मं किसी का बूरा नहीं चाहता, बिना किये फिर पाप-कर्म मुफ्ते क्यों दुःख पहुँचायेगा । यह उसे तीसरा आद्वास प्राप्त रहता है। (४) याद करने हए पाप न किया जाय, तो इस् समय में दोनों से ही मुक्त अपने को देखता हैं। यह उसे चौथा आश्वास प्राप्त हुआ! रहता है।" यह उपदेश न केवल बद्ध के नैतिक आदर्शवाद और विचार-स्वातन्त्र का बल्कि भगवान् की उपदेश-प्रणाली का भी अच्छा मुचक है। अंग्त्तर-निकाय की एक बड़ी विशेषता यह है कि वहाँ भिक्ष-धर्म (भिक्ष-विनय) के साथ-साथ गृहस्थ-धर्म (गिहि-विनय) का भी उपदेश दिया गया है। चतुक्क-निपात के वेरंजक-ब्राह्मण-सुत्त में भगवान् मथुरा और वेरंजा के बीच के रास्ते में गृहस्थों को विज्ञापित करते हुए दिखाई देते है, "गृहपितयो ! चार प्रकार के मंवास होते हैं। कौन से चार? (१) शव शव के साथ संवास करता है (२) गव देवी के माथ मंबास करता है (३) देव गव के साथ मंबास करता है (४)

देव देवी के साथ संवास करता है। कैसे गृहपतियो ! शव शव के साथ संवास करता है ? यहाँ गृहपतियो ! पति हिंसक. चोर, दुराचारी, भुठा, नशाबाज, दुःशील, पाप-धर्मा, कंजुमी की गन्दगी से लिप्त चित्तवाला, श्रमण-ब्राह्मणों को दुर्वचन कहने वाला हो, इस प्रकार गृह में वास करता हो और उसकी भार्या भी उमी के समान हिसक, चोर. दूराचारिणी ..... श्रमण-ब्राह्मणों को दुर्वचन कहने बाली हो। उस समय गुहपतियो ! शव शव के साथ संवास करता है। कैये गृहपतियो ! शव देवी के साथ संवास करता है ? गृहपतियो ! पति हिसक, चोर, दुराचारी . . . . . श्रमण-त्राह्मणों को दुर्वचनं कहने वाला हो, किन्तू उसकी भार्यो - अ-हिंसा-रत, चोरी रहित, सदाचारिणी, सच्ची, नशा-विरत, सजीला, कर्याण-धर्म-युक्त, मल-मान्सर्य-रहित, श्रमण-ब्राह्मणों को दूर्वचन न कहने वाली हो. तो गृहपतियो ! शव देवी के साथ संवास करता है। कैसे गहपतियो ! देव शव के साथ संवास करता है ? गृहपतियो ! पति हो अहिसा-रत, चोरी-रहित, मदाचारी . . . . . उसकी भार्या हो हिमा-रत चोर, दूरा-चारिणो . . . . . गृहपितयो । देव शव के साथ संवास करता है । कैसे गहपतियो ! देव देवी के साथ संवास करता है ? गृहपितयो ! पित अहिसा-रत, चोरी-रहित, सदाचारी . . . . . उसकी भार्या भी अहिसा-रत, चोरी-रहित, सदाचारिणी . . . . गृहपतियो ! देव देवी के साथ संवास करता है।" इसी प्रकार एकादस-निपात के महानाम-स्त में हम भगवान् को महानाम शाक्य के प्रति, जो गृहस्थ था, बृद्ध, धर्म, संघ आदि की अनुस्मृति करने का उपदेश देते हुए देखते हैं "महानाम !" तुम चलते भी भावना करो, खड़े भी, लेडे भी, कर्नात्तक (खेती आदि) का अधिष्ठान (प्रवंध) करते भी, पूत्रों से विरी शय्या पर भी।" बुद्ध ने गृहस्थ, भिक्ष्, सब के लिये अ-प्रमाद या सतत पूरुवार्थ पर कितना अधिक जोर दिया. यह हमने दीघ, मज्भिम और संयुत्त निकायों के विवरण में देखा है। अंगुतर-निकाय के छक्कक-निपात के पधानीय-सत्त में भी हम भगवान को भिक्षओं के प्रति यही उपदेश करते देखते हैं। श्रावस्ती में अनाथिंपिडिक के जेतवन-आराम में कुछ नये प्रविष्ट भिक्ष स्योदिय तक खरीटे ले सो रहे हैं। भगवान भिक्षओं को विज्ञापित करते हैं, "भिक्षओ ! सूर्योदय तक खरींडे मार कर सोने हो। तो क्या मानते हो भिक्षओ ! क्या तुमने देखा या सृता है मूर्वाभिषिक्त (अभिषेक-प्राप्त) क्षत्रिय राजा को ङच्छान्सार गयन-सख. सर्ग-तल, आलस्य-सल के साथ विहार करते और जीवन-पर्यन्त राज्य करते या

देश का भला होते ?" "नहीं भन्ते !" "साध भिक्षओं ! मैने भी नहीं देखा। तो क्या मानते हो भिक्षुओ ! क्या तूमने देखा है या मुना है, शयन-सख, स्पर्श-मुख. आलस्य-सुख से यक्त, इन्द्रियों के द्वारों को सुरक्षित न रखने वाले, भोजन की मात्रा को न जानने वाले, जागरण में अ-तत्पर, कुशल धर्मा की विपद्यता (साक्षा-त्कार) न करने वाले, रात के पहले और पिछले पहर में जगकर बोधि-पर्कीय धर्मों की भावना न करने वाले, किसी भी श्रमण या ब्राह्मण को चित्त-मलों के क्षय से प्राप्त निर्मेल चित्त की विम्क्ति या प्रजा-विम्क्ति को इसी जन्म में स्वयं साक्षात्कार कर, स्वयं जान कर, स्वयं प्राप्त कर विहरते ?" "नहीं भन्ते!" "साध् भिक्षों! मैने भी नहीं देखा। तो भिक्षों! तुम्हें ऐसा सीखना चाहिये--इन्द्रिय-द्वार को सरक्षित रवखुँगा। भोजन की मात्रा को जानने बाला होऊँगा। जागने वाला, कुशल कर्मों की विषश्यना करने वाला, रात के पहले और पिछले पहरों में बोधिपश्चीय धर्मों की भावना करने वाला, इस प्रकार में साधना में लग्न रह कर विहर्षगा। भिक्ष्ओ ! तुम्हे ऐसा सीखना चाहिये।" अंगत्तर-निकाय के अट्ठक-निपात के पजावती-पबज्जा-सूत्त में महा-प्रजापती गोतमी की प्रवज्या का विलक्षल उन्ही शब्दों में वर्णन है, जैसा विनय-पिटक के चुल्लवग्ग में। कपिलवस्तु के न्यग्रोधाराम में भगवान् के विहार करते समय महाप्रजापती गोतमी भगवान् के पास आकर उनसे प्रार्थना करती है, "भन्ते ! अच्छा हो, यदि मातृग्राम (मातृ-समृह—-स्त्रियां) भी तथागत-प्रवेदित धर्म-विनय में प्रव्रज्या पावें।" भगवान् ने उत्तर दिया, "गोतमी! मत तुभे यह रुचे कि स्त्रियाँ तथागत-प्रवेदित धर्म-विनय में प्रवज्या पावें।" महाप्रजापती दु:खी, दुर्मना, अश्रमुखी होकर चली गई। बाद में वह वैशाली में भगवान् के पास पहुँची । वहाँ आनन्द ने स्त्री-जाति की ओर बोलते हुए भगवान् से निवेदन किया, "भन्ते ! महाप्रजापती गोतमी फुले पैरों, धूल भरे शरीर से. दु:खी, दुर्मना, अश्रमस्वी रोती हुई द्वार-कोष्ठक के बाहर खड़ी है । भन्ते ! स्त्रियों को प्रक्रज्या की आज्ञा मिले।" "आनन्द! मत तूभ्के यह रुत्रे।" आनन्द ने तथागत-प्रवेदित धर्म की मूल आत्मा को लेकर ही कहा, "भन्ते! क्या तथागत-प्रवेदित धर्म में घर से वे घर प्रत्रजित हो, स्त्रियाँ स्रोत-आपत्ति-फल, सकुदागामि-फल, अनागामि-फल, अर्हत्व-फल को साक्षात कर सकती है?'' भगवान को कहते देर न लगी, ''साक्षात कर सकती हैं, आनन्द ! '' वस प्रजापती गोतमी और आनन्द की इच्छा को पूरी होते देर न लगी। भगवान् ने आठ गुरु-धम्मी

(जिनके कारण ही इस प्रसंग को यहाँ अंगुत्तर-निकाय के इस निपात में स्थान मिला है) के पालन करने की शर्त लेकर महाप्रजापती को प्रव्रज्या ग्रहण करने की आज्ञा दे दी। उसी समय से अन्य भी स्त्रियाँ भिक्षणियाँ हुई और बाद में एक अलग भिक्षुणी-संघ ही बन गया। किन्तु स्त्रियों को प्रव्रज्या की अनुमति देते समय भगवान ने चेतावनी भी दी, जिसे बद्ध-धर्म के बाद के इतिहास ने सम्भवतः सच्चा भी प्रमाणित कर दिया है "आनन्द! यदि तथागत-प्रवेदित-धर्म-विनय में स्त्रियाँ प्रव्रज्या न पातीं, नो यह ब्रह्मचर्य चिर-स्थायी होता, सद्धर्म सहस्र वर्ष ठहरता। किन्तु चूँकि आनन्द! स्त्रियाँ प्रत्नजित हुईं, अब सद्धर्म चिरस्थायी न होगा, सद्धर्म अब पाँच सौ वर्ष ही ठहरेगा।.....आनन्द! जैसे आदमी पानी की रोक-थाम के लिये, बड़े तालाव को रोकने के लिये, मेंड़ वाँधे, उसी प्रकार आनन्द । मैने रोक-थाम के लिये भिक्षणियों को जीवन-भर अनल्लंघनीय आठ गुरु-धर्मों में प्रतिष्ठापित किया।" इसी प्रसंग में यहाँ यह भी कह देना अप्रा-सिङ्गिक न होगा कि आनन्द किस प्रकार स्त्री-जाति के समर्थन में अपने यग से वहत आगे थे, इसकी भी सूचना हमें इस निकाय में मिलती है। स्त्रियों को प्रव्रज्या दिलाने में उन्होंने महाप्रजापती गोतमी की किस कुशलता के साथ सहा-यता की, यह हम अभी देख ही चुके हैं। हम एक बार उन्हें (चतुक्क-निपात में) भगवान् से यह तक पूछते देखते हैं, ''भन्ते! क्या कारण है कि स्त्रियाँ परिषदों में स्थान नहीं पातीं, स्वतन्त्र उद्योग नहीं करतीं, स्वावलम्बन का जीवन नहीं वितातीं ?" हम जानते हैं कि आनन्द को अपने इन सब विचारों के कारण ही प्रथम संगीति में क्षमा-याचना करनी पड़ी। मनुष्यता के नाते आज आनन्द इसीलिये हमारे लिये अधिक प्रिय बन गये हैं, उस समय के लोगों ने चाहे जो सोचा हो । अंगुत्तर-निकाय में इस प्रकार बुद्ध के शिष्यों के स्वभाव और जीवन पर प्रकाश डालने वाली प्रभुत सामग्री मिलती है। प्रत्रज्या ग्रहण करने के बाद प्रजापती गोतमी इसी निकाय (अटठक-निपात) में भगवान से पूछती है "भन्ते ! अच्छा हो यदि भगवान् संक्षेप से मुक्ते धर्म का उपदेश करें. ताकि मै उसे स्न कर, प्रमाद-रहित हो, आत्म-संयम कर जीवन में विचर्छ ।'' भगवान का उत्तर बुद्ध-धर्म के उदार मन्तव्य को समभने के लिये इतना महत्वपूर्ण है कि उसको उद्धृत करने का लोभ संवरण नहीं किया जा सकता। "गोतमी! जिन बातों को तू जाने कि ये वार्ते सराग के लिये हैं, विराग के लिये नहीं, संयोग के लिये हैं वियोग के लिये नहीं, संग्रह के लिये हैं, असंग्रह के लिये नहीं, इच्छाओं को बढ़ाने

के लिये हैं, घटाने के लिये नहीं, असन्तोप के लिये हैं, सन्तोप के लिये नहीं, भीड़ के लिये हें, एकान्त के लिये नहीं, अनुद्योगिता के लिये हैं, उद्योगिता के लिये नहीं, किटनाई के लिये हैं, सुगमता के लिये नहीं, तो तू गोतमी! सोलहों आने जानना कि वह न धर्म हैं, न विनय हैं, न शास्ता का शासन है। किन्तु गोतमी! जिन बातों को तू जाने कि वे विराग के लिये हैं, सराग के लिये नहीं . . . . . इच्छाओं को घटाने के लिये हैं, बढ़ाने के लिये नहीं . . . . . . सुगमता के लिये हैं किटनाई के लिये नहीं, तो गोतमी! तू सोलहों आने जानना वही विनय है, वहीं शास्ता का शासन है।"

सत्तक-निपात में भगवान् बुद्ध का ब्रह्मचर्य-सम्बन्धी गम्भीर उपदेश है जो अपनी सुक्ष्मता और मार्मिकता में अद्वितीय है। उसे यहाँ उद्धृत करना उपयोगी सिद्ध होगा। "ब्राह्मण! यहाँ कोई एक श्रमण या ब्राह्मण सम्यक् ब्रह्मचारी होने का दावा करता है और वह स्त्री के साथ प्रत्यक्ष सहवास नहीं भी करता, किन्त् वह स्त्री के द्वारा (स्नान-चुर्ण आदि) उबटन किये जाने, मले जाने, स्नान कराये जाने और मालिश किये जाने को स्वीकार करता है । वह उसमें रस लेता है, उसकी इच्छा करता है, उसमें प्रसन्नता अनुभव करता है। ब्राह्मण ! यह भी ब्रह्मचर्य का टूटना है, छिद्रयुक्त होना है, चितकबरा होना है, धब्बेदार होना है । बाह्मण! इस पुरुष के लिये कहा जायगा कि वह मैथुन (स्त्री-सहवास) से युवत होकर ही मिलन ब्रह्मचर्य का सेवन कर रहा है। वह मनुष्य जन्म से, जरा से, मरण से नहीं छुटता .....नहीं छुटता दुःख से भी--मै कहता हूँ। पुनः <mark>ब्राह्मण ! यहाँ एक श्रमण या ब्राह्मण सम्यक् ब्रह्मचारी होने का दावा करता</mark> है और वह स्त्री के साथ प्रत्यक्ष सहवास नहीं भी करता और न स्त्री के द्वारा अपने उबटन आदि किये जाने को ही स्वीकार करता है, किन्तु वह स्त्री के साथ हॅसी-मजाक करता है, कीड़ा करता है, खेलता है, वह उसमें रस लेता है...... दु:ख मे नहीं छटता--मै कहता हूं। पुनः ब्राह्मण ! यहाँ एक श्रमण या ब्राह्मण सम्यक् ब्रह्मचारी होने का दावा करता है और वह स्त्री के साथ प्रत्यक्ष सहवास नहीं भी करता, उसके द्वारा उबटन आदि किये जाने को भी स्वीकार नहीं करता, उसके साथ हॅमी मजाक भी नहीं करता, किन्तु वह स्त्री को आँख गड़ाकर देखता हैं, नजर भर कर देखता है, वह उसमें रस लेता है . . . . . दु:ख से नहीं छूटता–

में कहता हूँ। पुनः ब्राह्मण ! यहाँ एक श्रमण या ब्राह्मण सम्यक् ब्रह्मचारी होन का दावा करता है और वह न प्रत्यक्ष स्त्री के साथ सहवास करता, न उसमे उब-टन आदि लगवाना, न उसके साथ हॅमी-मजाक करना, न उसे आंख गड़ाकर देखता, किन्तू वह दीवार या चहारदीवारी की ओट से छिपकर स्त्री के शब्दों को म्नता है, जब कि वह हँस रही हो, या बात कर रही हो, या गा रही हो, या रो रही हो, वह उसमें रस लेता है . . . . . दु:ख से नहीं छूटता-- मै कहता हूँ। पुनः ब्राह्मण ! यहाँ एक श्रमण या ब्राह्मण सम्यक् ब्रह्मचारी होने का दावा करता है और वह न स्त्री के साथ प्रत्यक्ष सहवास करता, न स्त्री से उबटन लग-वाता, न उसके साथ हॅसी-मजाक करता, न उसको नजर भर कर देखता है जब कि वह गा रही हो या रो रही हो. किन्तु वह अपने उन हॅमी-मजाकों, सम्भाषणों और की ड़ाओं को स्मरण करता है जो उसने पहले स्त्री के साथ की थीं, वह उनमें रस लेता है . . . . . दु:ख से नहीं छूटता—मै कहता है। पून: ब्राह्मण ! यहाँ एक श्रमण या ब्राह्मण सम्यक् ब्रह्मचारी होने का दावा करता है और वह न स्त्री के साथ प्रत्यक्ष सहवास करता, न स्त्री से उवटन लगवाता, न उसके साथ हंमी-मजाक करता, न उसको आँख गड़ा कर देखता, न उसके साथ किये हुए अपने पुराने हॅसी-मजाकों, सम्भाषणों और क्रीड़ाओं आदि को ही स्मरण करता है, किन्तु वह किसी गृहस्थ या गृहस्थ-पुत्र को पूरी तरह पाँच प्रकार के (शब्द, स्पर्श, रूप, रूप, गन्ध सम्बन्धी) विषयों से समर्पित, संयुक्त हो, विलास करते देखता है, वह उसमें रस लेता है . . . . . दुःख से नहीं छूटता--मैं कहता हें । पूनः ब्राह्मण ! यहाँ एक श्रमण या ब्राह्मण सम्यक् ब्रह्मचारी होने का दावा करता है और न वह न स्त्री के साथ प्रत्यक्ष सहवास करता, न स्त्री से उबटन लगवाता, न उसके साथ हॅसी-मजाक करता. न उसको आँख गड़ाकर देखता, न उसके साथ किये हुए अपने पुराने हंसी-मजाकों को स्मरण करता, न किसी गृहस्थ या गृहस्य-पृत्र को कामासक्त होकर सुख-विहार करते देख कर प्रसन्न होता, किन्तु वह किसी देव-योनि में जन्म छेने की अभिलापा से ब्रह्मचर्य का आचरण करता है और सोचता है कि इस प्रकार के शील, तप, ब्रत या ब्रह्मचर्य में में देव हो जाऊँगा या देवोंमें कोई, वह इसमें रस लेता है, इसकी डच्छा करता है, इसमें प्रसन्नता अनुभव करता है । ब्राह्मण ! यह भी ब्रह्मचर्य का खंडित

हो जाना है, दूट जाना है, छिद्र-युक्त हो जाना है, चितकवरा हो जाना है, धव्वे-दार हो जाना है। इसीलिये कहा जाना है कि इस प्रकार के ब्रह्मचर्य का आचरण करने वाला पुरुष मिलन मैथुन के संयोग से युक्त ब्रह्मचर्य का ही आचरण करता है और वह जन्म से, जरा से, मरण से नहीं छूटना, नहीं छूटना दु:ख से—में कहना हूँ।" साधना के इतिहास में इससे गम्भीर प्रवचन ब्रह्मचर्य पर नहीं दिया गया।

तथागत-प्रवेदित धर्म-विनय के वास्तविक स्वरूप को समक्षने के लिये कि-तनी महत्त्वपूर्ण और प्रामाणिक सामग्री हमें अंगृतर-निकाय में मिलती है, इसका कछ दिग्दर्शन किया जा चका है। तत्काठीन इतिहास की भलक भी उसमें कितनी मिलती है, यह अब हमें देखना है। सिंह सेनापित (लिच्छवि सरदार) वद्ध-यग का एक आकर्षक व्यक्ति है। अट्ठक-निपात में हम सिंह सेनापित को भगवान् से भेंट करते हुए देखते हैं। सिंह पहले निगण्ठों (निर्ग्रन्थों-जैन साधओं) का शिष्य रहा है वह अपनी कछ आपत्तियों को लेकर भगवान बद्ध के पास आता है। वह उन्हें पूछता है कि वे कहाँ तक अकियावादी, उच्छेदवादी हैं या नहीं। भगवान् एक-एक कर उसको बतला देते हैं कि किन-किन अर्थों में उनको ऐसा (अकियावादी,उच्छेदवादी आदि) कहा भी जा सकता है। सिंह सेनापित संतुष्ट होकर उपामक बनना चाहता है । भगवान् उसे कहते है ''सिह! सोच-समफ कर करो। तुम्हारे जैसे सम्भ्रान्त मनप्यों का सोच-समभ कर निश्चय करना ही अच्छा है।" सिंह सेनापित जब अपनी दृढ़ श्रद्धा दिखाता है तो भगवान् उसे उपा-सक के रूप में स्वीकार कर लेते है, किन्तू चूंकि वह पहले निर्ग्रन्थों का शिष्य रहा है और वे उससे दान पाते रहे हैं, इसलिये उदार शास्ता सिंह को यह भी आदेश देना नहीं भूलते, "सिंह ! तुम्हारा कुल दीर्घ-काल से निगंठों के लिये प्याऊ की तरह रहा है। उनके आने पर उन्हें पहले की ही तरह तुम्हारे घर से दान मिलता रहना चाहिये ।'' बुद्ध के विरुद्ध किस प्रकार मिथ्या प्रचार किया जाता था इसका विवरण हम इसी निकाय के वेरंजक-सुत्त में पाते हैं । वेरंजक नामक ब्राह्मण भगवान् के पास जाकर कहता है, ''हे गोतम ! मैने सना है कि आप गोतम अ-रस

देखिये महापंडित राहुल सांकृत्यायन का 'सिंह सेनापति' शीर्षक उपन्यास ।

रूप है ......आप गोतम निर्भोग है.....आप गोतम अकियावादी है .....आप गोतम उच्छेदवादी है.....आप गोतम जुगुप्सु (घृणा करने वाले) है......आप गोतम वैनियक (हटाने वाले) है.....आप गोतम तपस्वी है...आप गोतम अयगर्भ है। भगवान् उसे बताते हैं कि उन्हें किस-किस अर्थ में ऐसा कहा भी जा सकता है।" उदाहरणतः "ब्राह्मण! मैं काया के दुराचार, वाणी के दुराचार, मनके दुराचार को अकिया कहता हूँ । अनेक प्रकार के पाप कर्मों को में अ-किया कहता हूं । यही कारण है ब्राह्मण ! जिससे 'श्रमण गोतम अकियावादी है'। ऐसा कहा जा सकता है ।.......त्राह्मण ! में राग, द्वेष, मोह के उच्छेद का उपदेश करता हूँ। अनेक प्रकार के पाप-कर्मी का उच्छेद कहता हूँ। 'श्रमण गोतम उच्छेदवादी है' ऐसा कहा जा सकता है। ..... ब्राह्मण ! जिसका भविष्य का गर्भ-शयन, आवागमन नष्ट हो गया, जड़-मूल से चला गया, उसको मैं अपगर्भ करता हूँ। ब्राह्मण ! तथागत का गर्भ-शयन, आवागमन, नष्ट हो गया. जड्-मूल से चला गया। 'श्रमण गोतम अपगर्भ हैं', ऐसा कहा जा सकता है,'' आदि, आदि । यहीं भगवान् अपनी जीवनी का भी कुछ वर्णन करने लगते हैं, ''ब्राह्मण ! इस अविद्या में पड़ी, अविद्या रूपी अंडे से जकड़ी प्रजा में, मैं अकेला ही अविद्या रूपी अंडे को फोड़ कर, अनुत्तर सम्यक् सम्बोधि को जानने वाला हुँ। मैं ही ब्राह्मण ! लोक में ज्येष्ठ हूँ, अग्र हूँ । मैने न दवने वाला वीर्यारम्भ किया था, विस्मरण-रहित स्मृति मेरे सम्मुख थी, अचल और शान्त मेरा शरीर था, एकाग्र समाहित चित्त था। ..... ब्राह्मण ! उस प्रकार प्रमाद-रहित, तत्पर, आत्म-संयम-युक्त होकर विहरते हुए, मुभ्ने रात के पहले याम में, पहली विद्या प्राप्त हुई, अविद्या नष्ट हुई, विद्या उत्पन्न हुई, तम नष्ट हुआ, आलोक उत्पन्न हुआ। ब्राह्मण! अंडे से मुर्गी के बच्चे की तरह यह पहली फुट हुई। फिर ब्राह्मण ! रात के बीच के याम में द्वितीय विद्या उत्पन्न हुई. . . . . रात के पिछले याम में तृतीय विद्या उत्पन्न हुई । अविद्या नष्ट हुई, विद्या उत्पन्न हुई । तम गया, आलोक उत्पन्न हुआ । ब्राह्मण ! अंडे से मुर्गी के बच्चे की तरह यह तीसरी फुट हुई।"

कोशल-राज प्रसेनजित् वृद्ध का श्रद्धावान् उपासक था, यह हम संयुत्त निकाय में देख चुके हे । मज्भिम-निकाय (वाहीतिक-मृत्त) में हमने प्रसेन- जित् और आनन्द का संवाद भी देखा है । अंगुत्तर-निकाय के कोसल-मुत्त में हम उसे बुद्ध के प्रति अतीव श्रद्धा और प्रेम प्रदिशत करते हुए देखते हैं। श्रावस्ती में भगवान् के दर्शनार्थ वह जाता है । जेतवन-आराम के द्वार पर ही वह भिक्षुओं से भगवान् के दर्शन-विषयक अपनी इच्छा को प्रकट करता है। "महाराज! यह द्वार-बन्द कोठरी है, चुपके से धीरे धीरे वहाँ जाकर बरामदे में प्रवेश कर, खाँस कर जंजीर को खटखटा देना । भगवान् तुम्हारे लिये द्वार खोल देंगे ।'' भगवान् ने द्वार खोल दिया। "विहार में प्रविष्ट हो प्रमेनजित् भगवान् के पंरों में गिर-कर, भगवान् के पैरों को मुख से चुमता था, हाथ से पैरों को दवाना था और अपना नाम सुनाता था 'भन्ते ! मैं राजा प्रसेनजित् कोसल हूं ।'' "महाराज ! तुम किस बात को देखकर इस शरीर में इतनी मैत्री का उपहार दिखाते हो ?" "भन्ते ! कृतज्ञता, कृतवेदिता को देखते हुए मैं भगवान् की इस प्रकार की परम सेवा करता हूँ, मैत्री उपहार दिखाता हूँ। भन्ते ! भगवान् बहुत जनों के हित, बहुत जनों के सुख के लिये हैं । अंगुत्तर-निकाय में हम देखते हैं कि मगध-राज अजातशत्र् विजयों के गण-तन्त्र के विरुद्ध अभियान करना चाहता है। भगवान् जिस समय राजगृह में गृध्नकूट-पर्वत (गिज्भकूट पब्बत) पर विहर रहे थे, उसने अपने मन्त्री वर्षकार (वस्सकार) नामक ब्राह्मण को उनसे इस सम्बन्ध में पूछने के लिये भेजा था । सोलह महाजन-पदों का इस निकाय में विशेष वर्णन है। १ इन सोलह महाजन पदों के नाम है अंग, मगध, काशी, कोशल, विजि, मल्ल, चेति, वंस, कुरु, पंचाल (पांचाल), मच्छ (मत्स्य), सुरसेन (श्रुसेन), अस्सक (अश्वक-अश्मक), अवन्ती, गन्धार और कम्बोज । ये सभी नाम उन प्रदेशों के निवासियों (जनों) के सूचक है। गणतन्त्र-प्रणाली की यह मुख्य विशेषता थी। भौगोलिक दृष्टि से भी इस निकाय के अनेक वर्णन वड़े महत्त्व के है। उदाहरणतः यहाँ गंगा, यमुना, अचिरवती, सरभू (सरयू) और मही इन पाँच बड़ी निदयों का वर्णन है। इसी प्रकार भंडगाम (विज्जि-प्रदेश) इच्छा-मंगल (कोशल) आदि ग्रामों, केसपुत्त (कालाम नामक क्षत्रियों का कस्बा)

१. अंगुत्तर-निकाय, जिल्द पहली, पृष्ठ २१३, जिल्द चौथी, पृष्ठ २५२, २५६, २६०, आदि (पालि टैक्स्ट् सोसायटी का संस्करण)

कुसीनारा (मल्ल-प्रदेश में), नलकपान (कोशल), कम्मासदम्म (कुरु-प्रदेश) आदि कस्बों और श्रावस्ती, कौशार्म्बा, पाटलिपुत्र आदि अनेक नगरों के वर्णन हैं जो बुद्ध-कालीन भारत के वातावरण को आज भी हमारे लिये सजीव बनाते हैं।

### उ – खुद्दक-निकाय

## खुद्दक-निकाय के स्वरूप की अनिश्चितता।

खुद्दक-निकाय सुन-पिटक का पाँचवाँ मुख्य भाग है। पहले चार निकायों की सी एकरूपता यहाँ नहीं मिलती। खुद्दक-निकाय छोटे-छोटे (खुद्दक) स्वतन्त्र ग्रन्थों का संग्रह (निकाय) है। सभी ग्रन्थ छोटे भी नहीं हैं। कुछ तो (जैसे जातक आदि) काफी बड़े भी है। भाषा-शैली में भी समानता नहीं है। कुछ विशुद्ध पद्यात्मक और कुछ गद्य-पद्य मिश्रित रचनाएँ हैं। काव्य, आख्यान, गीत, यही खुद्दक-निकाय के विषय है। निश्चयतः खुद्दक-निकाय के विषय और शैली की सब से बड़ी विशेषता उसकी विविधरूपता ही है। जैसा अंशतः दूसरे अध्याय में दिखाया जा चुका है, वर्गीकरण के भेद से खुद्दक-निकाय की ग्रन्थ-संख्या में भी पर्याप्त भेद पाया जाता है।

#### सुत्त-पिटक के अङ्ग के रूप में

सामान्यतः खुद्दक-निकाय सुत्त-पिटक का एक अङ्ग है। इस रूप में खुद्दक-निकाय में पन्द्रह ग्रन्थ सम्मिलित हैं, जिनकी गणना नीचे लिखे कम से आचार्य बुद्धघोष ने की है ——

| 8 | खुद्दक-पाठ | Ę  | विमानवत्थु |
|---|------------|----|------------|
| २ | धम्मपद     | છ  | पेतवन्थु   |
| ş | उदान       | ረ  | थेरगाथा    |
| ४ | इतिवृत्तक  | 3, | थेरी गाथा  |
| ų | सुन-निपात  | १० | जातक       |

१. सुमंगल विलासिनी, भाग प्रथम, पृष्ठ १७ (पालि टैक्स्ट् सोसायटी का • संस्करण)

११ निद्देस

१४ वडवंस

१२ पटिसम्भिदामगग

१५ चरियापिटक

१३ अपदान

निह्स के दो भाग च्लिनिह्स और महानिह्स है। उनको दो स्वतंत्र ग्रन्थ मान कर गिनने से उपर्युक्त ग्रन्थ-संख्या १६ हो जाती है। किन्तु स्थिवर-वादी बौद्ध परम्परा १५ ही ग्रन्थ मानती है। "पण्णरसभेदो खुद्दक-निकायो"। आचार्य बुद्धघोष ने हमें सूचना दी है कि प्रथम संगीति के अवसर पर मिक्सिम-निकाय का संगायन करने वाले (मिक्सिम-भाणक) भिक्षु उपर्युक्त १५ ग्रन्थों को सूत्त-पिटक के अन्तर्गत खुद्दक-निकाय में सम्मिलित मानते थे।

## खुइक-निकाय अभिधम्म-पिटक के अन्तर्गत भी

किन्तु रक दूसरी परम्परा उसी समय से खुद्क-निकाय को सुत्त-पिटक के अन्तर्गत मानने के विपक्ष में थी। यह दीघ-निकाय का संगायन करने वाले (दीघ-भाणक) भिक्षुओं की परम्परा थी। ये भिक्षु खुद्क-निकाय को सुत्त-पिटक के अन्तर्गत न मान कर उसे अभिधम्म-पिटक के अन्तर्गत मानते थे। ग्रन्थ-संख्या के विषय में भी मतभेद था। इन्हें खुद्क-निकाय के सिर्फ निम्न-लिखित ११ ग्रन्थ, जिन्हें वे खुद्क-ग्रन्थ कहते थे मान्य थे। आचार्य बुद्धघोष ने इन ग्रन्थों की सुची इस प्रकार दी है ---

१ जातक ७ इतिवृत्तक
 २ निद्देस ८ विमानवत्थु
 ३ पटिसम्भिदा मग्ग ९ पेतवत्थु
 ४ मृन-निपात १० थेरगाथा
 ५ धम्मपद ११ थेरीगाथा

६ उदान्

१. मित्रिक्समभाणका पन . . . . सम्बंपि तं खुद्दक-गन्धं सुतन्तिपटके परिया-पण्णं ति वदन्ति । सुमंगलिवलासिनी की निदानकथा ।

२. ततो परं जातकं . . . . थेर-थेरी गाथाति इमं तिन्तं संगायि वा 'खुइक-

उपर्युक्त सूची से स्पष्ट है कि चरियापिटक, अपदान, बुढ़वंस और खुद्क-पाठ, ये चार ग्रन्थ खुद्क-निकाय के ग्रन्थों के रूप में दीघ-भाणक भिक्षुओं को मान्य नहीं थे। वास्तव में खुद्क-निकाय को मृत्त-पिटक के अन्तर्गत न मानना दीघ-भाणक भिक्षुओं का इतना साहमिक कृत्य नहीं था जितना वह हमें आज लगता है। प्रथम संगीति के अवसर पर ही हम आर्य महाकाश्यप को आनन्द से पूछते हुए देखते हैं "सूत्त-पिटक में चार संगीतियाँ (संग्रह) हैं। इनमें से पहले किसका संगायन करना होगा?" इससे स्पष्ट है कि पहले सुत्त-पिटक को चार भागों में ही विभाजित करने की प्रणाली थी। बाद में स्वतन्त्र ग्रन्थों का एक अलग संग्रह कर दिया गया, जिसकी न तो ग्रन्थ-संख्या का ही ठीक निश्चय हो सका और न जिसे निश्चयपूर्वक मुत्त-पिटक या अभिधम्म-पिटक में ही रक्खा जा सका। खुद्क-निकाय के अनिश्चित स्वष्ट्य का यही कारण है।

# श्रमिधम्म-पिटक खुद्दक-निकाय के श्रन्तर्गत भी

किन्तु इस अनिश्चितता का यहीं अन्त नहीं है। समग्र बुद्ध-वचनों का जब पाँच निकायों में वर्गीकरण किया जाता है, तो वहाँ भी खुद्दक-निकाय पाँचवाँ भाग है। किन्तु वहाँ इसका विषय-क्षेत्र बहुत विस्तृत है। दीघ, मिं भम, संयुत्त और अंगुन्तर निकायों को छोड़कर बाकी सभी बुद्ध-वचन जिनमें पूरे विनय और अभिधम्म पिटक भी सम्मिलित हैं, वहाँ खुद्दक-निकाय के ही अन्तर्गत समभे जाते हैं। खुद्दक-निकाय के इस विस्तृत विषय-क्षेत्र के सम्बन्ध में 'सुमंगल-विलासिनी' की निदान-कथा में कहा गया है "क्या है खुद्दक-निकाय ? सम्पूर्ण विनय-पिटक, सम्पूर्ण अभिधम्म-पिटक, खुद्दक-पाठ आदि १५ ग्रन्थ, सारांश यह कि चार निकायों को छोड़कर याकी सभी बुद्ध-वचन खुद्दक-निकाय हैं।" र

गन्थो' नाम अयं ति च वत्वा अभिशम्मपिटकस्मि येव संगहं आरोपींयसूति दीघभाणका वदन्ति । अट्ठसालिनी की निदान-कथा ।

सुत्तन्त-पिटके चतस्सो संगीतियो, तासु पठमं कतरं संगीतिन्ति । अट्ठसालिनी की निदान-कथा ।

२. कतमो खुट्क-निकायो ? सकलं विनय-पिटकं अभिधम्म-पिटकं खुट्दक-

निकाय की दृष्टि से यहाँ अभिधम्म-पिटक को खुद्दक-निकाय में ही सम्मिलित कर दिया गया है, केवल पिटक के रूप में उसकी स्वतन्त्र सत्ता अवश्य स्वीकार की गई है।

#### इसका अभिप्राय

उपर्युक्त वर्गीकरणों को ध्यानपूर्वक देखने से विदित होगा कि उनमें खुद्दक-निकाय और अभिधम्म-पिटक को एक दूसरे में मिला दिया गया है। इसका अभिश्राय क्या है ? ऐतिहासिक दृष्टि मे यह तथ्य बड़े महत्व का है। 'अभिधम्म' धम्म का, सुन-पिटक का, परिशिष्ट है। 'अभिधम्म' में 'अभि' शब्द यही रहस्य लिये बैठा है, यह हम आगे देखेंगे। प्रथम चार निकायों के अति-रिक्त जो कुछ भी बृद्ध-बचन हं, वे इस विस्तृत अर्थ में सभी अभिधम्म है। अतः उन्हें 'अभिधम्म' के साथ उपर्युक्त अर्थ में मिला दिया गया है। इस तथ्य से खुद्दक-निकाय के ग्रन्थों के संकलन-काल पर भी पर्याप्त प्रकाण पड़ता है।

# सिंहल, बरमा श्रोर स्थाम में खुइक-निकाय की श्रन्थ-संस्था के विषय में विभिन्न मत

सिंहलदेशीय परम्परा खुद्दक-निकाय के अन्तर्गत १५ ग्रन्थों को (जो निद्देस को दो ग्रन्थ मान कर १६ हो जाते है) मानती है। बरमा में इनके अतिरिक्त चार अन्य ग्रन्थ भी खुद्दक-निकाय में सिम्मिलित माने जाते हैं। इनके नाम हैं, मिलिन्द-पञ्ह, सुत्त-संगह, पेटकोपदेस और नेत्ति या नेत्ति-पकरण । सिंहली परम्परा इन्हें खुद्दक-निकाय के अन्तर्गत स्वीकार नहीं करती। १८९४ ई० में

पाठादयो च पुब्बे निदिस्सितपंचदसभेदा, ठापेत्वा चत्तारो निकाये अवसेसं बुद्ध-वचनं ति । सुमंगलविलासिनी, भाग प्रथम, पृष्ठ २३ (पालि-टै० सो०); मिलाइये अट्ठसालिनी, पृष्ठ २८ (पालि० टै० सो०); गन्धवंस, पृष्ठ ५७ (जर्नल ऑव पालि टैक्सट् सोसायटी, १८८६)

१. अयं अभिधम्मो षिटकतो अभिधम्मिपटकं, निकायतो खुद्दक-निकायो ।अटठसालिनी की निदान-कथा ।

२. मेबिल बोड : पालि लिटरेचर ऑव बरमा, पृष्ठ ४

प्रकाशित त्रिपिटक के स्यामी संस्करण में ये आठ ग्रन्थ अनुपलव्ध हैं—विमान-वत्थु, पेतवत्थु, थेरगाथा, थेरीगाथा, जातक, अपदान, बुद्धवंस और चिरया-पिटक। विटरनित्ज् ने कहा है कि यह बात आकस्मिक नहीं हो सकती। व इससे उनका तात्पर्य यह है कि स्याम में ये ग्रन्थ बुद्ध-बचन के रूप में प्रामाणिक नहीं माने जाते। कम में कम उनका अल्प महत्त्व तो निश्चित है ही।

#### खुइक-निकाय के प्रन्थों का काल-क्रम

उपर के विवेचन से स्पष्ट है कि खुद्दक-निकाय पहले चार निकायों के बाद का संकलन हैं। बुद्ध-वचन के रूप में उसका महत्त्व भी उनके बाद ही मानना चाहिये। चीनी आगमों में तो उसे एक प्रकार स्वतन्त्र निकाय का स्थान ही नहीं मिला। केवल कुछ स्फुट ग्रन्थों के पाये जाने के कारण ही वहाँ 'क्षुद्रकागम' के अस्तित्व का अनुमान कर लिया गया है । ये ग्रन्थ भी वहाँ कभी कभी अन्य निकायों में ही सम्मिलित कर दिये जाते हैं । अतः स्थिवरवादी और सर्वास्तिवादी दोनों ही परम्पराओं में प्रथम चार निकायों की प्रधानता, पालिनिष्टिक में उसके स्वरूप की बहुत-कुछ अनिश्चितता, सर्वास्तिवादी त्रिपटक में उसके स्वरूप की अप्राप्ति अथवा आंशिक प्राप्ति, एवं सब से बढ़ कर स्थिवरवादी परम्परा में भी उसके कुछ ग्रन्थों को बुद्ध-वचन के रूप में प्रामाणिक न मानने की ओर प्रवृत्ति, ये सब तथ्य इसी बात के सूचक हैं कि खुद्दक-निकाय प्रथम चार निकायों के बाद का मंकलन है। विचारों के विकास की दृष्टि से भी इसी निष्कर्ष पर आना पड़ता है। प्रथम चार निकायों में विवेकवाद की प्रधानता है। खुद्दक-निकाय में काव्यात्मक तत्त्व का आधार लेकर भावुकता भी काफी प्रधानता लिये हुए है। स्थिवरवादी परम्परा बुद्ध-वचनों की गम्भी-

१. हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ७७ पद-संकेत ३

२. देखिये पहले इसी अध्याय में 'पालिजिपिटक कहाँ तक मूल, प्रामाणिक बुद्ध-वचन है' ? इसका विवेचन ।

३. देखिये ट्रांजैक्शन्स ऑव दि एशियाटिक सोसायटी ऑव जापान, जिल्द ३५, भाग ३, पृष्ठ ९ में प्रो० एम० अनेसािक का लेख, विटरनित्ज, : हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ७७, पद-संकेत २ में उद्धत।

रता को काव्योचित भावनाओं और कल्पनाओं में खो देना पमन्द नहीं करती थी। विनय-पिटक के चुल्लवगा में बुद्ध-उपदेशों को गीतों की तरह गाना स्पष्ट रूप से निषिद्ध किया गया है और उसे अपराध बतलाया गया है। गम्भीर अनात्मदर्शन पर प्रतिष्ठित बुद्ध-वचनों को भावात्मक कविताओं में गाना स्थविरवादी परम्परा संघ के लिये एक आने वाली विपत्ति समभती थी। खुद्दक-निकाय के ग्रन्थों में इसी विपत्ति के दर्शन हुए है, विटरनिन्ज़ का यह समभना यद्यपि ठीक नहीं माना जा सकता, किन्तु यह उसके अपेक्षाकृत उत्तरकालीन होने का सूचक तो है ही। खुद्दक-निकाय का अधिकांश स्वरूप काव्यात्मक होते हुए भी उसकी मूल भावना सर्वांश में बौद्ध है। बिल्क उसकी गाथाओं में अनेक तो पिटक-संकलन के प्राचीनतम युग की मुचक भी है। उनके सर्वांश में बुद्ध-वचन होने का दावा तो स्वयं खुद्दक-निकाय में भी नहीं किया गया, क्योंकि थेर-थेरी गाथाओं जैसी रचनाओं को वहाँ स्पष्टत. भिक्ष-भिक्ष-णियों की कृतियाँ कहा गया है। वास्तव में बात यह है कि तत्कालीन लोक-साहित्य और भावनाओं का प्रभाव खुद्दक-निकाय के कुछ ग्रन्थों (विशेषत: विमान-वत्य, पेतवत्यु, जातक, चरियापिटक आदि) में अधिक परिलक्षित होता है, जो उनकी आपेक्षिक अर्वाचीनता का सूचक अवश्य है, किन्तु साहित्य और इतिहास के विद्यार्थी के लिये इसी दृष्टि से उसका महत्व भी बढ़ गया है। पालि के सर्वो-त्तम काव्य-उद्गार खुइक-निकाय के ग्रन्थों में ही सिन्नहित हैं और उनका प्रण-यन मानवीय तत्त्वों के आधार पर निश्चय ही चार निकायों के बाद हुआ है, यद्यपि उनमें से अनेक अत्यन्त प्राचीन युग के भी है, यह भी उतना ही सुनि-रिचत तथ्य है। इसका एक स्पष्टतम प्रमाण तो यही है कि 'पंचनेकायिक' भिक्षुओं की परम्परा विनय-पिटक--चुल्लवग्ग से आरम्भ होकर, भारहुत और साँची के स्तुपों (त्तीय शताब्दी या कम से कम २५० वर्ष ईसवी पूर्व) में

देखिये ओपम्म-संयुत्त (संयुत्त-निकाय) एवं अंगुत्तर-निकाय के अनागत-भय-सूत्र

२. हिस्ट्री ऑब इंडियन लिटरेचर, जिस्द दूसरी १९ठ ७७

अंकित होती हुई , अविच्छिन्न रूप से मिलिन्दपञ्ह , (प्रथम शताब्दी ई० पू०) तक दृष्टिगोचिर होती है। 'पंचम' निकाय के अस्तित्व के विना यह असम्भव है। अतः यह निश्चित है कि प्रथम संगीति के समय से ही, जब कि दीध-भाणक और मिल्फिस-भाणक भिक्षुओं में खुड्क-निकाय के विषय में मत-भेद प्रारम्भ हुआ. खुड्क-निकाय का संकलन होने लगा था, किन्तु प्रथम चार निकायों से इसका अन्तर केवल इतना था कि जब कि उनका स्वम्प उसी समय स्थिर हो गया था, खुड्क-निकाय में तृतीय संगीति तक परिवर्द्धन होते गये। अतः प्रथम और तृतीय संगीतियाँ उसके प्रणयन या संकलन काल की कमशः उपरली और निचली काल-सीमाएँ हैं।

इस सामान्य कथन के बाद अब हमें खुद्दक-निकाय के १५ ग्रन्थों की पूर्वापरना पर विचार करना है। बाह्य साध्य के आधार पर हम किन ग्रन्थों को कम या अधिक प्रामाणिक मान सकते हैं. इसका दिग्दर्शन करने के लिये हमें उन परस्पराओं को देखना है. जो खुद्दक-निकाय की प्रामाणिकता के विषय में पालि-माहित्य के इतिहास में चल पड़ी हैं। इन्हें इस प्रकार दिखाया जा सकता है—

- (१) प्रथम संगीति के अवसर पर दीव-भाणक भिक्षुओं ने जिन ग्रन्थों को प्रामाणिक नहीं माना——(१) बुद्धवंस (२) चरियापिटक (३) अपदान।
- (२) द्वितीय मंगीति के अवसर पर महासंगीतिक भिक्षुओं ने जिन ग्रन्थों को प्रामाणिक नहीं माना——(१) पटिसम्भिदामग्ग (२) निद्देस (३) जातक के कुछ अंग
- (३) स्यामी परम्परा जिन्हें बुद्ध-वचन के रूप में प्रामाणिक नहीं समभती— (१) विमानवत्थु (२) पेतवत्थु (३) थेरगाथा (४) थेरीगाथा (५) जातक (६) अपदान (७) बुद्धवंस (८) चरियापिटक।

जिन प्रन्थों को दीघ-भाणक भिक्षुओं ने प्रामाणिक स्वीकार नहीं किया वे सभी स्यामी परम्परा द्वारा वहिष्कृत ग्रंथों की सूची में भी सम्मिलित हैं। महा-संगीतिक भिक्षुओं ने जातक के कुछ अंशों को भी प्रामाणिक नहीं समक्षा और

देखिये रायस डेविड्स : बुद्धिस्ट इंडिया, पृष्ठ १६९
 पृष्ठ २३ (बम्बई विश्वविद्यालय का अक्तरण)

स्यामी परम्परा भी इसमें उसके समान ही हैं। पटिसम्भिदामगा और निह्से को महासंगीतिक भिक्षुओं ने अवश्य प्रामाणिक स्वीकार नहीं किया जब कि स्यामी परम्परा में उन्हें प्रामाणिक मान लिया गया है। यदि हम सम्पूर्ण उपर्युक्त वहि-एक ग्रन्थों को मिलाकर गिनें तो अप्रमाणिक ग्रन्थों की यह सूची इस प्रकार होगी (१) विमानवत्थु (२) पेनवत्थु (३) थेरगाथा (४) थेरीगाथा (५) जातक (६) अपदान (७) बुद्धवंम (८) चिरयापिटक (९) पटि-मिभ्यामगा और (१०) निह्मे। खुद्क-निकाय के १५ ग्रन्थों में में इन्हें निकाल दें तो बाकी ये वच रहते हैं (१) खुद्क-पाट (२) धम्मपद (३) सूच-निपान (४) उदान और (५) इतिवृत्तक। अतः बाह्य माध्य के आधार पर उपयुक्त पाँच ग्रन्थ ही अन्य १० की अपेक्षा अधिक प्रामाणिक बुद्ध-वचन टहरने हैं। खुद्दक-पाठ को छोड़कर शेष चार ग्रन्थ चीनी अनुवाद में भी उपलब्ध हो।

आन्तरिक साक्ष्य भी इसी निष्कर्ष का अधिकतर समर्थन करता है। भाषा और विषय दोनों की दृष्टि से धम्मपद, मुत्त-निपात, उदान और इतिवृत्तक प्राचीनतम युग के सूचक है। इनकी विषय-वस्तु का जो विवेचन आगे किया जायगा, उससे यह तथ्य स्पष्ट हो जायगा। खुद्दक-पाठ अवश्य बाद का संकलन जान पड़ता है। उसमें कुछ सामग्री सुत्त-निपात से ली गई है और कुछ त्रिपिटक के अन्य अंशों से। शरण-त्रय और शरीर के ३२ अङ्गों के विवरण जो इस संकलन में है, चार निकायों में प्राप्त विवरणों से कुछ अधिक विकित्त अवस्था के सूचक हैं। अतः खुद्दक-पाठ का स्थान भी काल-त्रम की दृष्टि से

१. देखिये विमलाचरण लाहा: हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द पहली, पृष्ठ ३५; वास्तव में शरण त्रय के सम्बन्ध में तो ऐसा कोई अन्तर नहीं है, क्योंकि 'बुड़ं सरणं गच्छामि' आदि के बाद वहाँ केवल 'दुतियम्पि' (दूसरी बार भी) 'तितयिषि' (तीसरी बार भी) अधिक है। हाँ, शरीर के ३२ अंगों के कथन में 'मत्थके मत्थलुंगित' (मस्तक का गृदा) पद अवश्य अधिक है। प्रथम चार निकायों में केवल ३१ अंगों का ही वर्णन है।

शेष १० ग्रन्थों के साथ है। इन सब ग्रन्थों के संकलन की निश्चित तिथि के सम्बन्ध में तो कुछ नहीं कहा जा सकता, किन्तू इतना अवश्य कहा जा सकता है कि इनमें जो अधिक उत्तरकालीन है वे भी अञोक के काल से बाद के नहीं हैं। धम्मपद, सत्त-निपात, उदान और इतिवृत्तक के वाद काल-क्रम की दृष्टि से जातक और थेर-थेरी गाथाओं का स्थान कहा जा सकता है। 'जानक' में बुद्ध के पूर्व -जन्म की कथाएँ है। मुल जातक में ऐसी केवल ५०० कहानियाँ थीं। चल्ल-निहेस में ५०० जातक-कहानियों का ही निर्देश हुआ है। फाहयान ने भी सिंहरु में ५०० जातक-कहानियाँ के चित्र अंकित देखे थे।<sup>२</sup> बाद में जानक-कहानियों की संख्या बढ़कर ५४७ हो गई। मूल जातक की प्राचीनता इस वात से प्रकट होती है कि तीसरी शताब्दी ईस्वी पूर्व के साँची और भारहत के स्तूपों में उसकी अनेक कहानियों के दृश्य अंकित किये गये है। 3 अतः जातकों का काल उस से काफी पहले का होना चाहिये। थेर-और थेरी-गाथाओं में बद्ध-कालीन भिक्षओं और भिक्षणियों की गाथाएँ है। केवल थेरगाथा की कुछ गाथाएँ अशोक के समय के भिक्षुओं की बताई जाती हैं। ४ अतः सम्भव है थेरगाथा ने भी अपना अन्तिम स्वरूप अशोक के काल में ही प्राप्त किया हो और तृतीय संगीति के अवसर पर उसका संगायन हुआ हो। जातकों के वोधिमत्व-आदर्श पर ही आधारित बुद्धवंस और चरिया-

१. पृष्ठ ८०

२. रिकार्ड ऑव दि बुद्धिस्ट किंग्डम्स, ऑक्सफर्ड १८८६, पृष्ठ १०६ (जे० लेग का अनुवाद)

३. रायस डेविड्स: बुद्धिस्ट इंडिया, पृष्ठ २०९; हत्त्रा: जर्नल ऑव रायल एशियाटिक सोसायटी, १९१२, पृष्ठ ४०६; इस सम्बन्धी अधिक साहित्य के परिचय के लिये देखिये विटरिन-ज: हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १६, पदसंकेत ३; पृष्ठ ११३ पद संकेत ३

४ गाथाएँ १६९-७० अशोक के किनष्ठ भ्राता बीतसोक की रचनाएँ हैं। मिलाइये "इमिस्में बुद्धप्पादे अट्ठारस वस्साधिकानं द्विन्नं वस्स सतानं मत्थके धम्मासोकरञ्जो कणिट्ठ भाता हुत्वा निब्बत्ति। तस्स बीत-सोकोति नामं अहोसि।" (बीतसोकथेरस्स गाथावण्णना।)

पिटक है। बुद्धवंस में गोतम बुद्ध और उनके पूर्ववर्ती २४ बुद्धों का वर्णन है, जब कि प्रथम चार निकायों (विशेषतः महापदानमुत्त-दीघ. २।३) में केवल ६ पूर्ववर्ती बुद्धों का ही वर्णन मिलता है। चरियापिटक में बोधिसत्वों की जीवन-चर्या का वर्णन मिलता है। यहीं पर सर्व प्रथम दम पारमिताओं का भी वर्णन मिलता है। जातक की कहानियों से इन सब की बड़ी समानता है। बल्कि कहना चाहिये एक प्रकार से चरियापिटक २६ पद्य-बद्ध जातकों का संग्रह ही है। जिस प्रकार बुद्धवंस और चरियापिटक जातक के उत्तरवर्ती हैं, उसी प्रकार निद्देस भी जातक के बाद का संकलन है। जैसा अभी कहा जा चुका है, चल्ल-निद्देस में जातक का निर्देश मिलता है। निद्देस (जिसमें चुल्ल-निद्देन और महानिद्देम दोनों सम्मिलित हैं) स्त-निपात से बाद का संकलन है। एक प्रकार से निद्देस सुत्त-निपात के कुछ अंशों की व्याख्या ही है। चुल्ल-निद्देस खग्गविसाणसुत्त और पारायणवग्ग की व्याख्या है, जब कि महानिद्देस में अट्ठकवग्ग की व्याख्या की गई है । अतः निद्देस सुत्त-निपात से बाद की रचना ही मानी जा सकती है। डा० लाहा कौ मत इससे भिन्न है। उनका कहना है कि निद्देस सुत्त-निपात से पहले की रचना होनी चाहिये। इसके लिये उन्होंने दो कारण दिये हैं, (१) महानिद्देस में सुत्त-निपात के अट्ठकवग्ग की व्याख्या उस युग की सूचक है जब अट्ठकवग्ग एक अलग वर्ग की अवस्था में था, (२) सुत्त-निपात के पारायणवग्ग के आरम्भ में एक प्रस्तावना है जो चुल्ल-निद्देस की व्याख्या में लुप्त है। यदि चुल्ल-निद्देस सुत्त-निपात के बाद का संकलन होता तो इस प्रस्तावना की भी व्याख्या वहाँ अवश्य होती। वार् लाहा न जो कारण दिये हैं वे निषेधात्मक ढंग के हैं। निद्देस के रचयिता या संकलनकर्ता को सुत्त-निपात के सम्पूर्ण अंशों की जानकारी होने हुए भी वह उसके कुछ अंशों को ही ब्याख्या के लिये चुन सकता था। इसी प्रकार प्रस्तावना की भी व्याख्या करना या न करना उसकी इच्छा पर निर्भर था। सब से बडी बात तो यह है कि निद्देस में स्त-निपात की कतिपय गाथाओं की व्याख्या की गई है, अतः वह उसके बाद की रचना ही हो सकती है। जिस प्रकार चरियापिटक और निद्देस जातक के बाद की रचनाएँ हूं उसी प्रकार थेर-

१. हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द पहली, पृष्ठ ३८

थेरी--गाथाओं के बाद अपदान का भी प्रणयन निश्चित है। अपदान के दो भाग हैं, थेर अपदान और थेरी अपदान। इन दोनों भागों में क्रमशः भिक्षु और भिक्षुणियों के पूर्व जन्म की कथायें हैं । इस प्रकार यह पूरा ग्रंथ थेर और थेरी गाथाओं का पूरक ही कहा जा सकता है। अपदान निश्चयतः अशोककालीन रचना है। इसका कारण यह है कि उसमें कथावस्तु का निर्देश हुआ है, जो निक्चयनः तृतीय संगीति के समय लिखी गई । विमानवत्यु और पेतवत्यु भी उत्तरकालीन रचनाएँ हैं। इनमें ऋमशः देव-लोकों और प्रेतों के वर्णन हैं, जो स्थविरवादी बौद्ध धर्म के प्रारम्भिक स्वरूप से बहुत दूर हैं। विमानवत्थु में तो एक ऐसी घटना का भी वर्णन है जो उसी के वर्णन के अनुसार पायासि राजन्य के १०० साल बाद हुई । वे पाया-सि की मृत्यु भगवान् बुद्ध से कुछ साल बाद हुई थी, अतः जिस घटना का विमान-वत्थ में वर्णन है वह बुद्ध-निर्वाण के सौ से कुछ अधिक साल बाद ही हुई होगी। इस प्रकार विमानवत्यु की रचना तृतीय सुगीति के कुछ पहले की ही अधिक से अधिक हो सकती है। इसी प्रकार पेतवत्थु भी अशोककालीन रचना है। उसमें 'मौर्य-अधिपति' का निर्देश हुआ है<sup>२</sup> जिसका अभिप्राय 'अट्ठकथा' के अनसार धम्माशोक से है । <sup>3</sup> 'पटिसम्भिदा-मग्ग' की रचना अभिधम्म-पिटक की बैळी में हुई है, अतः वह भी इसी युग की रचना है। इस प्रकार प्रस्तुत विवेचन के आधार पर खुद्दक-निकाय के ग्रन्थों का काल-कम तीन श्रेणियों में विभक्त किया जा सकता है, जो इस प्रकार दिखाया जा सकता है--

- १ धम्मपद, सुत्त-निपात, उदान, इतिवुत्तक ।
- २ जातक, थेरगाथा, थेरीगाथा।

मानुस्सकं वस्ससतं अतीतं यदग्गे कायिम्ह इध्पपन्नो । पृष्ठ ८१ (पालि-टैक्स्ट् सोसायटी का संस्करण)

२. राजा पिंगलको नाम सुरट्ठानं अधिपति अहुमोरियानं उपट्ठानं गन्त्वा सुरट्ठं पुनरागमा ।

३. मोरियानंति मोरियराजूनं धम्मासोकं सन्धाय वदति । पृष्ठ ९८ (पालि-ंटैक्स्ट् सोसायटी का संस्करण)

३ बुद्धवंस, चरियापिटक, निद्देस, अपदान, पटिसम्भिदामग्ग, विमानवत्थु, पेतवत्थु, खुद्दक-पाठ ।

प्रत्येक श्रेणी के ग्रन्थों में भी कौन किस से पहले या पीछे का है, इसका सम्यक् निर्णय नहीं किया जा सकता। इसके लिये उतने स्पष्ट बाह्य और आन्तरिक साक्ष्य उपलब्ध नहीं हैं। निश्चित तिथियों के अभाव में इस प्रकार के निर्णय का कोई अधिक महत्व भी नहीं हो सकता। अब हम खुद्दक-निकाय के ग्रन्थों का संक्षिप्त विवरण देंगे।

## खुइक-पाठ<sup>व</sup>

खद्दक-पाठ छोटे छोटे नौ पाठों या सुत्तों का संग्रह है। ये सभी पाठ विशेष्यतः सुत्त-पिटक और विनय-पिटक से संगृहीत हे। पहले चार पाठ पिछले पाँच की अपेक्षा अधिक संक्षिप्त है। इनका संकलन प्रारम्भिक विद्यार्थियों की शिक्षा के लिये अथवा बौद्ध गृहस्थों के दैनिक पाठ के लिये किया गया है। अतः सिंहल में खुद्क-पाठ का वड़ा आदर् है। खुद्क-पाठ के नौ पाठों या सुत्तों के नाम और विषय इस प्रकार है—

- सरणत्तयं (तीन शरण)—मै बुद्ध की, धम्म की, संघ की, शरण जाता
  हूँ। दूसरी बार भी—तीसरी बार भी—मै बुद्ध की, धम्म की, संघ की, शरण
  जाता हूँ।
- २. दस सिक्खापदं—(दस शिक्षापद या सदाचार-सम्बन्धी नियम)
  (१) जीवहिंसा (२) चोरी (३) व्यभिचार (४) असत्य-भाषण (५)
  मद्य-पान (६) असमय-भोजन (७) नृत्य-गीत (८) माला-गन्ध-विलेपन
  (९) ऊँची और बड़ी शय्या (१०) सोने और चाँदी का ग्रहण, इन दस बातों
  से विरत रहने का ब्रत लेता हूँ।

१. राहुल सांकृत्यायन, आनन्द कौसल्यायन एवं जगदीश काश्यप द्वारा सम्पादित तथा भिक्षु उत्तम द्वारा प्रकाशित (बुद्धाब्द २४८१, १९३७ ई०) नागरी संस्करण उपलब्ध है। भिक्षु धर्मरत्न एम० ए० का मूल-पालि-सहित हिन्दी अनुवाद महाबोधि सभा, सारनाथ (१९४५) ने प्रकाशित किया है।

- ३. द्वत्तिंसाकारं (शरीर के ३२अङ्ग)—शरीर के ये ३२ (गन्दिगियों से भरे) अङ्ग हैं, जैसे कि केश, रोम, नख, दाँत आदि।
  - ४. कुमारपञ्हं (कुमार विद्यार्थियों के लिये प्रश्न)

एक क्या है? सभी प्राणी आहार पर स्थित हैं।

दो क्या है ? नाम और रूप।

तीन क्या है ? तीन वेदनाएँ।

चार क्या है? चार आर्य-सत्य।

पाँच क्या है ? पाँच उपादान-स्कन्ध।

छ: क्या है ? छ: आन्तरिक आयतन।

सात क्या है ? वोधि के सात अङ्ग।

आठ क्या है ? आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग।

नौ क्या है ? प्राणियों के नौ आवास।

दस क्या है ? दस बातें, जिनसे मुक्त होने पर मनुष्य अर्हत् बनता है।

- ५. मङ्गल सुन्त (मङ्गल-सूत्र)—प्राणी नाना प्रकार के मङ्गल-कार्य करते है। किन्तु सर्वोत्तम मंगल क्या है?
  - " माता-पिता की सेवा, पत्नी और पुत्रों का भरण-पोषण, शान्ति मे अपना काम करना---यही सर्वोत्तम मंगल है।
  - " दान देना, धर्म का जीवन, जाति-बन्धुओं की सहायता करना, कर्म निर्दोष रखना—यही सर्वोत्तम मंगल है।
  - " पाप और मद्य-पान से अलग रहना, संयमी जीवन, धर्म के कार्यों में आलस्य न करना—यही सर्वोत्तम मंगल है!
  - " गुरुजनों का आदर, विनम्नता, सन्तोष-वृत्ति, कृतज्ञता, समय पर धर्म को श्रवण करना—यही मर्वोत्तम मंगल है!
  - " क्षमा, ब्रह्मचर्य, जानी भिक्षुओं का दर्शन, समय पर धर्म का माक्षात्कार—यही सर्वोत्तम मंगल है!
  - " तपश्चर्या, ब्रह्मचर्य, चार आर्य सत्यों का दर्शन अन्त में निर्वाण का साक्षात्कार—यही सर्वोत्तम मंगल है!"

- ६. रतन सुत्त (रत्नसूत्र)—-१७ गाथाओं म बुद्ध, धम्म और संय, इन तीन रत्नों की महिमा वर्णन की गई है और उसी से लोक-कल्याण की कामना की गई है। आरम्भ की दो और अन्त की तीन गाथाएं तो बड़ी ही मार्मिक हें। बौद्ध परमंपरा इन्हें मौलिक गाथाएं मानती है। बुद्ध, धर्म और संघ की महिमा का वर्णन करते हुए प्रत्येक के विषय में कहा गया है 'इदं पि बुद्धे रतनं पणीतं' (यह बुद्ध रूपी रत्न ही सर्वोत्तम है। 'इदं पि धम्मे रतनं पणीतं' (यह धम्म रूपी रत्न ही सर्वोत्तम है)। इस सत्य रूपी वाणी से लोक-कल्याण की कामना करते हुए कहा गया है—एतेन सच्चेन सुवत्थि होतु (इस सत्य से लोक का कल्याण हो)
- ७. तिरोकुड्ड-सुत्त—मृत आत्माएं अपने छोड़े हुए घरों के दरवाजों भर और उनकी देहिलयों पर आकर खड़ी हो जाती है। वे अपने सम्विन्थयों से भोजन और पान की इच्छा रखती है। प्रेतों के लोक में खेती और वाणिज्य नहीं होते। उन्हें जो कुछ इस लोक से मिलता है, उसी पर वे गुजारा करते हैं। सद्गृहस्थ प्रेतों के कल्याण की कामना से भोजन और जल का दान करते हैं। सुप्रतिष्ठित भिक्षु-संघ को जो कुछ दान किया जाता है, वह प्रेतों के चिर सुख और कल्याण के लिये होता है। यह सुत्त भारतीय समाज में प्रचलित श्राद्ध-विधान और पितर-पूजा का बौद्ध संस्करण ही है। दार्शनिक सिद्धान्त भिन्न रखते हुए भी बौद्ध जनता किस प्रकार भारतीय समाज में प्रचलित व्यवहारों और सामान्य विश्वासों से अपने को विमुक्त नहीं कर सकी, यह सुत्त इसका एक अच्छा उदाहरण है। इस सुत्त की कुछ गाथाओं का पाठ आज भी सिहल और स्थाम देशों में मुर्दों को जलाते समय किया जाता है।
- ८. निधिकंड सुत्त (निधि सम्बन्धी सूत्र)—सर्वोत्तम निधि क्या है? दान, शील, संयम, इन्द्रिय-विजय, संक्षेप में पुण्य कर्मों का करना ही सर्वोत्तम निधि है। अन्य सब निधियाँ तो नष्ट हो जाने वाली हैं, किन्तु किया हुआ गुभ कर्म कभी नष्ट नही होता। यही वह निधि हैं जो मनुष्य के पीछे जाने वाली हैं—यो निधि अनुगामिको।
- ९. मेत्त-सुन (मैत्री-सूत्र)——ऊपर, नीचे, चारों ओर, लोक को मित्रता की भावना से भर दो। किसी का दुःख-चिन्तन मत करो। भावना करो कि

सभी प्राणी सुखी हों—सब्बे सत्ता भवन्तु सुखितत्ता। ब्रह्मविहार भी तो यही है—ब्रह्ममेतं विहारं इधामाहु !

खुद्दक-पाठ के उपर्युक्त ९ सुत्तों में से मंगल-सुत्त, रतन-सुत्त, और मेत्त-सुत्त सुत्त-निपात म भी हैं। सुत्त-निपात में मंगल-सुत्त का नाम महा-मंगलस्त अवश्य है। इसी प्रकार तिरोकुड्ड-सुत्त पेतवत्थु में भी है। तीन शरण और दस शिक्षापदों के विवरण विनय-पिटक के आधार पर संकलित हैं। कुमारपञ्ह सुत्त को भी विनय-पिटक या दीघ-निकाय के संगीति-परियाय और दसुत्तर जैसे सुत्तों अथवा अंगुत्तर निकाय के विशाल तत्सम्बन्धी भांडार में से संकलित कर लिया गया है । 'कायगतासित' के रूप में शरीर के ३२ आकारों का वर्णन दीघ और मज्भिम-निकायों के क्रमशः महासितपट्ठान और सित-पट्ठान सुत्तों के वर्णनों की अनुलिपि है। केवल अन्तर इतना है कि वहाँ ३१ अङ्गों का वर्णन हैं जब कि यहाँ एक और (मत्थके मत्थलुंगं--माथे का गूदा) बढ़ा दिया गया है। कायगता-सति (शरीर की गन्दिगयों और अनित्यता पर विचार) का विधान बौद्ध योग में प्रारम्भ से ही है। दीघ और मिजभम निकायों के उपर्युक्त सुत्तों के अतिरिक्त संयुत्त-निकाय के कस्सप-सुत्त में भी भगवान् बुद्ध ने महाकाश्यप को 'कायगता सित' का ध्यान करने का उपदेश दिया है। धम्मपद २१।१० में भी भिक्षुओं को 'कायगतासतिपरायण' होने को कहा गया है। 'उदान' में भगवान् वुद्ध के योग्य शिष्य महामौद्गल्यायन और महाकात्यायन को काय-गता-सित की भावना करते दिखलाया गया है १। 'विसुद्धि-मग्ग' (पाँचवीं शताब्दी) में इस सम्बन्धी ध्यान का विस्तृत वर्णन किया गया है र ।

खुद्दक-पाठ के समान, किन्तु आकार में उससे बड़ा, एक और संग्रह पाछि साहित्य में प्रसिद्ध है। इसका नाम 'परित्त' या 'महापरित्त' है। 'परित्त' शब्द का अर्थ है 'परित्राण' या 'रक्षा'। भिक्षुओं और गृहस्थों की रक्षा के उद्देश्य

१. ऋमशः पृष्ठ ३८ एवं ९०५ (भिक्षु जगदीश काश्यप का अनुवाद)

२. विसुद्धिमग्ग ८।४२-१४४; देखिये ११।४८-८१ भी (धर्मानन्द कोसम्बी का संस्करण)

से सुत्त-पिटक से लगभग ३० सुत्तों का संग्रह कर लिया गया है, जिनका पाठ, बौद्धों के विश्वास के अनुसार, रोग, दुर्भिक्ष आदि उपद्रवों को शान्त करने वाला और सामान्यतः मङ्गलकारी होता है। लंका और बरमा में परित्त-पाठ की प्रथा अधिक प्रचलित है। में मेबिल बोड ने हमें बतलाया है कि वरमा में तो इसके समान लोक-प्रिय पुस्तक ही पालि-साहित्य की दूसरी नहीं है। खुद्दक-पाठ के ऊपर निर्दिश्द ९ सुत्तों में से सात 'परित्त' में भी सम्मिलित हैं। 'परित्त' में विशे-पतः निम्नलिखित सुत्त सम्मिलित हैं—

- १ दस धम्म-सुत्त
- २ महामंगल सुत्त
- ३ करणीय मेत्त सुत्त
- ४ चुन्दपरित्त सुत्त
- ५ मेत्त सुत्त
- ६ मेत्तानिसंस सुत्त
- ७ मोरपत्ति सुत्त
- ८ चन्दपरित्त सुत्त
- ९ सुरिय परित्त सुत्त
- १० धजगां सुत्त
- ११ महाकस्सपथेर बोज्भंग सुत्त
- १२ महामोग्गल्लानथेर बोज्भंग सत्त
- १३ महाचन्दत्थेर बोज्भंग सुत्त
- १४ गिरिमानन्द सुत्त
- १५ इसिगिलि सुत्त
- १६ धम्मचक्कपवत्तन सुत्त

१. लंका में यह 'पिरित' कहलाता है। लंका में पिरत्त-पाठ की सांगोपांग विधि के विवरण के लिये देखिये त्रिपिटकाचार्य भिक्षु धर्मरक्षित का "पिरत्त-पाठ और लंका" शीर्षक लेख "धर्मदूत" फर्वरी-मार्च १९४८ पृष्ठ, १६३-६७ में;

२ दि पालि लिटरेचर ऑव बरमा, पृष्ठ ३-४

१७ आलवक सुत्त

१८ कसिभारद्वाज स्न

१९ पराभव मृन

२० वसल स्त

२१ सच्चिवभंग सून

२२ आटानाटिय मुन

इनके अतिरिक्त परित्त-पाट से 'अन्लोम-पटिलोम-पटिच्चसमुप्पादसुत्त' आदि कुछ सुत्रों का भी पाठ किया जाता है । परित्त पाठ की प्रथा बुद्ध-कालमें भी प्रचित थी, ऐसा बौद्धों का विश्वास है । कहा जाता है कि एक बार लिच्छिवयों के नगर वैशाली में दुर्भिक्ष पड़ा था । भगवान् के आदेशान्सार उन्होंने परित्त पाठ किया था, जिसके परिणामस्वरूप वर्षा हुई थी । परित्तपाठ से बीमारी की शान्ति हुई, इसके तो उदाहरण त्रिपिटक में काफी मिलते है । दीर्घ लम्बक ग्राम के किसी ब्राह्मण का पुत्र परित्त-पाठ से रोग-विमुक्त हो गया । इसी प्रकार आर्य महाकाश्यप की बीमारी के समय स्वयं भगवान् ने बोज्भंग-सूत्त का पाठ किया और महाकाश्यप उसी समय रोग-मुक्त हो गये। स्वयं भगवान् बुद्ध ने एक बार अपनी वीमारी की शान्ति के लिये महाचुन्द स्थविर से बोज्भंग-सुत्त. का पाठ करवाया । गिरिमानन्द नामक भिक्षुकी रोग-शान्ति के लिये विधान बतलाते हुए भगवान् ने स्वयं आनन्द से कहां "आनन्द! यदि तुम गिरिमानन्द भिक्षके पास जाकर 'दश-मंज्ञा-सूत्र' का पाठ करो, तो उसे सुनकर अवश्य ही ु उसका रोग शान्त हो जायगा । भैं 'मिलिन्द-प्रश्न' में 'परित्र' को भगवान् बुद्ध का ही उपदेश वतलाया गया है। <sup>२</sup> अतः परित्त पाठ का महत्व स्थविरवादी परम्परा में स्प्रतिष्ठित है, इसमें सन्देह नही ।

परित्त के संकलन का ठीक काल निब्चय नहीं किया जा सकता, किन्तू इसमें

१.सचे खो त्वं आनन्द ! गिरिमानन्दस्स भिक्खुनो उपसंकमित्वा दस सङ्जा भासेय्यासि, ठानं सो पनेतं विज्जिति यं गिरिमानन्दस्स भिक्खुनो दससङ्जा सुत्वा सो आवाघो ठानसो पटिप्पस्सभ्येय्य ।

२. परित्ता च भगवता उदिट्ठाति । मिलिन्दपञ्ह, पृष्ठ १५३ (बम्बई विश्व-विद्यालय का संस्करण)

सन्देह नहीं कि वह काफी बाद का है। स्थविरवाद-परम्परा के पूर्वतम स्वरूप में भत-प्रेत आदि की बातें अथवा उनसे बचने के लिये जादू के से प्रयोग बिलकुल नहीं है। ये सब बानें सामान्य अंव विश्वासों के आधार पर उसमें प्रवेश कर गईं। इस दृष्टि से दीघ-निकाय के आटानाटीय-मुत्त जैसे अंग भी उत्तरकालीन ही कहे जा सकते हैं। भगवान् बृद्ध ने योग की विभ्तियों के भी प्रदर्शन की निन्दा ही की <sup>9</sup> । फिर जादू के प्रयोगों की तो बात ही क्या ? प्रतीत्य समुत्पाद के आधार पर सृष्टि के व्यापारों की व्याख्या करने वाला मन्त्रों के जप से वीमारी से विमुक्ति दिलाने नहीं आया था। जहाँ तक 'परित्त' के सत्तों का सम्बन्ध है, वे अपने आप में नैतिक भावता से ओतप्रोत हैं। उनके अन्दर स्वयं कोई ऐसी वस्तृ नहीं जो उस जदान गम्भीरता से रहित हो जो सामान्यतः गौड साहित्य की विशेषता है। उनका पाठ निरुचय ही मनको ऊँची आध्यात्मिक अवस्था में ले जाने वाला है। अतः उनका संगायन करना प्रत्येक अवस्था में मंगल का मुल ही हो सकता है। वीमारी की अवस्था में वह मानसोपचार का अङ्ग भी हो। सकता है, क्छ-कूछ उसी प्रकार जैसे रामनाम के स्मरण को गांधी जी ने प्राकृतिक चिकित्सा का एक अङ्ग बना दिया । यदि परित्त पाठ में अन्ध-विश्वास है तो उसी हद तक जितना गांधीजी की उपर्यक्त उपचार-विधि में। फिर हम इसे अन्ध-विश्वास भी क्यों कहे ? जिससे मन ऊँची अवस्था में जा सकता है, उससे बारीर पर भी स्वस्थ प्रभाव क्यों न पड़ेगा ? इस दृष्टि से परित्त-पाठ का उपदेश स्वयं बृद्ध भगवान् का भी दिया हुआ हो सकता हैं, हाँ वहाँ कर्मकांड अवश्य नहीं है। भगवान् ने सर्प को अपनी मैत्री-भावना से आच्छादित कर देने का आदेश दिया। रे सर्प के भय से बचने का यही

१. विनय-पिटक, चुल्लवग्ग में विभूति-प्रदर्शन को 'दुष्कृत' अपराध बतलाया गया है; मिलाइये; धम्मपदट्ठकथा ४।२, बुद्धचर्या, पृष्ठ ८२-८३ में अनु-वादित । वेखिये केवट्ट-सुत्त (दीघ १।११) तथा सम्पक्षादितय-सुत्त (दीघ ३।५),आदि ।

२. मेसेन चित्तेन फरितुं (मित्रतापूर्ण चित्त से आच्छादित कर देने के छिये)— विनय-पिटक । साधारण अर्थ में इसे मन्त कहना तो बुद्धि का उपहास ही होगा।

एक 'मन्त्र' है। शेष जीव-जगत् के साथ मैत्री स्थापित कर इस 'मन्त्र' की सत्यता देखी जा सकती है। 'परित्त' में संगृहीत सुत्तों की भावनाएँ बड़ी मङ्गलमय और उदात्त हैं। उनमें चित्त को डुबो देने पर शरीर और मन प्रसन्नता से न भर जायँ, यह असम्भव है। प्रसन्नता (चित्त-प्रसाद्द) ही तो स्वास्थ्य और मङ्गलों की जननी है। भिक्षु-गण परित्त पाठ के अन्त में ठीक ही संगायन करते हैं—सब्बीतियो विवज्जन्तु सब्बरोगो विनस्सतु। मा ते भवत्वन्तरायो सुखी दीघायुको भव।। तेरी सारी आपदाएँ दूर हों, सब रोग नष्ट हो जायँ, तुभे विघन न हो, तू सुखी और दीर्घायु हो।

#### धम्मपद<sup>१</sup>

वौद्ध साहित्य का सम्भवतः सबसे अधिक लोकप्रिय ग्रन्थ है। एक प्रकार इसे वौद्धों की गीता ही कहना चाहिये। सिंहल में बिना धम्मपद का पारायण किये किसी भिक्षु की उपसम्पदा नहीं होती। बुद्ध-उपदेशों का धम्मपद से अच्छा संग्रह पालि-साहित्य में नहीं है। इसकी नैतिक दृष्टि जितनी गम्भीर है, उतनी ही वह प्रसादगुणपूर्ण भी है। धम्मपद में कुल मिलाकर ४२३ गाथाएँ हैं, जो २६ वर्गों में बँटी हुई हैं। प्रत्येक वर्ग में गाथाओं की संख्या इस प्रकार है—

| वर्ग           | गाथाओं की संख्या |
|----------------|------------------|
| १ यमक वग्ग     | २०               |
| २ अप्पमाद वग्ग | <b>१</b> २       |

यह तो एक गम्भीर नैतिक उपदेश है। अधिकतर बुद्ध-वचनों का यही हाल है, फिर चाहे उनका उपयोग उत्तरकालीन बौद्ध जनता किसी प्रकार करने लगी हो।

१. धम्मपद के अनेक संस्करण और अनुवाद हिन्दी-भाषा में उपलब्ध हैं। महापंडित राहुल सांकृत्यायन और भदन्त आनन्द कौसत्यायन के अनुवाद विशेष उल्लेखनीय हैं।

| ३ चित्त वग्ग    | ११         |
|-----------------|------------|
| ४ पुष्फ वग्ग    | १६         |
| ५ बाल वगा       | १६         |
| ६ पंडित वग्ग    | १४         |
| ७ अरहन्त वग्ग   | १०         |
| ८ सहस्स वग्ग    | १६         |
| ९ पाप वग्ग      | १३         |
| १० दंड वग्ग     | १७         |
| ११ जरावग        | ११         |
| १२ अत्त वग्ग    | १०         |
| १३ लोकवग्ग      | १२         |
| १४ बुद्धवगा     | १८         |
| १५ सुखवग्ग      | १२         |
| १६ पियवगा       | १२         |
| १७ कोधवरग       | १४         |
| १८ मलवग्ग       | २१         |
| १९ धम्मट्ठवग्ग  | १७         |
| २० मग्गवग्ग     | <b>१</b> ७ |
| २१ पकिण्णकवग्ग  | १६         |
| २२ निरयवग्ग     | १४         |
| २३ नागवग्ग      | १४         |
| २४ तण्हावग्ग    | र ६        |
| २५ भिक्खुवग्ग   | २३         |
| २६ त्राह्मणवग्ग | ४१         |
|                 |            |
|                 | ४२३        |

'यमकवग्ग' (वर्ग १) में अधिकतर ऐसे उपदेशों का संग्रह है, जिनमें दो दो बानें जोड़े के रूप में आती हैं। '' 'मुक्ते गाली दी', 'मुक्ते मारा', 'मुक्ते हरा दिया', मुफ्ते लुट लिया, ऐसा जो मन में वाँधते हैं, उनका वैर कभी शान्त नहीं होता ।" अहिंसा का यह सनातन सन्देश भी कितना मार्मिक है "यहाँ वैर से वैर कभी शान्त नहीं होता । अवैर से ही वैर शान्त होता है, यही सनातन धर्म है।<sup>२</sup>′′ बड़ी बड़ी संहिताओं का भाषण करने वाले किन्तु उनके अनुसार आचरण न करने वाले व्यक्ति को 'धम्मपद' में उस ग्वाले के समान कहा गया है जिसका काम केवल दूसरों की गायों को गिनना है। 3 बौद्ध चिन्तकों ने शारीरिक संयम की मूल को सदा मन के अन्दर देखा था, इसीलिए धम्मपद की प्रथम गाथा मन की महिमा का वर्णन करती हुई कहती है 'मन ही सब धर्मों (कायिक, वाचिक मानसिक कर्मों) का अग्रगामी है मन ही उनका प्रधान है। मभी कर्म मनोमय है।" आत्म-संयम वास्तविक श्रामण्य और सत्मंकरप के स्वरूप और महत्व के वर्णन इस वर्ग के अन्य विषय हैं। 'अप्पमाद-बग्ग' में प्रमाद की निन्दा और अ-प्रमाद की प्रशंसा की गई है। अप्रमाद के द्वारा ही अनपम योग-क्षेम रूपी निर्वाण को प्राप्त किया जाता है। ४ अप्रमाद के कारण ही इन्द्र देवताओं में श्रेष्ठ बना है । अप्रमाद में रत भिक्षुओं को ही यहाँ 'निर्वाण के समीप' (निब्बाणस्सेव सन्तिके) कहा गया है। (चित्तवग्ग' (वर्ग ३) में चित्त-संयम का वर्णन है। "जितनी भलाई न माता-पिता कर सकते हैं, न दूसरे भाई-बन्धु , उससे अधिक भलाई ठीक मार्ग पर लगा हुआ चित्त करता है।" 'पुष्फवग्ग (वर्ग ४) में पुष्प को आलम्बन मानकर नैतिक उपदेश दिया गया है। सदाचार रूपी गन्ध की प्रशंसा करते हुए कहा गया है "तगर और चन्दन की जो यह गन्ध फैलती है, वह अल्पमात्र है। किन्तु यह जो सदाचारियों की गन्ध है वह देवताओं में फैलती है।" 'वालवग्ग'

१. ११४

२. ११५

३. १।१९

४. २।३

<sup>4.</sup> २1१०

६. २।१२

(वर्ग ५) में मूर्खों के लक्षण बतलाते हुए कहा गया है कि उनके लिये संसार (आवा गमन) लम्बा है। इसी वर्ग में मांमारिक उन्नति और परमार्थ के मार्ग की विभिन्नता बतलाते हुए कहा गया है ''लाभ का रास्ता दूसरा है और निर्वाण को ले जाने वाला रास्ता दूसरा है। इसे जानकर बद्ध का अनुगामी भिक्ष सत्कार का अभिनन्दन नहीं करता, बल्कि एकान्तचर्या की बढाता है। "'पंडितवग्ग' (वर्ग ६) में वास्तविक पंडित पृष्ठों के लक्षण बतलाये गये हैं। "जो अपने लिये या दूसरों के लिये पुत्र, धन और राज्य नहीं चाहते, न अधर्म से अपनी उन्नति चाहते हैं, वही सदाचारी पुरुष, प्रज्ञावान् और वार्मिक हैं।" अर्हन्त वग्ग (वर्ग ७) में बड़ी सुन्दर काव्य-मय भाषा में अईतों के लक्षण कहे गये हैं। ''जिसका मार्ग-गमन समाप्त हो चुका है। जो शोक-रहित तथा सर्वथा मुक्त है, जिसकी सभी ग्रन्थियाँ क्षीण हो गई हैं, उसके लिये मन्ताप नहीं है।" "सबेत हो वह उद्योग करते हैं। गृह-सुख में रमण नहीं करते। हंस जैसे क्षुद्र जलाशय को छोड़ कर चले जाते हैं, वैसे ही अईत् गह को छोड़ चले जाते हैं।" "जो वस्तुओं का संचय नहीं करते, जिनका भोजन नियत है, शन्यता-स्वरूप तथा कारण-रहित मोक्ष-जिनको दिखाई पड़ता है, उनकी गति आकाश में पक्षियों की भाँति अजेय है।" "गाँव में या जंगल में, नीचे या ऊँचे स्थल में, जहाँ कहीं अर्हत लोग विहार करते हैं, वही रमणीय भिम है।" सहस्सवग्ग (वर्ग ८) की मूल भावना यह है कि सहस्रों गाथाओं के सुनने से एक शब्द का सुनना अच्छा है, यदि उससे शान्ति मिले। सिद्धान्त के मन भर से अभ्यास का कण भर अच्छा है। सहस्रों यज्ञों से सदा-चारी जीवन श्रेष्ठ है । पापवग्ग (वर्ग ९) में पाप न करने का उपदेश दिया गया है, क्योंकि "न आकाश में, न समद्र के मध्य में, न पर्वतों के विवर में प्रवेश कर— संसार में कोई स्थान नहीं है जहाँ रह कर, पाप कर्मों के फल से प्राणी बच सके।" दंडवग्ग (वर्ग १०) में कहा गया है कि जो सारे प्राणियों के प्रति दंडत्यागी है, वही ब्राह्मण है, वही श्रमण है, वही भिक्ष है।" 'जरावग्ग' (वर्ग ११) में वृद्धा-वस्था के दु:सों का दर्शन है। इसी वर्ग में संसार की अनित्यता की याद दिलाते हुए यह मार्मिक उपदेश दिया गया है "जब नित्य ही आग जल रही हो तो क्या हँसी है, क्या आनन्द मनाना है ! अन्धकार से घिरे हुए तुम दीपक को क्यों नहीं ढुंड़ते हो ?" इसी वर्ग में भगवान के वे उदगार भी संनिहित है जो उन्होंने सम्यक्

सम्बोधि प्राप्त करने के अनन्तर ही किये थे, "अनेक जन्मों तक बिना रुके हुए मैं संसार में दौड़ता रहा । इस (काया-रूपी) कोठरी को बनाने वाले (गृहकारक) को खोजते खोजते पूनः पूनः मुभे दुःख-मय जन्मों में गिरना पड़ा । आज हे गृह-कारक ! मैंने तुभे पहचान लिया। अब फिर तू घर नहीं बना सकेगा। तेरी सारी कड़ियाँ भग्न कर दी गईं। गृह का शिखर भी निर्वल हो गया। संस्कार-रहित चित्त से आज तृष्णा का क्षय हो गया ।"अत्तवग्ग (वर्ग १२) में आत्मो-न्नति का मार्ग दिखाया गया है। इसी वर्ग की प्रसिद्ध गाथा है "पुरुष आप ही अपना स्वामी है, दूसरा कौन स्वामी हो सकता है ? अपने को भली प्रकार दमन कर लेने पर वह दुर्लभ स्वामी को पाता है।" लोक-वग्ग (वर्ग १३) में लोक सम्बन्धी उपदेश हैं। वृद्ध-वग्ग (वर्ग १४) में भगवान् वृद्ध के उपदेशों का यह सर्वोत्तम सार दिया हुआ है "सारे पापों का न करना, पुण्यों का संचय करना, अपने चित्त को परिशुद्ध करना--यही वृद्ध का शासन है। निन्दा र करना, घात न करना, भिक्ष्-नियमों द्वारा अपने को सुरक्षित रखना, परिमाण जानकर भोजन करना, एकान्त में सोना-बैठना, चित्त को योग में लगाना-यही बुद्धों का शासन है।" "स्ख-वग्ग" (वर्ग १५) में उस सुख की महिमा गाई गई है जो धन-सम्पत्ति के संयोग से रहित और केवल सदाचारी और अकिचनता मय एवं मैत्रीपूर्ण जीवन से ही लभ्य है। भिक्षु कहते हैं ''वैर-बद्ध प्राणियों के बीच अवैरी होकर विहरते हुए अहो ! हम कितने सुखी हैं। वैर-बद्ध मानवों में हम अवैरी होकर विहरते हैं ! भयभीत प्राणियों के बीच में अभय होकर विहरते हुए अहो ! हम कितने सुखी हैं ! भयभीत मानवों में हम अभय होकर विहरते हैं। आसक्ति-युक्त प्राणियों के बीच में अनासक्त होकर विहरते हुए अहो ! हम कितने सुखी हैं! आसिक्त-युक्त मानवों में हम अनासक्त होकर विहरते हैं।" "पियवग्ग" (वर्ग १६) में यह कहा गया है कि जिसके जितने अधिक प्रिय हैं उसको उतने ही अधिक दुःख हैं। "प्रेम से शोक उत्पन्न होता है, प्रेम से भय उत्पन्न होता है। प्रेम से मुक्त को कोई शोक नहीं, फिर भय कहाँ से ?" "क्रोधवर्ग" (वर्ग १७) की मुख्य भावना है "अक्रोध से क्रोध की जीतो, असाधु को साधता से जीतो, कृपण को दान से जीतो, भूठ बोलने वाले को सत्य से जीतो ।" "मलवग्ग" (वर्ग १८) में भगवान् ने कहा है कि अविद्या ही सब से वड़ा मल है "भिक्षुओं ! इस मल को त्याग कर निर्मल बनो ।" "धम्मट्ठबग्ग" (वर्ग १९) में वास्तविक धर्मात्मा पुरुष के लक्षण बतलाये गये हैं ।" "बहुत बोलने से धर्मात्मा नहीं होता । जो थोड़ा भी सुन कर शरीर से धर्म का आचरण करता है और जो धर्म में असावधानी नहीं करता, वही वास्तव में धर्मधर है ।" इसी प्रकार "मौन होने से मुनि नहीं होता । वह तो मूढ़ और अविद्वान् भी हो सकता है । जो पापों का परित्याग करता है, वही मुनि है । चूंकि वह दोनों लोकों का मनन करता है, इसीलिये वह मुनि कहलाता है ।" इसी वर्ग में भगवान् का यह उत्साहकारी मार्मिक उपदेश भी है, 'भिक्षुओं ! जब तक चित्त-मलों का विनाश न कर दो

छोड़ देती है, वैसे ही तुम राग और द्वेष को छोड़ दो।" "ब्राह्मण-वग्ग" (वर्ग २६) में ब्राह्मणों के लक्षण गिनाये गए है। २६।१३-४१ गाथाएँ तो बड़ी ही काव्य-मय हैं। भगवान् की दिष्ट में वास्तिविक ब्राह्मण कौन है, इस पर कुछ गाथाएँ देखिए—

- "माता और योनि से उत्पन्न होने से मैं किसी को ब्राह्मण नहीं कहता। वह तो 'भोवादी' ('भो' 'भो' कहने वाला, जैसा ब्राह्मण उस समय एक दूसरे को सम्बोधन करते समय करते थे) है और संग्रही है। मैं तो ब्राह्मण उसे कहता हूँ जो अपरिग्रही और लेने की इच्छा न रखने वाला है।
- " जो विना दूषित चित्त किये गाली, वध और बन्धन को सहन करता है, क्षमा बल ही जिसकी सेना का सेनापति है, उसे मैं ब्राह्मण कहता हूँ।
- "कमल के पत्ते पर जल और आरे के नोक पर सरसों की भाँति जो भोगों में लिप्त नहीं होता, उसे मै ब्राह्मण कहना है।
- "जो विरोधियों के बीच विरोध-रहित रहता है, जो दंडधारियों के बीच दंड रहित रहता है, संग्रह करने वालों में जो संग्रह-रहित है, उसे मैं ब्राह्मण कहता हूँ।
- "जिसने यहां पुण्य और पाप दोनों की आसिक्त को छोड दिया, जो शोक-रहित, निर्मेल और शुद्ध है, उसे में ब्राह्मण कहता हूं।
- ''जिसके आगे, पीछे और मध्य में कुछ नहीं है, जो सर्वत्र परिग्रह रहित <mark>है,</mark> उसे मैं ब्राह्मण कहता हूँ।'' आदि ।

ऊपर धम्म-पद की विषय वस्तु के स्वरूप का जो परिचय दिया गया है, उससे स्पष्ट है कि उसमें नीति के वे सभी आदर्श संगृहीत हैं जो भारतीय संस्कृति और समाज की सामान्य सम्पत्ति हैं। धम्मपद की आधी से अधिक गाथाएँ त्रिपिटक

१. डा० विमलाचरण लाहा ने 'हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर' जिल्द पहली पृष्ठ २००-२१४ के अनेक पद-संकेतों में उपनिषद्, महाभारत, गीता, मनुस्मृति आदि प्रत्यों से उद्धरण देकर धम्मपद की गाथाओं से उनकी समानता दिखाई है। इस विषय का अधिक तुलनात्मक अध्ययन भी किया जा सकता है।

के अन्य भागों में भी मिलती है। धम्मपद के पालि संस्करण के अतिरिक्त कुछ अन्य संस्करण भी मिलते हैं। उनका भी उल्लेख कर देना यहाँ आवश्यक होगा। इस प्रकार के मुख्यतः चार संस्करण उपलब्ध है। सर्वप्रथम प्राकृत धम्मपद है। खोतान में खंडित खरोष्ट्री लिपि में यह प्राप्त हुआ है। यह बिलकुल अपूर्ण अवस्था में हैं और यह नहीं कहा जा सकता कि इसका मौलिक स्वरूप क्या था। इस ग्रन्थ का सम्पादन पहले फ्रेंच विद्वान् सेनॉ ने किया था। बाद में इसका सम्पादन डा० वेणीमाधव वाडुआ और सुरेन्द्रनाथ मित्र ने किया है। प्रस्तुत ग्रन्थ में १२ अध्याय हैं। जिनकी अनुरूपता पालि-धम्मपद के साथ इस प्रकार है ——

| R       | ाकृत धम्मपद                 | पालि धम्मपद          |
|---------|-----------------------------|----------------------|
| दर्ग-ऋम | वर्ग-नाम और गाथाओं की संस्य | ा इनके अनुरूप क्रम,  |
|         |                             | नाम और गाथाओं की     |
|         |                             | संस्या जो पालि धम्म- |
|         |                             | पद में पाई जाती है   |
| 8       | मगवग ३०                     | २० मरग वग्ग १७       |
| २       | अप्रमाद वग २५               | २ अप्पमार्ट वग्ग १२  |
| 3       | चितवग ५ (अपूर्ण)            | ३ चिन वग्ग ११        |
| ४       | पुष वग १५                   | ४ पृष्क वग्ग १६      |
| ५       | सहस वग १७                   | ८ सहस्म वग्ग १६      |
| ६       | पनित वग या घमठ वर्ग १०      | ६ पंडित वंगा १४      |
|         |                             | १९ धम्मट्ठ वग्ग १७   |
| ૭       | बाल वग ७ (अपूर्ण)           | ५ वाल वग्ग १६        |
| ሪ       | जरा वग २५                   | ११ जरावग्ग ११        |
| 9       | सृह वग २०                   | १५ मुख वग्ग १२       |
| १०      | तप वग ७ (अपूर्ण)            | २४ तण्हा वग्ग २६     |
| ११      | भिखुवग ४०                   | २५ भिक्ख बग्ग २३     |
| १२      | ब्राह्मण वग ५०              | २६ ब्राह्मण वस्म ४१  |

१. देखिये वाडुआ और मित्र : प्राकृत धम्मपद, पृष्ट ८ (भूमिका)

चूंकि प्राकृत धम्म पद की अभी कोई पूर्ण प्रति नहीं मिल सकी है, अतः दोनों के तूलनात्मक अध्ययन से किसी निश्चित मत पर नहीं पहुँचा जा सकता। जिन वर्गो के नामों में समानता है उनके भी क्रमों और गाथाओं की संख्या के सम्बन्ध में काफी असमानता है। अधिकतर पालि धम्मपद की अपेक्षा प्राकृत-धम्मपद के वर्गों में ही गाथाएँ अधिक हैं। इस गाथा-वृद्धि का कारण यही जान पड़ता है कि चूंकि धम्मपद की गाथाओं का संग्रह पुरे सुत्त-पिटक के ग्रन्थों से ही किया गया है, अतः उनके चुनने में विभिन्न सम्प्रदायों के ग्रन्थों में विभिन्नता आ गई है। १ अन्य संस्करणों के वारे में भी यही वात है। धम्मपद का दूसरा संस्करण, जिसका भी स्वरूप अभी अनिश्चित ही है उसका गाया-संस्कृत या मिश्रित संस्कृत में लिखा हुआ रूप है। इसका साक्ष्य हमें 'महावस्तु' से मिलता है जो स्वयं गाथा-संस्कृत में लिखी हुई रचना है और जिसने 'धर्मपद' का एक अंग मानते हुए 'सहस्र वर्ग' (धर्मपदेषु सहस्रवर्गः) नामक २४ गाथाओं के समूह को उद्धृत किया है। <sup>२</sup> 'सहस्सग्ग' नामक धम्मपद का भी आठवाँ 'वग्ग' है, यह हम पहले देख चुके हैं। किन्तु वहाँ केवल १६ गाथाएँ हैं। 'महावस्तु' में उद्धृत 'सहस्र वर्ग' के अतिरिक्त प्राकृत धम्मपद के पूरे स्वरूप के बारे में हमें कूछ अधिक ज्ञान नहीं है। धम्मपद के 'चुहु-खि-उ-थिङ' नामक चीनी अनुवाद से जो २२३ ई० में किया गया था, यह अवश्य ज्ञात होता है कि उसका मूल प्राकृत धम्मपद था, किन्त् उसके भी आज अनुपलब्ध होने केकारणप्राकृत-धम्मपद के वास्तविक स्वरूप की समस्या उलभी ही रह जाती है। धम्मपद का तीसरा रूप विशुद्ध संस्कृत में है जो अपने खंडित रूप में तुर्फान में पाया गया है। इस ग्रन्थ में २३ अध्याय हैं, अर्थात् पालि धम्म पद से ६ अधिक। इसी संस्करण का तिब्बती भाषा में अनुवाद भी मिलता है जो ८१७-८४२ ईसवी में किया गया था। रॉकहिल ने इसका अनुवाद 'उदान वर्ग' शीर्षक से किया है और उसे संस्कृत-धर्मपद का प्रतिरूप

श. गाथा-वृद्धि के उदाहरणों और उनके कारणों के अधिक विस्तृत विवेचन के
 के लिये देखिये वाडुआ और मित्र : प्रांकृत धम्मपद, पृष्ठ ३१ (भूमिका)

२. तेषां भगवान् जटिलानां धर्मपदेषु सहस्रवर्ग भासति 'सहस्रमपि वाचानां अनर्थपदसंहितानां, एकार्थवती श्रेया यं श्रुत्वा उपक्षाम्यति'।

माना है। धम्मपद का चौथा रूप फ-स्यू-किङ् नामक चीनी अनुवाद में पाया जाता है। यह अनुवाद मूल संस्कृत धम्मपद से २२३ ई० में किया गया। मूल आज अनुपलब्ध है। अतः पालि धम्मपद से उसकी तुलना तो नहीं की जा सकती, किन्तु चीनी अनुवाद के आधार पर कुछ जातव्य वातें अवश्य जानी जा सकती हैं। पहली बात तो यह है कि चीनी अनुवाद मात्र अनुवाद ही नहीं है। उसे या तो एक अर्थ-कथा ही कहा जा सकता है, या यह स्वीकार करना पड़ेगा कि उसमें वास्तविक धर्मपद का काफी परिवर्छन किया गया है। इस चीनी अनुवाद में पालि धम्मपद के २६ वर्गों या अध्यायों की जगह ३९ तो अध्याय हैं और ४२३ गाथाओं की जगह ७५२ गाथाएँ हैं। इनका तुलनात्मक विवरण इस प्रकार है—

| चीनी घम्मपद (फ-स्यू-किङ) |                   | पालि धम्मपद |                      |
|--------------------------|-------------------|-------------|----------------------|
| १.                       | अनित्यता (२१)     | )           |                      |
| ₹.                       | ज्ञान-दर्शन (२९)  |             |                      |
| ₽.                       | श्रावक (१९)       |             |                      |
| ٧.                       | श्रद्धा (१८)      | į           | अनुपलब्ध             |
| ч.                       | कर्तव्य-पालन (१६) | •           | •                    |
| ٤.                       | विचार (१२)        |             |                      |
| · e                      | मैत्री भावना (१९) |             |                      |
| ۷.                       | संलाप (१२)        | j           |                      |
| ९.                       | यमक वग्ग (२२)     |             | १. यमक वग्ग (२०)     |
| <b>ξο.</b>               | अप्रमाद वग्ग (२०) |             | २. अप्पमाद वग्ग (१२) |
| ११.                      | चित्त वग्ग (१२)   |             | ३. चित्त वग्ग (११)   |
| १२.                      | पुष्फ वग्ग (१७)   |             | ४.पुष्फवग्ग (१६)     |
| १३.                      | बाल वग्ग (२१)     |             | ५. बाल वग्ग (१६)     |
| १४.                      | पंडित वग्ग (१७)   |             | ६. पंडित वग्ग (१४)   |
| १५.                      | अर्हन्त वग्ग (१०) |             | ७. अर्हन्त वग्ग (१०) |
| १६.                      | सहस्र वग्ग (१६)   |             | ८. सहस्स वग्ग (१६)   |
| १७ •                     | पाप वग्ग (२२)ैं   |             | ९. पाप वग्ग (१३)     |
| १८.                      | दंड वग्ग (१४)     |             | १०. दंड वग्ग (१७)    |

| १९.          | जरा वग्ग (१४)       | -११. | जरा वग्ग (११)      |
|--------------|---------------------|------|--------------------|
| २०.          | अन वग्ग (१४)        | १२.  | अत्त वग्ग (१०)     |
| २१.          | लोक वस्स (१४)       | १३.  | लोक वग्ग (१३)      |
| २२.          | बुद्ध वग्ग (२१)     | 88.  | बुद्ध वग्ग (१८)    |
| २३.          | सुख वग्ग (१४)       | १५.  | सुख वग्ग (१२)      |
| २४.          | पिय वग्ग (१२)       | १६.  | पिय वग्ग (१२)      |
| २५.          | कोध वग्ग (२६)       | १७.  | कोध वग्ग (१४)      |
| २६.          | मल वग्ग (१९)        | १८.  | मल वग्ग (२१)       |
| २७.          | धम्मट्ठ वग्ग (१७)   | १९.  | धम्मट्ठ वग्ग (१७)  |
| २८.          | मग्ग वग्ग (२८)      | २०.  | मग्ग वग्ग (१७)     |
| २९.          | पिकण्ण वग्ग (१४)    | २१.  | पकिण्ण वग्ग (१६)   |
| ξο,          | निरय वग्ग (१६)      | २२.  | निरय वग्ग (१४)     |
| ३१.          | नाग वग्ग (१८)       | २३.  | नाग वग्ग (१४)      |
| ३२.          | तण्हा वग्ग (३२)     | २४.  | तण्हा वग्ग (२६)    |
| इंद्र •      | सेवा (२०)           |      |                    |
| <b>\$</b> &• | भिक्खु वग्ग (३२)    | २५.  | भिक्खु वग्ग (२३)   |
| ३५.          | वाह्मण वग्ग (४०)    | २६.  | ब्राह्मण वग्ग (४१) |
| ३६.          | निर्वाण (३६)        |      |                    |
| ₹७.          | जन्म और मृत्यु (१८) |      |                    |
| ३८.          | धर्म-लाभ (१९)       |      |                    |
| ३९.          | महामंगल (१९)        |      |                    |
|              |                     |      |                    |

ऊपर चीनी अनुवाद के वर्गों के नाम जहाँ उनकी पालि धम्मपद के साथ समता है, पालि में सुविधा के विचार से दे दिये गए हैं। चीनी अनुवादों में तो उनके स्वभावतः चीनी भाषा में ही शीर्षक हैं। ऊपर की तुलना से स्पष्ट है कि पालि धम्मपद की गाथाओं की संख्या को चीनी अनुवाद में बढ़ा दिया गया है। वास्तव में ऊपर जितने संस्करणों का विवरण दिया है उनमें यही घटा-बढ़ी की गई हैं। वास्तव में सब का मूलाधार तो पालि धम्मपद हैं। है जिसकी गाथाओं को अक्सर बढ़ा कर और कहीं कहीं घटा कर भी भिन्न-भिन्न बौद्ध सम्प्रदायों

ने अपने अलग अलग संग्रह बना लिए जिनके कुछ उदाहरण हम धम्मपद के ऊपर निर्दिल्ट स्वरूपों में देख चुके हैं। अब हम बुद्ध-वचनों के एक दूसरे संग्रह पर आते हैं।

#### उदान १

'उदान' भगवान् बुद्ध के मुख से समय-समय पर निकले हुए प्रीति-वाक्यों का एक संग्रह है। ''भावानिरेक से कभी कभी सन्तों के मुख से जो प्रीति-वावय निकला करते है, उन्हें 'उदान' कहते हैं।" "उदान" में भगवान बढ़ के ऐसे गम्भीर और उनकी समाधि-अवस्था के स्चक शब्द संगृहीत है जो उन्होंने विशेष अवसरों पर उच्चरित किये। भगवान द्वारा उच्चरित वचन अधिकतर गाथाओं के रूप में हैं और जिन अवसरों पर वे उच्चरित किये गये, उनका वर्णन गद्य में है। गद्य-भाग निश्चयतः संगीतिकारों की रुचना है जिसे उन्होंने बुद्ध-जीवन के प्रत्यक्ष सम्पर्क से ग्रथित किया है। उसकी प्रामाणिकता के विषय में यही कहा जा सकता है कि विनय-पिटक के चुल्लवग्ग और महावग्ग में तथा महापरिनिध्बाण-सुत्त जैसे सुत्त-पिटक के अंशों में बुद्ध-जीवन का जो चित्र उपस्थित किया गया है उसकी वह अनुरूपता में ही है। गव-भाग के अन्त में आने वाले 'उदानों' में तो वास्तविक वृद्ध-वचन होने की सुगन्ध आती ही है। उनमें जैसे शास्ता ने अपने आपको अनुप्राणित कर दिया है, अपनी प्राण-ध्वनि ही फुक दी है, ऐसा मारुम पड़ता है। वास्तव में 'उदान' का अर्थ भी यही है। 'उदान' की सब से बड़ी विशेषता है बौद्ध जीवन-दर्शन का उसके अन्दर स्पष्टतम प्रस्फृटित स्वरूप। बुद्ध-जीवन के अनेक प्रसंगों के अतिरिक्त चित्त की परम शान्ति, निर्वाण, पूनर्जन्म. कर्म और आचार-तत्व सम्बन्धी गम्भीर उपदेश 'उदान' में निहित है।

'उदान' में ८ वर्ग (वग्ग) हे और प्रत्येक वर्ग में प्रायः दस सुत्त है। केवल सातवें वर्ग में ९ सुत्त हैं। ८ वर्गों के नाम इस प्रकार है (१) बोधि वर्ग (बोधि-

१. महापंडित राहुल सांकृत्यायन, भदन्त आनन्द कौसल्यायन तथा भिक्षु जगदीश काश्यप द्वारा देव-नागरी लिपि में सम्पादित, तथा उत्तम भिक्षु द्वारा प्रकाित, सारनाथ १९३७ ई०। भिक्षु जगदीश काश्यप ने इस ग्रन्थ का हिन्दी अनुवाद किया है, महाबोधि सभा, सारनाथ, द्वारा प्रकाशित, बुद्धाब्द. २४८२।

वगग), (२) मुचलिन्द वर्ग (मुचलिन्द वगग), (३) नन्द वर्ग (नन्द वगग), (४) मेघिय वर्ग (मेघिय वगग), (५) शोण-स्थिवर संबंधी वर्ग (सोणत्थेरस्स वगग), (६) जात्यन्ध वर्ग (जच्चन्ध वगग), (७) चूल वर्ग (चल वगग), और (८) पाटलिग्राम वर्ग (पाटलिगामिय वग्गो) । प्रत्येक वर्ग के प्रत्येक सूत्र में भगवान् का गाथा बद्ध उदान है। शैली सरल है और सब जगह प्रायः एक सी ही है। उदाहरण के लिए पांचवें वर्ग के इस सातवें सुन को उद्धृत किया जाता है— "ऐसा मैंने सुना—

एक समय भगवान् श्रावस्ती में अनाथिपिडिक के जेतवन आराम में विहार करने थे। उस समय भगवान् के पास ही आयुष्मान् कांक्षारेवत आसन लगाये, अपने शरीर को सीधा किए, कांक्षाओं से शुद्ध हो गये अपने चित्त का अनुभव करते बैठे थे। भगवान् ने पास ही में आयुष्मान् कांक्षारेवत को आसन लगाये, अपने शरीर को सीधा किये, काक्षाओं से शुद्ध हो गए अपने चित्त का अनुभव करते देखा। इसे जान, उस समय भगवान् के मुह से उदान के य शब्द निकल पडे—

"लोक या परलोक में, अपनी या परायी, (संसार सम्बन्धी) जितनी कांक्षाएं हैं, ध्यानी उन सभी को छोड़ देते हैं, तपस्वी ब्रह्मचर्य वत का पालन करते हैं।"

सब सुनों की यही गैली है। पहले कहानी या पृष्ठभृमि आती है, पिर बुद्ध का भावातिरेकमय वचन । कहीं कहीं कहानी अपनी प्रभावशीलता और मौलिकता भी लिये हुए हैं जैसे ३।२ में नन्द की कहानी, या २।८ में सुप्रवासा की कथा। कहीं कहीं, जैसा विटरिनन्ज ने दिखाया है, उदानों के लिए उपर्युक्त पृष्ठभूमि तैयार करने के लिए संगीतिकारों ने कथाओं को अपनी तरफ से गढ़ा भी है जिसमें उन्हें सफलता नहीं मिली है। विटरिनत्ज के इस कथन से सर्वाण में सहमत होना अशक्य है। उदाहरणत टा९ में आयुष्मान् दब्ब जो एक महान् साथक और भगवान् बुद्ध के शिष्य थे, की निर्वाण-प्राप्ति के अवसर पर भगवान् ने यह उदान किया "शरीर को छोड़ दिया, संज्ञा निरुद्ध हो गई, सारी बेदनाओं को भी विलक् ल

जला दिया। संस्कार बान्त हो गए, विज्ञान अस्त हो गया।" विटरनित्ज का कहना है कि ऐसे गम्भीर प्रवचन के लिए उपर्युक्त अवसर ठीक नहीं था। कम ही लोग डा० विटरनित्ज के इस मत से सहमत हो सकते हैं। जिन-जिन अवसरों पर या जिस-जिस पृष्ठभूमि में बुद्ध के उद्गारों का 'उदान' में निकलना दिखलाया गया है, उन्हें हम ऐतिहासिक रूप से अधिकतर ठीक ही मानने के पक्षणती है। अब हम प्रत्येक वर्ग की विषय-वस्तु का संक्षिप्त निर्देश करेंगे।

''वोधि वर्ग'' (वर्ग १) में भगवान् बुद्ध की सम्मोधि-प्राप्ति के वाद के कुछ सप्ताहों के जीवन का वर्णन है। उस समय भगवान विमुवित सख का अनुभव करते हुए विहर रहे थे। इसी समय उन्होंने अनुलोम और प्रतिलोम प्रतीत्य-समृत्पाद का चिन्तन किया था। कुछ ब्राह्मणों को देख कर उन्होंने वास्तविक ब्राह्मण पर उद्गार किये । स्नान और होम में रत कुछ व्यक्तियों को देख कर भगवान् ने यह उद्गार भी किया, ''स्नान तो सभी लोग करते हैं, किन्तु पानी से कोई शुद्ध नहीं होता । जिसमें सत्य है और धर्म है, वही शुद्ध है, वही ब्राह्मण है।" ''मुचिलन्द वर्ग'' (वर्ग २) में भी भगवान की सम्बोधि-प्राप्ति के कुछ सप्ताहों बाद तक की जीवनी का वर्णन है, किन्तू यहा कुछ अलौकिकता मे अधिक काम लिया गया है। मचलिन्द नामक सर्पराज समाधिस्थ भगवान वृद्ध के शरीर की वर्षा से रक्षा करने के लिए जो उस समय होने लगी थी, उनके शरीर को सात बार लपेट कर उनके ऊपर अपना फन फँला कर खड़ा हो गया, ताकि भगवान् को वर्षा का कष्ट न होने पावे । जिन घटनाओं का प्रथम और इस दूसरे वर्ग में वर्णन है, उनमें काल-क्रम का कोई तारतम्य नहीं है, क्योंकि प्रथम वर्ग के कुछ सुत्र भगवान् की सम्बोधि-प्राप्ति की बाद की अवस्था का वर्णन करते हैं और उसके बाद ही कुछ सूत्र सुचना देते हैं "एक समय भगवान् आवस्ती में अनार्थापंडिक के जेतवन आराम में विहार करते थें'' । (१।५; १।८: १।१०) । इसी प्रकार दूसरे वर्ग में भी प्रथम सूत्र में तो भगवान् उरुवेला में नेरंजना नदी के तीर पर ही विहार करते हैं, किन्तु दूसरे सूत्र में वे श्रावस्ती में अनाथ!पिडिक के जेतवन आराम में विहार कर रहे हैं। बुद्धत्व के तीमरे वर्ष जेनवन-आराम का दान किया गया था। अतः ये घटनायें काफी बाद की हैं। इसी प्रकार भगवान् अन्य स्थानों में भी विहार

करते दिखाये गए हैं, जैसे मृगारमाता के पूर्वाराम प्रासाद में (२।९) या कुंडिया नगर के कूंडिधान वन में (२।८)। दूसरे वर्ग में हम भिक्षओं को इस निरर्थक वात पर विवाद करते हुए पाते है कि ''मगधराज विम्बिसार और कोशलराज प्रमेनजित में कौन अधिक धनी, सम्पत्तिशाली या अधिक सेनाओं वाला है।" भगवान् इसे सन कर उन्हें कहते हूं "भिक्षओ ! तुम श्रद्धापूर्वक घर से वेघर होकर प्रवृजित हुए हो। तुम क्लपुत्रों के लिए यह अनुचित है कि तुम ऐसी चर्चा में पड़ो । भिक्षुओ ! इकट्ठे हो कर तुम्हें दो ही काम करने चाहिए, या तो धार्मिक कथा या उत्तम मौन भाव।" इसी वर्ग में सप्रवासा की कथा भी है। यह स्त्री गर्भ की असह्य पीड़ा में पड़ी थी। प्रसव न होता था। उसने सुन रक्खा था भगवान् दःखों के प्रहाण के लिये धर्मीपदेश करने हैं। पति से कहा--भगवान् के चरणो में मेरा शिर से प्रणाम कहना, उनका कुशल-मंगल पूछना और मेरी दशा से अवगत कराना । उसके पति ने ऐसा किया । भगवान ने अनुकम्पा-पूर्वक आशीर्वाद देते हुए कहा, "कोलिय पुत्री सुप्रवासा सुखी हो जाय. चंगी हो जाय, बिना किसी कष्ट के पुत्र प्रसव करे।'' पति घर लौटा तो सुप्रवासा को सखी और चंगी पाया, जिसने विना किसी कच्ट के पुत्र प्रसव कर दिया था। सारा घर मन्तोष और प्रमोद से भर गया । कृतज्ञता से भर कर सप्रवासा ने एक सप्ताह भर तक बुद्ध-प्रमुख भिक्ष-संघ को भोजन के लिये आमन्त्रित किया। भगवान शिष्यों सहित उपस्थित हुए। सात दिन बीत जाने पर भगवान ने सुप्रवासा से कहा, "सप्रवासे ! ऐसा ही एक और भी पुत्र लेना चाहती है ?" सप्रवासा ने प्रमोद में भर कर कहा "भगवन् । मैं ऐसे सात पुत्रों को लेना चाहूँगी ।" भगवान् के मुह से उस समय उदान के ये शब्द निकल पड़े ''बरे को अच्छे के रूप में, अप्रिय प्रिय के रूप में, दुःख को सुख के रूप में प्रमत्त लोग समभा करते हैं।" वृद्ध के जीवन-दर्शन को समभने के लिये यह कहानी एक अच्छा उदा-हरण है। विटरनित्ज ने कहा है कि यह कहानी यह भी दिखाती है कि बुद्ध-काल में ही बृद्ध-भक्ति के द्वारा लोग अपने कल्याण की कामना करने लगे थे । महात्माओं के वचनों और आशीर्वादों में मङ्गल प्रसविनी शक्ति होती है, ऐसा विश्वास भार-तीय जनता में प्रायः सदा से ही रहा है । अतः इसमें कोई विशेषता दिखाई नही पड़ती । विशेषता उस बात में हैं जो भगवान् ने बाद में सुप्रवासा की सात पुत्रों

वाली कामना को सुनकर कही। यह बात बढ़ के मुख से ही निकल सकती थी। बुढ, जिसने अपने एकमात्र पुत्र का जन्म होते समय उसे अपने उदीयमान विचार-चन्द्र को ग्रसने के लिये राह समभ कर 'राहल' नाम दिया, "राह पैदा हुआ, बन्धन पैदा हुआ ।" या तो 'प्रजया कि करिष्यामः" ( हम सन्तान से क्या करेंगे ) कहने वाले उपनिषदों के ऋषि या सम्यक् सम्बद्ध ही इतना ऊँचा और निवृत्ति-परायण दृष्टिकोण ले सकते थे। १।८ में विणित आर्य संगाम जी की कथा और २।७ में प्रेम को छोड़ देने का उपदेश, ऐसे ही निवृत्ति-परायण उपदेश है । नन्द-वर्ग (वर्ग ३) में विशेषतः भगवान् बुद्ध के मौसेरे भाई नन्द की कथा है । किस प्रकार यह विलामी युवक भगवान के उपदेश से विरक्त वन गया, यही इसमें वर्णन किया गया है। यहाँ भी निवृत्ति का आदर्श ही सामने रक्खा गया है। नन्द पहले भगवान की जामिनी पर अप्सराओं के लिये ब्रह्मचर्य का पालन करता है । किन्तु ब्रह्मचर्य का पालन करते-करते उसकी अप्सराओं सम्बन्धी इच्छा प्रहीण हो जाती है। भगवान् कहते है "नन्द! जिस समय तुम्हाशी-सांसारिक आसिक्त से मुक्ति हो गई उसी समय मै जामिनी से छट गया।" कुछ अन्य कथाएँ और उद्गार भी इस वर्ग में सम्मिलित है। ३।५ में महामौद्गत्यायन की कायगतामित-भावना का वर्णन है । ३।१० में भगवान ने कहा है कि अनासक्ति ही मुक्ति-मार्ग है । मेघिय-वर्ग (वर्ग ४) में मेघिय नामक भिक्ष की कथा है। यह भिक्ष भगवान् की सेवा में नियत था । एक दिन एक रमणीय आम्र-दन देख कर इसने वहां जाकर योग-साधन करने की भगवान से अनुमति माँगी । भगवान् ने कहा "मेधिय ! ठहरो, अभी मैं अकेला हूँ, किसी दूसरे भिक्ष को आ जाने दो ।" मेघिय ने भग-बान के आदेश को न माना और ध्यान करने चला गया। किन्तु वहाँ जाकर जैसे ही ध्यान के लिये बैठा उसके मन में पाप-वितर्क उठने लगे। शाम को फिर भगवान के पास लौटकर आया । भगवान ने उसे ध्यान-सम्बन्धी उपदेश दिया । इसी वर्ग में भिक्षुओं पर व्यभिचार के मिथ्यारोप का वर्णन है (४।८)। इस अवस्था में भी वे शान्त रहते हुँ और वाद में उनकी निष्पापता सिद्ध हो जाती है । भगवान् का एक ग्वाले ने मक्खन और खीर से आतिथ्य किया, इसका भी वर्णन इस वर्ग में आता है (८।३)। आदिमियों की भीड़ से तंग आकर भगवान को पालिलेस्यक के रक्षितवन में एकान्त-वास करते भी इस वर्ग में हम देखते हैं (४।५) । भव-नृष्णा मिट जाने से ही मुक्ति होती है, इस अर्थ का एक उदान भी भगवान् ने यहीं किया है (४।१०)। पाँचवें वर्ग (शोण स्थविर सम्बन्धी वर्ग) में शोण नामक भिक्ष के संघ-प्रवेश, अर्हत्त्व-प्राप्ति आदि का वर्णन है। इसी वर्ग में कोशलराज प्रसेनजित् का वृद्ध के दर्शनार्थ जेतवन-आराम में जाना (५१२) तथा सुप्रबुद्ध नामक कोड़ी की उपासक (गृहस्थ-शिष्य) के रूप में दीक्षा (५।३) का भी वर्णन है। छठे वर्ग (जात्यन्थ-वर्ग) में जात्यन्ध पुरुषों की हाथी दिखाये जाने की कथा है। इस कथा का प्रवचन भगवान् ने श्रावस्ती के जेतवन-आराम में दिया। अनेक अन्धे हाथी को देखते हैं, किन्तु उसके पूरे स्वरूप को कोई नहीं देख पाता। जो जिस अंग को देखता है वह उसका वैसा ही रूप बताता है। "भिक्षुओ ! जिन जात्यन्थों ने हाथी के शिर को पकड़ा था, उन्होंने कहा, 'हाथी ऐसा है जैसे कोई बडा घड़ा'। जिन्होंने उसके कान को पकड़ा था उन्होंने कहा 'हाथी ऐसा है ज़ँसे कोई सुप'। जिन्होंने उसके दाँत को पकड़ा था, उन्होंने कहा 'हाथी ऐसा है जैसे कोई खुंटा'। जिन्होंने उसके शरीर को पकड़ा था उन्होंने कहा, 'हाथी ऐसा है जैसे कोई कोठी' आदि । इस प्रकार अन्धे आपस में लड़ने-भिड़ने लगे और कहने लगे हाथी ऐसा है, वैसा नहीं, वैसा है, ऐसा नहीं। यही हालत मिथ्यामतवादों में फॅमे हुए लोगों की है। कोई कहते हैं 'लोक शादवत है, यही मत्य है, दूसरा बिलकुल भ्ठ' कोई कहते हैं 'लोक अशा-इवत है, यही सत्य है दूसरा बिलकुल भूठ' आदि।" कितने श्रमण और ब्राह्मण इसी में जूफो रहते है। (धर्म के केवल) एक अङ्ग को देख कर वे आपस में विवाद करते हैं। " उपर्युक्त दृष्टान्त बौद्ध साहित्य में बहुत प्रसिद्ध है। संस्कृत में भी 'अन्धगजन्याय' प्रसिद्ध है। जैन-साहित्य में भी यह सिद्धान्त विदित है। मानवीय बुद्धि की अल्पता और सर्व-धर्म-समन्वय की दृष्टि से यह दृष्टान्त इतना महत्त्वपूर्ण है कि प्रसिद्ध सुफी कवि मिलक मुहम्मद जायसी ने भी इसका उद्धरण अपने 'अखरावट' में दिया है ''सुनि हाथी कर नाँव अँधन टोआ धायकै। जो देखा जेहि ठाँव मुहम्मद सो तैमेहि कहा।" विश्व का धार्मिक साहित्य इम बहमूल्य दृष्टान्त के लिये अपने मुल रूप में बौद्ध साहित्य का ही ऋणी है, इसमें बिलकुल भी सन्देह नहीं। सानवें वर्ग ( चुलवर्ग ) में अनेक स्फट बातों का वर्णन है, यथा लंकुटक भिंदय नामक भिक्ष को सारिपुत्र का उपदेश (७।२) और उसकी समाधि-प्राप्ति (अ५), महाकात्यायन की कायगता-सित की भावना (७।७) तथा कोशाम्बी के राजा उदयन के अन्तःपूर में अग्निकांड की सुचना जिसमें रानी क्यामावती (सामावती) के साथ ५०० स्त्रियाँ जल मरीं (७।९)। आटवें वर्ग (पाटिल ग्राम-वर्ग) में निर्वाण-सम्बन्धी गम्भीर प्रवचन है । केवल एक को यहाँ उद्धत किया जाता है "भिक्षुओ ! वह एक आयतन है जहाँ न पृथ्वी है, न जल है. न तेज है, न वाय है, न आकाशानन्त्यायतन, न विज्ञाना-नन्त्यायतन, न आकिञ्चन्यायतन, न नैवमंज्ञानामंज्ञायतन है । वहाँ न तो यह लोक है, न परलोक है, न चन्द्रमा है, न सुर्थ है । न तो मैं उसे 'अगित' कहता हूँ और न 'गित'। न मैं उसे स्थिति और न च्यति कहता है। मै उसे उत्पत्ति भी नहीं मानता । वह न तो कहीं ठहरा है. न प्रवर्तित होता है और न उसका कोई आधार है । यही दृःवों का अन्त हैं'' (८।१) आयप्मान् दब्ब के निर्वाण पर भगवान् ने जो उद्गार किया उसे हम पहले उद्भृत कर ही चुके हैं। वौद्ध निर्वाण के स्वरूप को समफने के लिये 'उदान' का आठवाँ वर्ग भूरि भूरि पढ़ने और मनन करने योग्य है । भगवान के चन्द सोनार के यहाँ अन्तिम भोजन करने का भी इस वर्ग में वर्णन है, जो महापरिनिब्बाण-मृत्त (दीघ० २।३) के समान ही है।

## इतिवृत्तक १

'इतिवृत्तक' ख़द्दक-निकाय का चौथा ग्रन्थ है। यह ग्रन्थ गद्य और पद्य दोनों में हैं। 'इतिवृत्तक' का अर्थ है 'ऐसा कहा गया' या 'ऐसा तथागत ने कहा'। 'इतिवृत्तक' में भगवान् बुद्ध के ११२ प्रवचनों का संग्रह है। ये सभी प्रवचन अत्यन्त लघु आकार के और नैतिक विषयों पर हैं। 'इतिवृत्तक' का प्रायः प्रत्येक सूत्र इन शब्दों के साथ आरम्भ होता है—''भगवान् (बुद्ध) ने यह कहा, पूर्ण

१. महापंडित राहुल सांकृत्यायन, भदन्त आनन्द कौसल्यायन तथा भिक्षु जगदीश काश्यप द्वारा देवनागरी लिपि में सम्पादित । उत्तम भिक्षु द्वारा प्रकाशित, १९३७ ई० । इस प्रन्थ के गद्य-भाग का अनुवाद प्रस्तुत लेखक ने 'ऐसा तथागत ने कहा' शीर्षक से किया है ।

पुरुष (तथागत) ने यह कहा, ऐसा मैंने सुना।" केवल ८१-८८, ९१-९८, और १००-१०१ संख्याओं के सूत्र इसके अपवाद हैं। बुद्ध-वचनों के उद्धरण की यह विशिष्ट शैली ही इस संग्रह के "इतिवृत्तक" (ऐसा तथागत ने कहा) नामकरण का आधार है।

'इतिवनक' के विषय-संकलन और शैली की अपनी विशेषताएँ हैं। 'इति-बुत्तक' के ११२ सूत्त चार बड़े बड़े वर्गी या निपातों में विभवत है। पहले निपात में उन उपदेशों का संकलन है जिनका सम्बन्ध संख्या एक से है। इसी प्रकार दूसरे, तीमरे और चौथे निपातों में उन उपदेशों का संकलन है, जिनका सम्बन्ध कमञः दो, तीन और चार संख्याओं से हैं। इसीलिये इनके नाम भी क्रमञः एकक-निपात, दक-निपात, तिक-निपात और चतुक्क-निपात हैं । पहले निपात में २७ सत्र हैं, इसरे में २२, तीसरे में ५० और चौथे में १३। इस प्रकार सत्रों की कुल संख्या मिलाकर ११२ है । विषय-संकलन की यह शैली आज कृत्रिम जान पड़ती है, किन्तु अध्ययन-अध्यापन के उस युग में जब सारा काम मौखिक रूप से (मुखपाठवसेन) ही चलता था, गणनात्मक संकलन और वर्गीकरण की यह पद्धति स्मृति के लिये बंड़ी सहायक सिद्ध होती थी। फलतः बौद्धों और जैनों का अधि-कांश प्राचीन साहित्य इसी गैली में लिखा गया है। मंस्कृत के सत्र-साहित्य का भी उद्भावन इसी आवश्यकता के कारण हुआ । 'इतिवन्तक' की संख्याबद्ध गैली का ही विकसित रूप हमें अंगुत्तर-निकाय और वाद में अभिधम्म-पिटक में मिलता है। 'इतिवृत्तक' के विषय में यह अवस्य कहा जा सकता है कि इस गण-नात्मक विधान ने उसके विषय-स्वरूप की स्वाभाविकता में कोई बाधा नहीं पहें-चाई है। उसका अलंकार-विहीन सौन्दर्य हमें बुद्ध-वचनों को उनके उस नैस-गिंक रूप में, जिसमें वे उच्चरित किये गये थे, ठीक प्रकार देखने में सहायता देता है।

'इतिवृत्तक' की एक बड़ी विशेषता उसके अन्दर गद्य और पद्य दोनों का होना है। प्रत्येक स्त्र के आदि में पहले ''ऐसा भगवान् ने कहा, ऐसा पूर्ण पुरुष (अर्हत्) ने कहा, ऐसा मैंने सुना'' आता है। फिर गद्य में बुद्ध-वचन का उद्धरण होता है। फिर उसके वाद ''भगवान् ने यह कहा। इसी सम्बन्ध में यह कहा जाता है'' इस प्रस्तावना के साथ कोई गाथा या गाथाएँ आती हैं, जिनका या तो बिल- कुल वही अभिप्राय होता है जो गद्य-भाग का अथवा जो उसकी पूरक-स्वरूप होती हैं। शब्दों में भी बहुत थोड़ा ही हेर-फेर होता है, अक्सर गद्य-भाग को गाथा-बद्ध कर के रख दिया जाता है। इस गाथा-भाग को भी बृद्ध-बचन की सी प्रामाणिकता देने के लिये उसका उपसंहार करते हुए अन्त में लिख दिया जाता है, 'यह अर्थ भी भगवान् ने कहा, ऐमा मैंने मुना।' इस प्रकार गद्य-भाग और गाथा-भाग दोनों एक दूसरे के साथ जुड़े हुए हैं। 'इतिबृत्तक के प्रत्येक मृत्र की यही शैली है। इसका दिग्दर्शन करने के लिये एक पूरे सूत्र को उद्धृत कर देना आव-रयक होगा। एकक-निपात के इस तीयरे सृत्र को लीजिये— "ऐमा मैंने सुना—

भगवान् ने यह कहा, पूर्ण पृष्प (अर्ह्त्) ने यह कहा, "भिक्षुओ ! एक वस्तु को छोड़ो । मैं तुम्हारा साक्षी होता हूँ तुम्हें फिर आवागमन में पड़ना नहीं होगा । किस एक वस्तु को ? भिक्षुओ ! मोह ही एक वस्तु को छोड़ो । मैं तुम्हारा साक्षी होता हूँ तुम्हें फिर आवागमन में पड़ना नहीं होगा ।"

भगवान् ने यह कहा । इसी सम्बन्ध में यह कहा जाता है-

जिस मोह के कारण मृढ बन कर प्राणी बुरी गतियों में पड़ते हैं, उसी मोह को तत्त्वदर्शी मनुष्य सम्यक् ज्ञान की प्राप्ति के लिये छोड देते है, छोड़ कर वे इस लोक में फिर नहीं आते।

यह अर्थ भी भगवान ने कहा, ऐसा मैने मुना ।"

विद्वानों में इस बारे में कुछ मत-भेद है कि 'इतिवृत्तक' के गद्य और पद्य भाग में कौन अधिक प्राचीन या प्रामाणिक है। किन्तु उपर्युक्त उद्धरण से यह स्पष्ट है कि संकलनकर्ता ने भी गद्य-भाग में रक्खे हुए अंश को ही बुद्ध-वचन के रूप म उद्धृत किया है और फिर उसकी व्याख्या-स्वरूप गाथा-भाग को जोड़ दिया है, जिसकी प्रशंसा मात्र करने के लिये ही उसने अन्त में यह अर्थ भी भगवान ने कहा, ऐसा मैंने सुना, जोड़ दिया है। वास्तव में, जैसा संकलनकर्ता ने स्वयं कहा है, गाथा-भाग वास्तविक बुद्ध-वचन का, जो गद्य में है, अर्थ (अत्थो) ही है। मूल-बुद्ध-वचन के साथ इस प्रकार उसकी अर्थ-कथा देने की प्रवृत्ति त्रिपिटक के कुछ अन्य अंगों में भी देखी जाती है। 'इतिवृत्तक' में इसी प्रवृत्ति का अनुमरण किया गया जान पड़ता है। अतः 'इतिवृत्तक' के गाथा-भाग का उसके गद्य-भाग में उसी प्रकार का सम्बन्ध है जैसा 'उदान' के गद्य-भाग का उसके गाथा-भाग

के साथ। 'उदान' में गाथा-भाग मुख्य प्रामाणिक बुद्ध-वचन है। उसकी पृष्ठभूमि के रूप में ही वहां के गद्य-भाग का उपयोग है। कुछ कुछ इमी प्रकार 'इतिवृत्तक' में गद्य-भाग मुख्य प्रमाणिक बुद्ध-वचन है, जिसकी व्याख्या स्वरूप ही गाथा-भाग की अवतारणा की गई है। अतः 'इतिवृत्तक' के पद्य-भाग की अपेक्षा उपके गद्य-भाग की ही प्रमाणवत्ता और प्राचीनता हमें अधिक मान्य होगी। शैली की दृष्टि मे भी यही निष्कर्ष ठीक जान पड़ना है। 'इतिवृत्तक' का गद्य सरल, स्वाभाविक और आलङ्कारिक कृत्रिमताओं से रहित है। अतः उसको मुल बुद्ध-वचन मानना अधिक युक्ति-युक्त जान पड़ना है। निःमन्देह यह भाग शास्ता के मृख मे ही निकला हुआ है। एक एक शब्द यहाँ 'धर्म-मेघ' (धर्म रूपी मेघ-बुद्ध) की वर्षा मे अभी तक आई है। ए० जे० एडमंड्म के इस कथन से हम अक्षरणः महमत हैं कि "यदि 'इतिवृत्तक' बुद्ध-वचन न हो तो और कुछ भी बुद्ध-वचन नहीं है।" हमें 'इतिवृत्तक' को इसी गौरव-दृष्टि से देखना है।

'इतिवृत्तक' के पहले निपात में, जैसा पहले कहा जा चुका है, उन सुनों का संग्रह है जिनका सम्बन्ध एक संख्या वाली वस्तुओं से हैं। इसी निपात में से एक पूरे सुन का उद्धरण पहले दिया भी जा चुका है। इसी प्रकार राग द्वेप, कोध, ईप्यां आदि पर भी सुत्र हैं। यह निपात तीन वर्गों म विभक्त हैं, जिनमें से प्रत्येक में कमशः १०, १० और ७ सूत्र हैं। इस निपात का मेनभाव-सृत (मैत्री-भाव सृत्र—-१।३।७) तो भाषा और भाव की दृष्टि से बड़ा ही सुन्दर हैं। उसके भ गद्य-भाग को उद्धृत करना यहाँ उपयुक्त होगा। भगवान् कहते हैं, "भिक्षुओ! पुनर्जन्म के आधारभूत सब पुण्यकर्म मिलकर भी उस मैत्री भावना के जो चित्त की विमुक्ति है, सोलहवें अंश के भी बराबर नहीं होते। भिक्षुओ! मैत्री भावना ही सब पुण्यकारी कर्मों से अधिक चमकती है, प्रभासित होती है, क्योंकि वह चिन्त की विमुक्ति ही हैं। भिक्षुओ! जैसे तारागणों का सारा प्रकाश मिलाकर भी एक चन्द्रमा के प्रकाश के सीलहवें अंश के भी बराबर नहीं होता...—जैसे वर्षा के अन्त में शर्य ऋतु में जब अकाश साफ और मेघों से रहित होता है तो सूर्य वहाँ आरोहण कर अन्धकार-ममूह को विच्छित्त कर चमकता है...... जैसे भिन्नुओ! रात के पिछले पहर में, प्रत्युप काल के समय, शुक्त-

तारा चमकता है...भिक्षुओ ! मैत्री भावना भी सब पृष्यकारी कर्मों के उत्पर चमकती है, प्रभासित होती है, क्योंकि वह चित्त की विमुक्ति ही है।"

## सुत्तनिपात<sup> १</sup>

मृत-निपात भी खुइक-निकाय का धम्मपद के समान ही अत्यन्त महत्वपूर्ण ग्रन्थ है. यह पि हिन्दी में वह अभी इतना लोक-िश्य नहीं हुआ जितना धम्मपद । फिर भी मौलिक बौद्ध धर्म और बौद्ध माहित्य की दृष्टि से इस ग्रन्थ-रत्न का अत्यन्त ऊँचा स्थान है। अशोक ने भाब्र शिला लेख में जिन मात बुढ़ो-पदेशों के नाम दिये है उनमें से तीन अकेले सुत्तनिपात में है, यथा मोनेथ्य मृते = नालक सुत्त; मृति गाथा = मृति मृत्त एवं उपितसपमने = मारिपुत्त-सुत्त । मृत-निपात की भाषा बैदिक भाषा के बहुत अधिक समीप है। वैदिक भाषा की विविधहपता और उसके अनेक प्रकार के व्यत्ययों का विवरण हम पहले दे चुके हैं। रे जिन अनेक प्रयोगों को बाद में चल कर संस्कृत ने छोड़ दिया, सुत्त-निपात में हमें ज्यों के त्यों मिलते हैं। संस्कृत और पालि का विकास समकालिक है, पर चंकि पालि विशेषतः जन-भाषा थी उसने

१. नागरी लिपि में डा० बापट द्वारा सम्पादित, पूना १९२४। पर यह संस्करण आज कल अप्राप्य है। सन् १९३७ (बुद्धाब्द २४८१) में खुद्दक-निकाय के अन्य दस ग्रन्थों के साथ-साथ सुत्त-निपात का भी नागरी लिपि में सम्पादन महापंडित राहुल सांकृत्यायन, भदन्त आनन्द कौसल्यायन और भिक्षु जगर्दीश काश्यप ने किया है। बर्मी बिहार सारनाथ (बनारस) द्वारा प्रकाशित। पर यह संस्करण भी अब नहीं मिलता। सुत्त-निपात के पाँच वर्गों में से प्रथम वर्ग (उरग वर्ग) का हिन्दी-अनुवाद भिक्षु धर्मरत्न ने किया है। साथ में मूल पालि भी दी है। प्रकाशक भिक्षु महानाम, मूलगन्धकुटी विहार, सारनाथ (बनारस), बुद्धाब्द २४८८ (१९४४ ई०)। सुत्त-निपात के शेष भाग का भी अनुवाद भिक्षु धर्मरत्न ने किया है, और इस समय प्रेस में है। बंगला में पूरे सुत्त-निपात का अनुवाद भिक्षु शीलभद्र ने किया है, जो कलकत्ता से सन् १९४१ में प्रकाशित हुआ है।

२. देखिए प्रथम परिच्छेद में पालि और वैदिक भाषा की तुलना।

\_ऋग्वेद की भाषा के उन अनेक प्रादेशिक प्रयोगों को ले लिया है जो वहाँ विद्य-मान हैं। अतः उसकी भाषा में पर्याप्त प्राचीनता है। अनेक गाथाओं में हमें इस प्रकार वैदिक भाषा के प्रभाव के लक्षण मिलते हैं। उदाहरणतः समहतासे (गाथा १४) पच्चायासे (१५), चरामसे, भवाममे (३२), आतुमान, सुवानि, सवाना (२०१), अवीवदाना (७८४) जैसे प्राचीन वैदिक प्रयोग हमें स्त-निपात की भाषा में, विशेषतः उसकी गाथाओं की भाषा में, मिलते हैं। इसी प्रकार 'जनेत्वा' के स्थान पर 'जनेत्व' (६९५) और कृष्पटिच्चस्सन्ति (७८४) जैसे प्रयोग भी बिलकूल ऋग्वेद की भाषा के प्रयोग हैं । सूत्त-निपात की गाथाओं के छन्द भी प्राय: वैदिक हैं । अन्ष्ट्भ्. त्रिष्ट्भ्, और जगती छन्दों की वहाँ अधि-कता∕ है और वैदिक छन्दों के समान गण का वन्धन भी नहीं है ⁰। भाषा के समान विचार के साक्ष्य से भी सत्त-निषात की प्राचीनता सिद्ध है। वैदिक युग के देवयजनवाद का पुरा चित्र हमें यहाँ मिलता है । उसका वर्णन इतना सजीव है कि वह प्रत्यक्ष अन्भव के आधार पर ही लिखा हुआ हो सकता है। भाषा और विचारों में सभी जगह एक निमर्गगत स्वाभाविकता और सरलता मिलती है जो बौद्धधर्म के विकास के प्रथम स्तर का पर्याप्त रूप से परिचय देती है। उसकी प्रभावशीलता भी इसीलिए अत्यन्त उच्चकोटि की है। बुद्ध-धर्म के नैतिक रूप का बड़ा सन्दर चित्र हमें सुन-निपात में मिलता है। उरग-सुन में निर्वाण-प्राप्ति के मार्ग को बताते हुए कहा गया है :

यो उप्पतितं त्रिनेति कोधं, विसतं सप्पविसं व ओसधेहि। सो भिक्ख जहाति ओरपारं, उरगो जिण्णमिव तचं पुराणं॥

जो भिक्षु चढ़े कोध को, सर्प-विष को औषध की तरह, शान्त कर देता है, वह इस पार (अपने प्रति आसिक्त) और उस पार (दूसरे के प्रति आसिक्त) को छोड़ता है, साँप जैसे अपनी पुरानी केंचुळी को। 'साँप जैसे अपनी पुरानी केंचुळी को' कैसी सुन्दर उपमा है!

१. देखिये सुत्त-निपात (भिक्षु धर्मरत्न-कृत हिन्दी अनुवाद, प्रथम भाग) की वस्तुकथा में भिक्षु जगदीश काश्यप का 'सुत्तनिपात की प्राचीनता' सम्बन्धी विवेचन , पृष्ट ३-५

धनिय-सुत्त में गृहस्थ-सुख और ध्यान-सुख की तुलना की गई है, जिसके उद्धरण का मोह संवरण नहीं किया जा सकता। धनिय गोप पुत्र, स्त्री, धन, धान्यादि से समृद्ध है। वह एक सुखी गृहस्थ किसान है। वर्षा-काल में वह उद्गार कर रहा है:—

भात मेरा पक चुका। दूध दुह लिया। मही (गंडक) नर्दा के तीर पर स्वजनों के साथ वास करता हूं। कुटी छा छी है। आग सुलगा छी है। अब हे देव! चाहो तो खूब बरमो!

मक्खी मच्छर यहाँ पर नहीं हैं। कछार में उगी घास को गौवें चरती है। पानी भी पड़े तो वे उसे सह लें। अब हे देव! चाहो तो खूब बरसो!

मेरी ग्वालिन आज्ञाकारी और अचंचला है। वह चिरकाल की प्रिय संगिनी है। उसके विषय में कोई पाप भी नहीं सुनता। अब हे देव! चाहो तो खूब बरसो!

मं आप अपनी ही मजदूरी करता हूँ। मेरी सन्तान अनुकूछ और नीरोग है। उनके विषय में कोई पाप भी नहीं सुनता। अब हे देव ! चाहो तो खूब बरसो।

मेरे तरुण बैल और बछड़े हैं। गाभिन गायें हैं और तरुण गायें भी, और सब के बीच वृषभराज भी हैं। अब हे देव ! चाहों तो खूब बरसो !

खुटे मजबूत गड़े हैं, मुंज के पगहे नये और अच्छी तरह बटे हैं, बैल-भी उन्हें नहीं तोड़ सकते । अब हे देव ! चाहो तो खुब बरसो ।

पाँचवीं-छठी शताब्दी ईसवी पूर्व के मगध-कोसल के किसान के सुखी जीवन का कैसा सुन्दर चित्रण है, उसकी आशा-आकांआओ का कैसा सुन्दर निरूपण है ! ग्रामीण जीवन का यह चित्र, उसके सुख का यह आदर्श, आज भी उतना ही सत्य है जितना बुद्ध-काल में।

१. भिक्षु धर्मरत्न का अनुवाद, पृष्ठ ७-१० (कुछ अल्प परिवर्तनों के सिहत)

वेद की एक प्रार्थना में राष्ट्र की विभूति का चित्र खींचाँ गया है। पर उसके रंग इतने गहरे नहीं हैं, उसकी रेखाएं इतनी और स्पष्ट नहीं हैं, जितनी मुन्न-निपात के वर्णन की। इतना होते हुए भी मुखी कृषक के जीवन का वर्णन सुन्त-निपात में केवल एक पृष्टभूमि के रूप में है, वह स्वयं अपना लक्ष्य नहीं है। उसका वर्णन यहाँ उससे बड़े एक अन्य सुख की केवल अभिव्यक्ति के रूप में किया गया है। उस सुख का उपभोग भगवान् बुद्ध कर रहे हैं। उनके उद्गारों को कृपक के उद्गारों से पंक्तिशः मिलाइये। मही नदी के तट पर खुले आकाश में बैठे हुए भगवान् उमड़ते हुए बादलों को देख कर प्रसन्न उद्गार कर रहे हैं:—

मैं कोध और राग से रहित हूँ। एक रात के लिए मही नदी के तीर पर ठहरा हूँ। मेरी कुटी खुली है। अग्नि (रागाग्नि, द्वेषाग्नि, मोहाग्नि) बुक्त चुकी है। अब हे देव! चाहो तो खुब बरसो!

मैंने एक अच्छी तरणी बना ली है । भव सागर को तर कर पार चला आया । अब तरणी की आवश्यकता नहीं । हे देव ! चाहो तो खूब वरमो ।

मेरा मन वशीभूत और विमुक्त है, चिर काल से परिभावित और दान्त है । मुफ में कोई पाप नहीं ।हे देव ! चाहो तो ख़ब बरसो !

मैं किसी का चाकर नहीं। स्वच्छन्द सारे संसार में विचरण करता हूँ। मुफ्ते चाकरी से मतलव नहीं। हे देव ! चाहो तो ख़ूब बरसो !

मेरे न तरुण बैल है और न बछड़े, न गाभिन गाये है और न तरुण गायें और सब के बीच वृषभराज भी नहीं । हे देव ! चाहों तो खुब बरसों । भें

सांसारिक सुख और ध्यान-सुख को आमने-सामने रख कर कितनी सुन्दर तुलना है। सांसारिक मनुष्य कहता है 'उपधी हि नरस्म नन्दना, न हि सो नन्दित यो निरूपिध' अर्थात् विषय-भोग ही सनुष्य के आनन्द के कारण है। जिन्हें विषय-भोग नहीं, उन्हें आनन्द भी नहीं। पर राग-विमुक्त महात्मा कहति है ''उपधी हि नरस्स सोचना न हि सो सोचित यो निरूपिध'' अर्थात् विषय-भोग ही मनुष्य की चिन्ता के कारण हैं। जो विषय-रहित हैं, वे चिन्तित भी नहीं। दोनों आदर्शों का इससे अधिक सुन्दर निरूपण, इस नाटकीय गिन और संवाद-शैली के साथ, सम्भवतः सम्पूर्ण भारतीय साहित्य में नहीं मिल सकता। बौद्ध धर्म के आचार-तत्त्व के रूप को समभने के लिए भी यह प्रकरण अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं। इसी प्रकार 'खग्गविसाण मुत्त' में एकान्तवास का सुन्दर उपदेश दिया गया है। 'एको चरे खग्गविसाण कप्पो' (अकेला विचरे गेंडे के सीग की तरह) से अन्त होने वाली इन गाथाओं का सौन्दर्य भी अपना है।

्कसी भारद्वाज सुन में हम ५०० हल लेकर जुताई के काम में लगे हुए कृषि भारद्वाज नामक ब्राह्मण के साथ भगवान् के प्रसिद्ध काव्यात्मक संवाद को देखते हैं। भिक्षा के लिए मौन खड़े हुए भगवान् को देख कर कृषि भारद्वाज कहता है "श्रमण। मैं जोतता हूँ, बोता हूँ। श्रमण! तुम भी जोतो, बोओ। जोताई-बोआई कर खाओ।" भगवान् कहते हैं "ब्राह्मण! मैं भी जोताई बोआई करता हूँ, जोनाई बोआई कर खाता हूँ।" (अहम्पि खो ब्राह्मण कसामि च वपामि च किसत्वा च विपत्वा च भुञ्जामि) आगे भगवान् ने अपने इस कथन की व्याख्या की है, जो बड़ी सुन्दर हैं। चन्द-सुन में भगवान् ने मम्माजिन (मार्ग जिन) आदि चार प्रकार के श्रमणों की व्याख्या की है। पराभव-सुन में पतन के कारणों

१. भिक्षु धर्मरत्न का अनुवाद, पृष्ठ ७-१० (कुछ अल्प परिवर्तनों के साथ); भगवान् के इन उदगारों के साथ मिलाइये 'थेरगाथा' में प्राप्त भिक्षओं के इस प्रकार के उद्गार भी (आगे 'थेरगाथा' के विवेचन में)

को बतलाया गया है। वसल सुत्त में हम अग्नि-भारद्वाज नामक ब्राह्मण को भग-वान् के प्रति यह कहते सुनते है "मुण्डक! वहीं ठहर! श्रमण वहीं ठहर! वृषल वहीं ठहर! (तत्रेव मुण्डक, तत्रेव समणक, तत्रेव वसलक निट्ठाहीति)। भगवान् ने बिना कोध किए उस अग्निहोत्री ब्राह्मण को बतलाया कि वृषल किसे कहते हैं। लिज्जित होकर ब्राह्मण भगवान् बुद्ध का जीवन-पर्यन्त उपासक (गृह-स्थ-शिष्य) वना। हेमवत सुत्त में भगवान् बुद्ध के स्वभाव का वर्णन है। अन्य अनेक वातों के साथ कहा गया है कि उनका ध्यान कभी रिक्त नहीं होता—बुद्धों भानं न रिञ्चित । इसी प्रकार भगवान् बुद्ध के विषय में कहा गया है:

"उनका चित्त समाधिस्थ है। सब प्राणियों के प्रति वे एक समान है। इष्ट और अनिष्ट विषयक संकल्प उनके वश में है।" आलवक सुत्त आलवक यक्ष के साथ भगवान् का संवाद है, जिसकी तुलना महाभारत में युधिष्ठिर और यक्ष के संवाद से की जा सकती है। यक्ष के इस प्रश्न के उत्तर में कि सब रसों में कौन सा रस उत्तम है (कि सु हवे सादुतरं रसानं) भगवान् ने कहा है 'सच्चं हवे सादुतरं रसानं' अर्थात् सत्य ही सब रसों में उत्तम है।

ब्राह्मण वाविर और उनके शिष्यों के भगवान् से संवाद तो विश्व के दार्शनिक काव्य के सर्वोत्तम उदाहरण कहे जा सकते हैं। इसी प्रकार पब्बरजा, पधान और नालक सुन भी अपनी आख्यानात्मक गीतात्मकता के साथ साथ दार्शनिक गम्भीरता में अपनी तुलना नहीं रखते। सुन्त-निपात की विषय-वस्तु पाँच वर्गों में विभक्त हैं (१) उरगवग्ग (२) चूल वग्ग (३) महावग्ग (४) अट्ठकव्यग और (५) पारायण वग्ग। प्रथम वग्ग में १२ सुन्त हैं, यथा (१) उरग (२) धनिय (३) खग्गविसाण (४) किस भारद्वाज (५) चुन्द (६) पराभव (७) वसल (८) मेत्र (९) हेमवत (१०) आलवक (११) विजय और (१२) मुनि। द्वितीय वर्ग में १४ सुन्त है, यथा (१) रतन (२) आमगन्थ (३) हिरि (४) महामंगल (५) मुचिलोम (६) धम्मचित्य (७) ब्राह्मण-धम्मिय, (८) तावा (९) किसील (१०) उट्ठान (११) राहुल (१२) वंगीस (१३) सम्मापरित्वाजनिय और (१४) धम्मक। तीसरे वर्ग में १२ सुन्त है, यथा (१) पव्यज्जा (२) पथान (३) सुभासित (४) सुन्दरिक भारद्वाज (५) माध (६) समिय (७) सेल, (८) सल्ल

(१) बामेट्ठ (१०) कोकालिय (११) नालक और (१२) द्वायतानु-पस्सना। चौथे वर्ग में १६ सन हैं. यथा (१) काम (२) गुहट्ठक (३) दुट्ठक (४) मुद्धट्ठक (५) परमट्ठक (६) जरा (७) तिस्समेन्टेय, (८) पम्र (१) मागन्दिय, (१०) पुरामेद (११) कलहिववाद (१२) चूल वियृह (१३) महावियृह (१४) तुबटक (१५) अनदण्ड और (१६) सारिपुत्त। पाँचवें वर्ग में ये १७ सुन हैं, (१) वत्थुगाथा (२) अजितमाणवपुच्छा (३) तिस्समेन्तेयमाणवपुच्छा (४) पुण्णकमाणवपुच्छा (५) मेन्तगुमाणवपुच्छा (६) धोतकमाणवपुच्छा (७) उपसीवमाणवपुच्छा (८) नन्दमाणवपुच्छा (१) हेमकमाणवपुच्छा (१०) तोदेय्यमाणवपुच्छा (११) कप्पमाणवपुच्छा (१२) जतुकण्णिमाणवपुच्छा (१३) भद्रा-वृधमाणवपुच्छा (१५) उदयमाणवपुच्छा (१५) पोसालमाणवपुच्छा (१६) मोघराजमाणवपुच्छा और (१७) विगियमाणवपुच्छा।

यद्यपि सुन्त-निपात की गाथाओं के अनेक अंग, जिनमें आख्यान भी कहीं कहीं कलात्मक सुन्दरना के साथ अनुविद्ध हैं, उद्धरण की अपेक्षा रखते हैं, किन्तु विस्तार-भय से ऐसा नहीं किया जा सकता। वास्तव में सुन्त-निपात में सभी कुछ इतना महत्त्वपूर्ण, सभी कुछ इतना आकर्षक ह कि कुछ समभ में नहीं आता कि उसकी सुन्दरता का क्या नम्ना मामने रक्या जाय। वह सब का सब बौद्ध-माहित्य में जो कुछ भी अत्यन्त सुन्दर और अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है, उसका नम्ना है। फिर भी पाँचवें वर्ग (पारायण वग्ग) मे बृद्ध के समकालिक गोदावरी-तटवामी प्रसिद्ध वेदन ब्राह्मण बाबिर के १६ शिष्यों के भगवान बुद्ध के साथ जो उदान्त-गम्भीर मंलाप हुए उनका कुछ दिग्दर्शन तो आवश्यक ही है। यहाँ हम देखेंगे कि वैदिक परम्परा के सच्चे साधकों ने भी बुद्ध को कितनी जल्दी पहचान लिया था और उन्हें कितना ऊँचा स्थान दिया था।

### श्रजित-माण्य-पुच्छा

(अजित) "लोक किसमे ढंका है ? किससे प्रकाशित नहीं होता ? किसे इसका अभिलेपन कहते हो ? क्या इसका महाभय है ? "

(भगवान्) ''अविद्या में लोक उंका है, प्रमाद से प्रकाशित नहीं होता। १६

### ( २४२ )

तृष्णा को अभिलेपन कहता हूँ। जन्मादि दुःख इसके महाभय हैं।"

- (अजित) "चारों ओर सोते बह रहे हैं। सोतो का क्या निवारण हैं? सोतों का ढॅकना बतलाओ, किससे ये सोते ढॉके जा सकते हैं?"
- (भगवान्) "जितने छोक में सोते हैं, स्मृति उनका निवारण है। सोतो की की रोक प्रजा है, प्रजा से ये रोके जा सकते हैं।"
- (अजित) "हे मार्प ! प्रज्ञा और स्मृति नाम-रूप ही है। यह पूछता हैं, बतलाओ, कहाँ यह नाम-रूप निरुद्ध होता है?"
- (भगवान) "अजित ! जो तूने यह प्रश्न पूछा, उसे तुभो बतलाता हूँ, जहाँ पर कि सारा नाम-रूप निरुद्ध होना है। विज्ञान के निरोध से यह निरुद्ध हो जाता है।"

#### पुरगाक-मागाव-पुच्छा

- (पुष्णक) "हे तृष्णा-रहित मृल-दर्शी ! में आपके पास प्रश्न के सहित आया हूँ......जिन ऋषियों ने यज्ञ कत्पित किये, क्या वे यज्ञ-पथ में अ-प्रमादी थे ? हे मार्प ! क्या वे जन्म-जरा को पार हुए ? हे भगवान् ! तुम्हें यह पूछता हूँ, मुक्ते बताओ ।"
- (भगवान्) "वे जो हवन करते हैं, लाभ के लिए ही कामों को जपते हैं। वे यज्ञ के योग से भव के राग से रक्त हो, जन्म-जरा को पार नहीं हुए, ऐसा मैं कहता है।"
- (पुष्णक) "हे मार्ष ! यदि योग के योग (आसिक्त) से यज्ञों द्वारा जन्म-जरा को पार नहीं हुए तो हे मार्ष ! फिर लोक में कौन देव-मनुष्य जन्म-जरा को पार हुए, तुम्हे हे भगवन् ! में पूछता हूं। मुभे वतलाओ ?"
- (भगवान्) " छोक में बार-पार को जान कर, जिसको छोक में कही भी तृष्णा नहीं, जो शान्त, धूम-रहित, रागादि-विरत और आञा-रहित है वह जन्म-जरा को पार हो गया—मैं कहता हूँ।"

### मेत्तगू-माण्य पुच्छा

- (मेत्तग्) ''हे भगवान्! में तुम्हें पूछता हूँ, मुफ्ते यह बतलाओ, तुम्हें में ज्ञानी (बेदगू-वेदज) और भावितात्मा समफता हूँ। जो भी लोक में अनेक प्रकार के दुःख है, वे कहाँ से आये हैं ? '
- (भगवान्) ''दुःख की इस उत्पत्ति को पूछते हो। प्रज्ञानुसार में उसे तुम्हें कहना हूँ। तृष्णा के कारण ही लोक में अनेक प्रकार के हुःख उत्पन्न होते हैं।''

### धोतक माणव पुच्छा

- (धोतक) "हे भगवान् ! तुम्हे यह पूछता हूँ, महर्षे ! तुम्हारा वचन सुनना चाहता हूँ। तुम्हारे निर्घोष को सुन कर मैं अपने निर्वाण को सीख़ंगा।"
- (भगवान्) ''तो तत्पर हो. . . . .स्मृतिमान् हो, यहाँ से बचन सुन तुम अपने निर्वाण को सीस्रो ।''
- (बोतक) "मैं तुम्हें देव-मनुष्य-लोक में निलोंभ होकर विहरने वाला ब्राह्मण देखता हूँ। हे समन्तचक्षु! (चारों ओर ऑखों वाले) तुम्हे मैं नमस्कार करता हूँ। हे शक! मुफ्ते वाद-विवाद से छुड़ाओ।"
- (भगवान्) "हे घोतक! लोक में मैं किसी वाद-विवाद-परायण (कथंकथी) को छुड़ाने नहीं जाऊँगा। इस प्रकार श्रेष्ठ धर्म को जान कर तुम इस ओघ (भव-सागर) को तर जाओगे।"
- (धोतक) "हे ब्रह्म! करुणा कर विवेक-धर्म को मुक्ते उपदेश करो, जिसके अनुसार में यही शान्त और विमुक्त हो कर विचर्ह।"
- (भगवान्) ''धोतक ! इसी शरीर में प्रत्यक्ष धर्म को वतलाता हूँ, जिसे जान कर, स्मरण कर, आचरण कर, तू लोक में अशान्ति से तर जायगा।''

#### कप्प-माग्व पुच्छा

(कप्प) "बड़ी भयानक बाढ़ में सरोवर के बीच में खड़े, मुफ्ते तुम द्वीप (शरण-स्थान) बतलाओं, जिससे यह संसार फिर न हो।" (भगवान्) "दे कप्प । तुभे द्वीप बतलाता हूँ । अकिचनता ही सर्वोत्तम द्वीप है । इसे मै जरा-मृत्यु-विनाश रूप निर्वाण कहता हूँ '।'' आदि, आदि ।

# विमानवत्थु ऋौर पेतवत्थु

विमानवत्थु (विमानवस्तु) का अर्थ है विमानों या देव-आवामों की कथाएँ। इसी प्रकार पेतवत्थु का अर्थ है प्रेतों की कथाएँ। विमानवत्थु और पेतवत्थु में कम्याः देवताओं और प्रेतों की कहानियों के द्वारा कर्म-फल के सिद्धान्त का प्राकृत-जनोपयोगी दिग्दर्शन कराया गया है। देवता प्रकाश-रूप है। वे मृन्दर आवासों में रहते हैं। स्वर्ग-लोक नाना प्रकार के आमोद-प्रमोदों से पूरित है। इसके विपरीन प्रेत-योनि दु:खमय है। प्रेतों को नाना प्रकार के कष्ट भेलने पड़ते है। इस जन्म में जो नाना प्रकार के शुभ या अशुभ कर्म किये जाते हैं, उन्हीं के परिणामस्वरूप मृत्यु के उपरान्त कमशः देवताओं या प्रेतों की गतियाँ प्राप्त होती हैं, यह दिखाने के लिए ही विमानवत्थु और पेतवत्थु की रचना की गई है। इस प्रकार बौद्ध नैतिक-वाद ने यहाँ पौराणिक परिधान ग्रहण कर लिया है। ऐसा लगता है नैतिक प्रयोजन के लिए बौद्धों ने स्वर्ग-नरक मय प्राचीन पौराणिकवाद को स्वीकार कर लिया है। किन्तु स्वर्ग का लक्ष्य उन्होंने गृहस्थ-जनों के लिए ही रक्खा है। भिक्ष् का पद इससे बहुत अधिक ऊँचा है। वह तो निर्वाणका अभिलापी है। स्वर्ग-लोक भी उसके लिए एक बन्धन है, कामनाओं की तृष्ति का ही एक साधन है। वह तो कामनाओं से ऊपर उठ कर, मनुष्य और देवता सब का ही अनुशासक है। अतः यह ठीक ही है कि किसी भी भिक्षु को गुभ कर्म के परिणामस्वरूप स्वर्ग प्राप्त करते 'विमानवत्थु' में नही दिखाया गया । केवल सद्गृहस्थ ही शुभ कर्मों के परिणामस्वरूप स्वर्ग प्राप्त करते हुँ और वहाँ नाना प्रकार के रमण, ऋीडा दिव्य माल्य-धारण आदि का उपभोग करते है । विमानवत्थु'' में ८५ देव-आवासों

१. महापंडित राहुल सांकृत्यायन द्वारा बुद्धचर्या, पृष्ठ ३७३-३८४ में अनुवादित ।

२. देवनागरी लिपि में महापंडित राहुल सांकृत्यायन, भदन्त आनन्द कौसल्यायन तथा भिक्षु जगदीश काश्यप द्वारा सम्पादित (भिक्षु उत्तम द्वारा प्रकाशित, बुद्धाब्द २४८१ (१९३७ ई०)

(विमानों) का वर्णन है, जिन्हें सात वर्गों में विभक्त किया गया है। प्रथम वर्ग का नाम 'पीठ वग्ग' है। इसमें १७ देव-निवासों का वर्णन किया गया है। इसी प्रकार शेष ६ वर्गों में जिनके नाम क्रमश 'चित्तलता वर्गा', 'पारिच्छत्तक वर्गा', 'मज्जेट्ठ वग्ग', 'महारथ वग्ग', 'पायासि वग्ग' और 'सनिविखत्त वग्ग' हैं, ऋमशः ११, १०, १२, १४, १० और ११ देव-निवामों का वर्णन किया गया है। केवल नाम और थोड़े से आमोद-प्रमोदों को छोड़ कर प्राय: प्रत्येक देव-आवास के वर्णन की गैली और मुल भावना एक ही है। कोई देवता किसी आवास-विशेष में आमोद-प्रमोद करता हुआ दिखाई पड़ता है। उसे देख कर कोई भिक्षु (मोग्गल्लान) उससे पूछता है "हे देवते ! तू सुन्दर वर्ण से युक्त है। अपने शुभ्र वर्ण मे तू श्क-नारा के समान मारी दिशाओं को आलोकित कर रहा है। मनुष्यों को प्रिय लगने वाले सारे भोग तुर्भे प्राप्त है। हे महानुभाव देवते ! मैं तुभसे प्≅ता हूँ—≁मनुष्य होते हुए तुने क्या पुण्य किया था जिसके फलस्वरूप तुभे ये सब भोग मिले--- "पुच्छामि तं देवि महानुभावे मनुस्सभूता किमकासि पुञ्जं . . . . यस्य कम्मस्सिदं फलं ।'' देवता प्रसन्न हो कर अपने मनुष्य रूप में किए हए पुण्यादि का वर्णन करता है—-"महानुभाव भिक्ष! सुन, मै तुफे अपने मनुष्य-रूप में किए हुए पृष्य को वनलाना है। प्राण-हिंसा से विरत, मुषावाद से विरत, संयत, सदा शील से संवृत हो कर मैं चक्षुष्मान्, यशस्वी, गोतम का उपासक था. . . . . . . इसी कारण मेरा यह शुभ्र वर्ण है। इसी कारण में दिशाओं को आलोकित कर रहा हूँ।" सब वर्णनों की प्रायः यही बानगी है। बौद्ध धर्म में जन-साधारण के लिए जिस नीति-विधान का आदर्श रक्खा गया है उसी का दिग्दर्शन ये करते है। अधिक काव्यमय नवीनता इनमें न होते हए भी वे केवल उन नैतिक गुणों को जिन्हें बौद्ध धर्म में सद्गृहस्थों के लिए साधारणतः आदरणीय माना गया है, बार बार हमारी स्मृति में अङ्कित करने का प्रयत्न करते हैं। आज इसमे अधिक विमानवत्थु के वर्णनों का महत्व हमारे लिए नहीं माना जा सकता। उनकी पौराणिक पृष्ठभूमि तो निश्चय ही बौद्ध धर्म के उत्तरकालीन विकास की म्चक है, अतः उसे बृढ-शासन का उतना आवश्यक अंग मानने की गलती नहीं करनी चाहिए। काव्यात्मक गुण भी उनके अन्दर अधिक नही है। 'पेतवत्थु' में ५० प्रेतों की कहानियाँ है, जिन्हें ४ भागों में विभक्त किया गया है, यथा (१) पेतवत्थु,

(२) उरग पेतवत्थु, (३) उब्बरी पेतवत्थु और (४) धातु विवण्ण पेतवत्थु। पेतवत्थु' में प्रेतों की कहानियों के द्वारा यह दिखाया गया है कि किस किस दुष्कर्म के कारण परलोक में क्या क्या दुःख भोगने पड़ते हैं। उदाहरण के लिए एक भिक्षु की कथा देखिए। भिक्षु नारद किसी प्रेत से पूछते हैं—"तेरी सम्पूर्ण काया शुभ्र है। तू सारी दिशाओं को अपने कान्त वर्ण से आलोकित भी कर रहा है। किन्तु तेरा मुख श्कर का है। तूने पूर्व जन्म में क्या कर्म किया था?" प्रेत उत्तर देता है "नारद! मैं काया से संयत था, किन्तु वाणी मे असंयत था। इसी लिये नारद! मेरा यह ऐसी अवस्था है जिमे तू देखता है। हे नारद! जैसा तुमने स्वयं देखा है, मैं भी तुम्हें कहता हूँ—मुख मे पाप न करना, तािक तुम्हें भी कहीं शूकर के मुख वाला न होना पड़े।" इस प्रकार शुभ कर्म का परिणाम मरने के बाद शुभ और अशुभ कर्म का अशुभ होता है, इसी नैतिक सत्य को क्रमशः 'विमानवर्त्थ्' और 'पेतवत्थ' में दिखलाया गया है।

## थेरगाथा<sup>3</sup> श्रौर थेरीगाथा<sup>४</sup>

थेरगाथा और थेरीगाथा खुद्दक-निकाय के दो महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ हैं। इन दो ग्रन्थों में क्रमशः बुद्धकालीन भिक्षु और भिक्षुणियों के पद्य-बद्ध जीवन-संस्मरण हैं।

कायो ते सब्बसोवण्णो सब्बा ओभासते दिसा । मुखं ते सूकरास्स एव कि कम्मं अकरी पुरे ।

२. कायेन सञ्जतो आसि वाचा आसि असञ्ज्ञातो । तेन मे तादिसो वण्णो यथा पस्सिस नारद ।

तं त्यहं नारव बूमि सायं दिट्ठं इवं तया । मा कासि मुखसा पापं मा खो सुकर-मुखो अह ति । पेतवत्यु (खेत्तूपमा पेतवत्यु)

३. ४. महापंडित राहुल सांकृत्यायन, भदन्त आनन्द कौसल्यायन तथा भिक्षु जगदीश काश्यप ने इन दोनों प्रन्थों का सम्पादन देवनागरी लिपि में किया है जिसे भिक्षु उत्तम ने बुद्धाब्द २४८१ (१९३७ ई०) में प्रकाशित किया है। प्रोफेसर भागवत ने भी थेरीगाथा का सम्पादन नागरी लिपि में किया है, जिसे बम्बई विश्व विद्यालय ने सन् १९३७ में प्रकाशित किया है। 'थेरीगाथा'

थेरगाथा में २५५ भिक्षओं के उद्गार हैं, जब कि थेरीगाथा में ७३ भिक्षणियों के। · थेरगाथा में १२७९ गाथाएँ (पद्य) है जो २१ निपातों (वर्गों) में विभक्त हैं। थेरीगाथा में ५२२ गाथाएँ है जो १६ निपातों में विभक्त है। वास्तव में थेरगाथा मे थेरीगाथा अधिक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है, क्योंकि यहाँ भिक्ष्णियों की आत्मीयता और यथार्थवादिता अधिक स्पष्ट भुळुकृती है। थेरगाथा में अन्तर्जगत् के अनुभवों की बहुळता है, जबकि थेरीगाथ येक्तिक ध्विन प्रधान है । थेरगाथा में स्रम्य प्राकृतिक वर्णनों की अधिकता है। भिक्षुओं के ध्यान के प्रसंग में ये वर्णन वहाँ स्वभावतः आ गए हैं । किन्तू भिक्षणियों ने अपने जीवन की वास्तविक परिस्थितियों पर ही अधिक पर्यवेक्षण किया है। दोनों के ही उद्गारों में जीवन के करुण पक्ष के अन्भव की अधिक अभिव्यक्ति है। फिर भी वहाँ निराशा नहीं है। बृद्ध-शासन का अवलम्बन पा कर दोनों ने ही उस गंभीर और शान्त सुख का स्पर्श किया है, जो जीवन की विषमताओं और कट्ताओं को घोल डालता है और उन पर मनुष्य की विजय का स्चक बनता है। किसी किमी भिक्षु के शब्दों में नारी के प्रति विरक्त भाव भी है। इसी प्रकार किसी किसी भिक्षणी ने पुरुष के द्वारा उस पर किये गए अत्याचार का भी दु:खप्र्वक स्मरण किया है। मानव-जीवन की ये सामान्य विषमताएँ है। इनसे हमें किसी विशेष सिद्धान्त को यहाँ निकालने का प्रयत्न नहीं करना चाहिए। अब हम थेर और थेरी गाथाओं से कुछ उद्धरण दे कर उनकी विषय-वस्तु की विशेषताओं को स्पष्ट करेंगे। स्थविर आतुम अपने अनुभव का वर्णन करते हुए कहते हैं–मैने वृद्ध, दुःखी, व्याधि से मारे हुए, समाप्त आय-संस्कार वाले, पृरुप को इन आँखों से देखा। बस इन (दु:खों) से निष्कमण पाने के लिए मैंने सारे मनोरम भोगों को छोड़ कर प्रव्रज्या ले छी ै।" स्थविर विलिय का अनुभव भी मार्मिक हैं ''मेरे बाल बनाने के लिए नाई मेरे पास आया।

का अनुवाद (परमत्थदीपनी के आधार पर भिक्षुणियों की जीवनियों के सहित, लेखक ने किया है, जो सस्ता साहित्य मंडल, नई दिली, द्वारा प्रकाशित हो चुका है) ।

जिण्णञ्च दिस्वा दुक्खितञ्च व्याधितं मतञ्च दिस्वा गतमायुसंखयं ।
 ततो अहं निक्खमितुन पर्व्वांज पहाय कामानि मनोरमानि ।।गाथा ७३

उसके हाथ में दर्पण ले कर मैं अपने शरीर का प्रत्यवेक्षण करने लगा। काया की तुच्छता को मैने देखा। मेरा अन्धकार वहीं विदीर्ण हो गया! अहंकार का वस्त्र फाड़ डाला गया। सारे आवरणों से मैं अब विमुक्त हो गया! अब मेरे लिए पुनर्जन्म होना नहीं है।" एक विषयी पुरुप बुद्ध-शासन को सुन कर किस प्रकार प्रव्रजित हो गया है, यह स्थविर किम्चिल के शब्दों में सुनिये, "बुरे चिन्तन में लगा हुआ में पहले इस काया के श्रृंगार-सार्थन में लगा रहता था। मैं उद्धत था, चपल था, एवं काम-वासना से बुरी तरह व्यथित था। सौभाग्यवश आदित्य-वन्धु भगवान बुद्ध ने, जो मेरे जैमों का उपाय करने में कुशल हैं, अपने उपदेश से मुक्ते सत्पथ पर लगा दिया। अब संसार से मेरा चित्त अनासकत हो चुका है।" स्थविर नन्द का गम्भीर अनामकत भाव देखिये, "चित्त समाधि-मग्न नहीं है और दूसरे इसकी प्रशंसा करने है। यदि चित्त समाधि-मग्न है और दूसरे इसकी निन्दा करते हैं। यदि चित्त अच्छी प्रकार समाधि-मग्न है और दूसरे की निन्दा व्यर्थ ही है। " अवार समाधि-मग्न है, तो दूसरे की निन्दा व्यर्थ ही है। " वित्त अच्छी प्रकार समाधि-मग्न है, तो दूसरे की निन्दा व्यर्थ ही है। " वित्त अच्छी प्रकार समाधि-मग्न है, तो दूसरे की निन्दा व्यर्थ ही है। " वित्त अच्छी प्रकार समाधि-मग्न है, तो दूसरे की निन्दा व्यर्थ ही है। " वित्त अच्छी प्रकार समाधि-मग्न है, तो दूसरे की निन्दा व्यर्थ ही है। " वित्त अच्छी प्रकार समाधि-मग्न है, तो दूसरे की निन्दा व्यर्थ ही है। " वित्त अच्छी प्रकार समाधि-मग्न है , तो दूसरे की निन्दा व्यर्थ ही है। " वित्त अच्छी प्रकार समाधि-मग्न है, तो दूसरे की निन्दा व्यर्थ ही है। " वित्त व

वस्तुतः 'थेरगाथा' की दो बड़ी विशेषताएँ हैं, भिक्षुओं के आन्तरिक अनुभव का वर्णन और उनका प्रकृति-दर्शन। भिक्षुओं ने संस्कारों की अनित्यता को देख कर मांमारिक जीवन से बैराय लिया है। चित्त की शान्ति ही उनके लिए सब से बड़ा सुख है। जीवन के प्रति न उनमें उत्मुकता है और न विषादमय दृष्टिकोण।

१. फेसे मे ओलिखिस्सन्ति कप्पको उपसंकिम । ततो आदासं आदाय सरीरं पच्च-वेक्खिसं । तुच्छो कायो अदिसित्थ, अन्धकारे तमो व्यगा । सब्बे चोला समुच्छिन्ना नित्थ दानि पुनब्भवो' ति "।। गाथाएँ १६९-१७०

२. अयोनिसोमनसीकारा मण्डनं अनुयुक्त्रिसं । उद्धतो चपलो चासि कामरागेन अट्ठितो । उपायकुसलेनाहं बुद्धेनादिच्चबन्धुना । योनिसो पटिपिज्जित्वा भवे चित्तं उदब्बहिन्ति ॥ गाथाएँ १५७-१५८

३. परे च नं पसंसन्ति अत्ता चे असमाहितो । मोघं परे पसंसन्ति अत्ता हि म्रस-माहितो ।।

परे च नं गरहन्ति अत्ता चे सुसमाहितो । मोघं परे गरहन्ति अत्ता हि सुसमा-हितो ॥ गाथाएँ १५९-१६०

वे केवल शान्त और गम्भीर है। अनासिकत उनके जीवन का मुख्य लक्षण है। जिन्होंने विषयों को वमन के समान छोड़ दिया है, सुख-दुःख जिनके लिए अर्थहीन हो गए हैं, जीत और उप्ण जिनके लिए समान है, ऐसे साधकों की मानसिक दशाओं का वर्णन ही हमें 'थेरगाथा' में मिलता है। भिक्षु-जीवन के आदर्श को धर्म-मेनापित सारिपुत्र ने सदा के लिए समरणीय जब्दों में व्यक्त वरते हुए अपने विषय में कहा है:——

नाभिनन्दामि मरणं नाभिनन्दामि जीवितं । कालञ्च पटिकङ्कामि सम्पजानो पटिस्सतो ॥ नाभिनन्दामि मरणं नाभिनन्दामि जीवितं । कालञ्च पटिकङ्कामि निब्बसं भतको यथा ॥

(न मुभे मरने की इच्छा है, न जीने की अभिलाषा। ज्ञान पूर्वक सावधान हो मैं अपने समय की प्रतीक्षा कर रहा हूँ। न मुभे मरने की इच्छा है, न जीने की अभिलाषा। काम करनेके बाद अपनी मजूरी पाने की प्रतीक्षा करने वॉले दास के समान मैं अपने समय की प्रतीक्षा कर रहा हूँ)

धर्मसेनापित सारिपुत्र के पिरिनिर्वाण पर महामोग्गल्लान स्थविर ने संस्कारों की अनित्यता पर जो भाव प्रकट किए हैं, वे भगवान् के उन महाशिष्य के हृदय के अन्तस्तल तक हमें 'ठे जाते हैं। 'अनिच्चा वत संखारा' का उद्गार करने हुए महा-मोग्गल्लान स्थविर कहते हैं—

तदासियं भिसनकं तदासि लोमहसनं । अनेकाकारसम्पन्ने सारिपुत्तम्हि निब्बुते ॥ र

यह भीषण हुआ, यह रोमांचकारी हुआ। अनेक ध्यान-समापत्तियों से सम्पन्न सारिपुत्र परिनिर्वृत्त हो गये !

१. गाथाएँ १००२-१००३; स्थिवर संकिच्च ने भी इन भावों की पुनरावृत्ति की है, गाथाएँ ६०६-६०७ और अंशतः स्थिवर निसभ ने भी, गाथा १९६; मिलिन्दप्रदन में भी इन गाथाओं को उद्धृत किया गया है। देखिये मिलिन्द-प्रदन, पृष्ठ ५५ (भिक्षु जगदीश काक्ष्यप का अनुवाद )

२. गाथाएँ ११५८-११५९।

भिक्षुओं ने स्त्री के कामिनी-रूप पर विजय प्राप्त की है। उसके प्रलोभनों में वे नहीं आ सकते, ऐसा उन्होंने प्रसन्नतापूर्वक कहा है। एक अलंकृता, सृवसना, मालाधारिणी, चन्दन लेप किये हुए नर्तकों को महापथ के बीच में नृत्य-गान करते हुए भिक्षु ने देखा है। उसी समय उसने वासना के दुष्परिणाम पर चिन्तन किया है, अगुभ-भावना की है, और इस प्रकार अपने चिन्त को विमुक्त किया है। स्त्री के रूपादि की आमित्त को भिक्षुओं ने सब दु: का कारण माना है। असि कामि के सबते हुए बस कर उन्होंने उसके अनित्य और अगुभ रूप की भावना की है और सत्य का दर्शन किया है। स्त्री के सामित्र और अगुभ रूप की भावना की है और सत्य का दर्शन किया है। स्त्री की काया के ही नहीं, उन्होंने अपनी काया के भी अगुभ, तुच्छ रूप

ततो मे मनसीकारो . . . . . ततो चित्तं विमुच्चि मे ॥२६९-७०; मिलाइये गाथाएँ ४५९-४६५ भी जहाँ 'पैरों में महावर लगाये हुए' (अल-त्तकता पादा) सुवसना, अलंकृता, स्मित करती हुई वेक्ष्या ने भिक्षु के सामने गृहस्थ-जीवन में प्रवेश का प्रस्ताव रक्खा है 'अहं वित्तं ददामि ते' (में तुभे धन देती हूँ) यह कहते हुए, पर भिक्षु के उसे मृत्यु का पाश समभ कर अशुभ की भावना की है और सत्य का साक्षात्कार किया है। "काम-वासना में दुष्परिणाम देख कर मैने चित्तमल-रहित अवस्था को प्राप्त कर लिया" (कामेस्वादीनवं . . . . . पत्तो मे आसवक्खयो—गाथा ४५८); मिलाइये "अंकेन पुत्तमादाय भरिया मं उपागिम . . . . . ततो मे मनसीकारो . . . . . ततो चित्तं विमुच्च मे", आदि गाथाएँ २९९-३०१ भी

सचे पि एत्तका भिय्यो आगमिस्सन्ति इत्थियो ।
 नेव मं ज्याधियस्सन्ति धम्मे स्विम्ह पतिदिठतो ॥ गाथा, १२११

२. अलंकता सुवसना मालिनी चन्दनुस्सदा । मज्भे महापथे नारी तुरिये नच्चति न हुकी ॥ गाथा, २६७

इत्थिरूवे इत्थिरसे फोट्ठब्बे पि च इत्थिया । इत्थिगन्धेसु सारत्तो विविधं विन्दते दुखं ।। गाथा ७३८

४. अपविद्धं मुसानिस्मं खञ्जन्तिं किमिही फुटं। आतुरं असुचिं पूर्ति पस्स कुल्ल समुस्मयं। गाघा ३९३ मिलाइये 'धिरस्थु पूरे

का दर्शन ज्ञान-दर्शन की प्राप्ति के लिए किया है। एक भिक्षु ने हमें बताया है कि भिक्षु होने से पहले वह एक राज-पुरोहित का पुत्र था और जाति-मद और भोग और ऐश्वर्य के मद से मतवाला रहता था, किन्तु अब उसका सब मान, मद और अस्मिमान छूट चुका है और वह प्रमन्न और ज्ञान्त है। इसी प्रकार एक अन्य भिक्षु ने हमें बताया है कि पहले राजा होने ममय किम प्रकार उसके हाथी की ग्रीवाओं में सूक्ष्म वस्त्र लटकने थे, पर वहीं आज परिग्रह-रहित मुख में ध्यान करना है। उच्च मंडलाकार दृढ़ अट्टलिकाओं और कोठों में वह पहले हाथ में खड़्ग धारण किये मिपाहियों और पहरेदारों द्वारा रिक्षत होने हुए भी वासपूर्वक मोता था, पर आज वहीं बिना किमी त्रास के, मम्पूर्ण भयों से विमुक्त हो कर वन में प्रवेश कर ध्यान करना है। उच्च दूर भिक्षु (ज्ञालव) ने हमें बताया है कि वह पहले नीच कुल में उत्पन्न हुआ था। दरिद्र था और भोजन भी नहीं पाता था। सूखे फूलों को बीन बीन कर वह बेचता था और अपनी जीविका कमाता था। उसका कर्म हीन था। अपने मन को नीचा कर के वह अनेक मनुष्यों की वन्दना करता था। एक दिन भिक्षु-संघ के साथ मगध के उत्तम नगर (राजगृह) में प्रवेश करने हुए भगवान सम्यक् सम्बुद्ध को उसने देखा। वह आगे

दुगन्धे . . .' आदि गाथा २७९ तथा गाथा ११५० भी।

१. धम्मादासं गहेत्वान ज्ञाणदस्सनपत्तिया । पच्चवेक्ष्वं इमं कायं तुच्छं सन्तरबाहिरं ॥ गाथा ३९५

२. जातिमदेन मत्तोहं भोगैसरियेन च ।.....मानं मदञ्च छड्डेत्वा विष्यसन्नेन चेतसा । अस्मिमानो समुच्छिन्नो सब्बे मानविधा हता ॥४२३-४२८

बढ़ कर भगवान् की बन्दना करने गया। पुरुषोत्तम (बुद्ध) उस पर क्रुपा करके स्वयं खड़े हो गए। फिर सर्वलोकानुकम्पक कारुणिक शास्ता ने उससे कहा "आ भिक्षुं! यही उसकी उपसम्पता हुई। आज भिक्षु की यह हालत है कि इन्द्र और ब्रह्मा भी आकर अञ्जलिबाँध कर उमको प्रणाम करते हैं। भिक्षुओं के आन्तरिक जीवन का एक अन्ठा चित्र हमें स्थिवर तालपुट के आत्मोद्गार में मिलता है। इम भिक्षु ने अपने चित्त को सम्बोधन कर कुछ महनीय उद्गार किए हैं जिनकी तुलना समर्थ रामदास के 'मनाचेश्लोक' और गोस्वामी तुलसीदास के 'विनय-पित्रका' के अनेक पदों से अच्छी प्रकार की जा सकती है। वैसे तो तालपुट स्थिवर द्वारा उच्चिरत सभी गाथाएँ (१०९१-११४५) उद्धरणीय है, परन्तु यहाँ स्थानाभाव से केवल कुछ का उद्धरण ही उपयुक्त होगा। स्थिवर तालपुट अपने मन को सम्बोधन करते हुए कहते है, "हे चित्त! जैसे फल की इच्छा करने वाला मनुष्य वृक्ष को लगाकर फिर उसकी जड़ को ही तोड़ने की इच्छा करे, उसी प्रकार हे चित्त! मुक्को चल और अनित्य इस संसार में लगातार तू वैसा ही करता है! . . . . . हे चित्त! सर्वत्र ही तो मैने तेरे वचन को किया है, अनेक पूर्व

१. नीचे कुलम्हि जातोहं दलिद्दो अप्पभोजनो । हीनं कम्मं ममं आसि अहोसि पुष्कछड्डको ॥६२

नीचं मनं करित्वान विन्दिस्सं बहुकं जनं ।६२१ अथ अहसासि सम्बुद्धं भिक्खुसंघपुरक्खतं पविसन्तं महावीरं मगधानं पुर-त्तमं ।। ६२२

निक्खपित्वान व्यामंगि वन्तितुं उसपसंकींम । ममेव अनुकम्पाय अट्ठासि पुरिसुत्तमो ॥६२३ ततो कारुणिको सत्था सब्बलोकानुकम्पको । एहि भिक्खूति मं आह सा मे आसुपसम्पदा ॥६२५

.....इन्द्रो ब्रह्मा च आगन्त्वा मं नर्मास्ससु पञ्जलि ॥६२८

२. रोपेत्वा रुक्खानि यथा फलेसी मूले तर्र छेत्तु तमेव इच्छिसि। तथूपमं चित्त इदं करोसि यं मं अनिच्चिम्ह चले नियुञ्जसि ॥११२१ जन्मों में भी तो मैने तुभे कभी कुपित नहीं किया। तू मेरे ही अन्दर से उत्पन्न हैं, इसलिए कृतजतावण हे चित्त ! मैने तेरे लिए चिरकाल तक दुःख में मंसरण किया हैं ! हे चित्त ! तू ही ब्राह्मण बनाता है और तू ही क्षत्रिय रार्जीप। हे चित्त ! तेरे ही कारण वैश्य और शृद्र बनते हैं और देवत्व भी पाने हें तेरे ही कारण! हे चित्त ! तेरे ही कारण असुर बनते हैं नरक-योनियाँ भी तेरे ही कारण है। हे चित्त ! पशु-पक्षी की योनियाँ और पितरों की योनियों में भी तू ही डालता है । धिक् ! धिक् ! रे चित्त ! अत्र तू आगे का क्या करना चाहता है। अत्र तू मुभे अपना वणवर्ती बना न सकेगा।" उ यही भिक्षु आगे कामना करता है:—

कदा नु हं दुब्बचनेन वृत्तो ततो निमित्तं विमनो न हेस्सं। अथो पसट्ठो पि ततो निमित्तं तुट्ठो न हेस्सं तदिदं कदा मे ॥४

अर्थात्—कव मैं अपने लिए प्रयुक्त दुर्वचनों को सुनकर उनके कारण दुःखी और उदासीन नहीं हूँगा, और इसी प्रकार अपनी प्रशंसा किये जाने पर उसके कारण प्रसन्न भी नहीं हूँगा—क्या कभी मेरे ऐसे दिन आयेंगे ? आदि, आदि ।

अपने पुत्र भिक्षु को वृद्ध के साथ देखकर एक पिता उसका अभिनन्दन करता है:--

१. सब्बत्थ ते चित्त वचो कतं मया बहूसु जातिसु न मे सि कोपितो । अउभत्त-सम्भवो कतञ्जुताय ते दुक्खें चिरं संसरितं तया कते ।।११२६

२ तबेव हेतू असुरा भवामसे, त्वं मूलकं नेरियका भवामसे । अथो तिरच्छान गतापि एकदा पेतत्तनं वापि तबेव वाहसा ॥११२८ त्वञ्जेवनो चित्त करोसि ब्राह्मणो त्वं खित्तया वापि राजिदसी करोसि । वेस्सा च सुद्दा च भवाम एकदा, देवत्तनंवापि तवेव वाहसा ॥११२७

३. घो घी परं कि मम चित्त काहिस न ते अलं चित्त वसानुवत्तको । ११३४; मिलाइये . . . . . . . . नाहं अलं तुय्ह वसे निवत्तितुं ।११३२

४. गाथा ११००; मिलाइये तुलसीदास "कबहुँक हौ यहि रहिन रहौँगो । . . . . . परुष बचन अति दुसह स्रवन सुनि तेहि पावक न दहौँगो । बिगतमान, सम सीतल मन . . . . . . " विनय-पत्रिका ।

जैसे पर्वत-गुफा में दो सिंह एक दूसरे को देखकर नाद करें, उसी प्रकार दोनों ज्ञानी एक दूसरे का अभिनन्दन करने हुए कहते हैं :——मार को सेना-सिहन जीत कर हम दोनों वीरों ने संग्राम विजय किया है ।

अपने प्रवृजित पुत्र को देखकर माता विलाप करती है। पुत्र उसे सम-भाता हुआ कहता हैं:—माता ! मृत पुत्र के लिए माता रो सकती हैं, अथवा उस पुत्र के लिए भी जो जीवित होते हुए भी उसे दिखाई नहीं देता, अनुपस्थित है। माता ! मैं तो जीवित हूँ और तू मुभे सामने देख भी रही है। फिर माता ! मेरे लिए तू रोदन क्यों करे ?

> मतं वा अम्म रोदन्ति वो वा जीवं न दिस्सिन। जोवन्तं मं अम्म दिस्सन्ती कस्मा मं अम्म रोदिस।।<sup>२</sup>

पर्वत-गुफाओं में ध्यान करते हुए अनेक भिक्षुओं के चित्र हमें 'थेरगाथा' में मिलते हैं। पांगुक्ल धारी (गुदड़ी धारी) भिक्षु पर्वत-गुफा में सिंह के समान सुशोभित है——'सोभित पंसुकूलेन सीहो व गिरिगब्भरे'। उद्मी प्रकार भिक्ष की अचल, ध्यानस्थ अवस्था का वर्णन करते हुए कहा गया है: जिस प्रकार सुदृढ़ पर्वत निश्चल और सुप्रतिष्ठित होता है, उसी प्रकार जिस भिक्षु का मोह नष्ट हो चुका है, वह अचल पर्वत के समान किम्पत नहीं होता।

यथापि पव्वतो सेलो अचलो सुपतिट्ठितो। एवं मोहक्खया भिक्ख पव्यतो' व न वेथति॥४

इस प्रकार भिक्षु-जीवन के बाह्य और आन्तरिक रूप के अनेक चित्र हमें 'थेरगाथा' में मिलते हैं । उनके आन्तरिक अनुभवों और ध्यानी जीवन का पूरा परिचय हमें यहाँ मिलता है ।

तन्दिन्त एवं सपञ्ञा सीहा व गिरिगब्भरे।
 वीरा विजितसंगामा जेत्वा मारं सवाहनं।। गाथा १७७

२. गाथा ४४

३. गाथा १०८१

४. गाथा १०००

भिक्षुओं ने अपनी साधना में प्रकृति का कितना सहयोग लिया था, इसका भी पूरा दर्शन हमें 'थेरगाथा' में मिलता हैं। 'थेरगाथा' में इस प्रकार वन्य और पार्वत्य दृश्यों के तथा वर्षा और शरद आदि ऋनुओं के जितने सुन्दर, संश्लिष्ट चित्र प्रसंगवश आ गये हैं, वे उसकी एक विभृति वन गये हैं। 'थेरगाथा' के प्रकृतिवर्णन की तुलना भारतीय साहित्य में केवल वाल्मीिक के इस विषय-सम्बन्धी वर्णनों से की जा सकती है। उसकी उदात्तता, सरलता और सूक्ष्म निरीक्षण सब अद्वितीय हैं। विन्टरिनत्ज ने 'थेरगाथा' के प्रकृति-वर्णनों को 'भारतीय गीति-काव्य के सच्चे रत्न' कहा हैं। प्रस्तुत लेखक ने 'पालि साहित्य में प्रकृति-वर्णन' शीर्षक लेख में पालि साहित्य, विशेषतः 'थेरगाथा', में प्राप्त प्रकृति-वर्णन का विस्तृत विवेचन करते हुए भारतीय काव्य-साहित्य में उसके स्थान को निर्धारित किया है। अतः यहाँ केवल मंक्षेप से ही कुछ कहना उपयुवत होगा।

भिक्षुओं का जीवन प्रकृति से गहरे रूप से सम्बद्ध था। गिरि-गृहा, नदी-तट, वन-प्रस्थ, पुआल-पुज अथवा किसी छाई हुई या विना छाई हुई ही कृटिया में ध्यान करते हुए भिक्षुओं को वर्षा, जीत आदि ऋनुओं के परिवर्तन का और पृथ्वी और आकाश के अनेक रंगों और रूपों के परिवर्तन का साक्षान् अनुभव होता था। प्रकृति के अनेक रूपों की प्रतिक्रिया उनके चिन्न पर कँसी होती है, इसके अनेक चित्र वे 'थेरगाथा' में हमारे लिए छोड़ गये हैं। उनमें से कुछ का अवलोकन करना यहाँ आवश्यक होगा।

ं मूसलाधार वर्षा हो रही है। ध्यानस्थ भिक्षु अपनी कुटिया में बैठा है। हाँ, उसकी कुटिया छाई हुई है। भिक्षु उद्गार करता है:--

१. "The Real Gems of Indian Lyric Poetry" इन्डियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १०६

२. धर्मदूत, अप्रेल-मई १९५१

२. वर्षा होने वाली है। भगवान् मही (गंडक) नदी के तट पर खुली कुटिया (विवटा कुटि) में बैठे हैं। देखिये सुत्त-निपात, गाथा १९ (धनिय-सुत्त)

बरमो देव ! यथासुख वरसो ! मेरी कृटिया छाई हुई है। (ठंडी) हवा अन्दर न आ सकने के कारण वह सुखकारी है। मेरा चित्त समाधि में दृढतापूर्वक लीन है। (कामासिकत से) विमुक्त हो च्का है। निर्वाण के लिए उद्योग चल रहा है। बरसो देव ! यथा मुख वरसो । एक दूसरे भिक्ष ने इसी अनुभव को इनसे भी अधिक सुन्दर गब्दों में व्यक्त किया है मन्दर गीत के समान देव बरसता है! मेरी कृटिया छाई हुई है! (ठंडी) हवा अन्दर न आ सकने के कारण वह सुखकारी है ! उसमें शान्त-चित्त, ध्यानस्थ में बैठा हैं। बरसो देव ! जितनी तुम्हारी इच्छा हो बरसो ! सुन्दर गीत के समान देव बरसता है ! मेरी कुटिया छाई हुई है! (ठंडी) हवा अन्दर न आ सकने के कारण वह सुखकारी है ! उसमें शान्त-चित्त में ध्यान कर रहा हूँ ! वीत-राग ! वीत-द्वेष ! वीत-मोह ! वरसो देव ! जितनी तुम्हारी इच्छा हो बरसो ! २

१. छन्ना मे कुटिका सुखा निवाता वस्स देव यथासुखं । चित्तं मे सुसमाहितं विमुत्तं आतापी विहरामि वस्स देवा 'ति । गाथा १

२. वस्सिति देवो यथा सुगीतं, छन्ना मे कुटिका सुखा निवाता। तस्सं विहरामि वूपसन्तो, अथ चे पत्थयिस पवस्स देव।। वस्सिति देवो यथा सुगीतं, छन्ना मे कुटिका सुखा निवाता। वीतरागो....वीतदोसो.....वीतमोहो...अथ चे पत्थयिस पवस्स देवा' ति।। गाथाएँ ३२५-३२९

ंवस्मित देवो यथा सुगीतं' (सुन्दर गीत के समान देव वरसता है!) कैसी सुन्दर उपमा है! प्राकृतिक सौन्दर्य का कैसा मनोज प्रत्यक्षीकरण है! भड़ी लगाकर बरसते हुए बादल के समान सुन्दर गीत की वर्षा के सौन्दर्य को भी देखने की क्षमता वीतराग भिक्ष में है। पर ध्यान का सुख तो इसमें भी बड़ा है:

पञ्चिङ्गिकेन तुरियेन न रति होति तादिसी । यथा एकगाचित्तस्स सम्मा धम्म<sup>ं</sup> विपस्सतो ॥ १

(पञ्चिविध तूर्यध्विनि (सङ्गीत) से भी वैसा आनन्द प्राप्त नहीं होता, जैसा एकाग्र चित्त पुरुष का धर्म के सम्यक् दर्शन करने से उत्पन्न होता है) अतः ध्यान का सुख ही भिक्षु के लिए सब से बड़ा सुख है और प्रश्कृतिक सौन्दर्य उसके लिए इसी ध्यान का उद्दीपन बनता है।

वर्षाकाल है। सुन्दर नीली ग्रीवा वाल, कलगीधारी मोर अपने सुन्दर मुखा से बोल रहे हैं। कितनी मधुर है उनकी गर्जन ! विस्तृत पृथ्वी चारों ओर हिरियाली से भरी हुई है। सारी सृष्टि जल से ब्याप्त है। आकाश में जल-पूरित कृष्ण मेघ छाये हुए हैं। ध्यान के लिए यह उपयुक्त अवसर है। भिक्षु को प्रसन्नता है कि उसका ध्यान अत्यन्त सुचारु रूप से चल रहा है। बुद्ध-शासन के अभ्याम में वह सुन्दर रूप से अप्रमादी है। यदि प्रकृति में उल्लास और उत्माह है, तो भिक्षु का मन भी सुन्दर है। उसे भी उत्माह होता है अत्यन्त पवित्र, कुशल, दुदंर्श, उत्तम, अच्युन पद (निर्वाण) का साक्षात्कार करने के लिए। वर्षाकालीन सौन्दर्य के बीच ध्यानस्थ भिक्षु के इस पराक्रम को देखिये :---

नन्दन्ति मोरा सुसिखा सुपेखुणा सुनीलगीवा सुमुखा सुगज्जिनो । सुसद्दला चापि महा मही अयं सुव्यापितम्बु सुवलाहकं नभं।। - सुकल्लरूपो सुमनस्स भायितं सुनिक्खमो साधु सुबुद्धसासने। सुसुक्कसुक्कं निपुणं सुदुद्दसं फुसाहितं उत्तममच्चुतपदं॥

छतके नीचे बैठे हुए, मित्र परिजनादि से घिरे हुए, सांसारिक मनुष्यके समान वर्षा का मौन्दर्य केवल दूर से अवलोकन करने की वस्तु भिक्षु के लिए नहीं थी ।

१. गाथा ३९८, मिलाइये गाथा १०७१

२. गाथाएँ २११-२१२

उसके लिए वर्षा अपने सम्पूर्ण आकर्षण और भय के साथ ही आती थी। उसके रीद्र रूप का भी वह उसी प्रकार प्रत्यक्ष अनुभव करता था जैसे उसके मधुर गीत के समान स्रवित होने का। अकेला ध्यानस्थ भिक्षु भयंकर गुफा में बैठा है। बादल बरस रहा है और आकाश में गड़गड़ा रहा है। भयंकर मुसलाधार वर्षा और आकाश में निरन्तर बिजली की गड़गड़ाहट ! पर भिक्षु को भय कहाँ ? निर्भयता उसका स्वभाव है, उसकी 'धम्मता' है। अतः उसे न भय है, न स्तम्भ है और न रोमांच ! स्थिवर मम्बुल कच्चान के अनुभव को उनके शब्दों में ही मुनिये:

देवो च वस्सित देवो च गळंगळायति एकको चाहं भेरवे बिले विहरामि। तस्स मथ्हं एककस्स भेरवे बिले विहरतो नित्य भयं वा छिम्भितत्तं वा लोमहंसो वा॥ धम्मता ममेसा यस्स मे एककस्स भेरवे बिले विहरतो नित्य भयं वा छिम्भितत्तं वा लोमहंसो वा॥

भिक्षुओं की वृत्ति वर्षाकालीन प्राकृतिक सौन्दर्य और विशेषतः ध्यान के लिए उसकी उपयुक्तता पर बहुत रमी है। सुन्दर ग्रीवा वाले मोरों का बोलना और एक दूसरे को बुलाना भिक्षुओं के लिए ध्यान का निमंत्रण है। शीत वायु में कलित विहार करते हुए मोर भिक्षु को ध्यान के लिए उदबोधन करते है:

नीला सुगीवा मोरा कारंवियं अभिनदन्ति। ते सीतवातकलिता सुन्तं भायं निबोधेन्ति॥ र

इसी प्रकार सप्पक स्थविर का भी वर्षाकालीन सौन्दर्य से प्रेरणा प्राप्त कर ध्यान के लिए बैठ जाना एक पवित्रताकारी वस्तु है। महास्थविर अपने

१. गाथाएँ १८९-१९०; निर्भयता-विहार के लिए देखिये स्थितिर न्यग्रीध का का उद्गार भी "नाहं भयस्स भायामि सत्था नो अमतस्स कोविदो। यत्थ भयं नावितट्ठित तेन मग्गेन वजन्ति भिक्खवो ।। गाथा २१

२.गाथा २२

प्रकृति-प्रेम और उसमे उत्पन्न ध्यान की इच्छा का वर्णन करते हुए कहते है :— जब स्वच्छ पांडुर पंख वाले बगुले काले मेघ से भयभीत हुए अपनी खोहों की खोज करते हुए उड़ते हैं। उस समय बाढ़ में शब्द करती हुई यह नदी मुफ्ते कितनी प्रिय लगती है!

जब स्वच्छ पांडुर पंख वाले वगुले काले मेघ से भयभीत हुए अपनी खोहों की खोज करते हुए उड़ते हैं,

और उनकी खोहें वर्षा के अन्धकार से ढ़ॅकी हुई है ! उस समय बाढ़ में शब्द करती हुई यह नदी मुभ्रे कितनी प्रिय लगती है !

इस नदी के दोनों ओर जामुन के पेड़ है, वहाँ मेरा मन कैसे न रमेगा ? महामार्ग के पीछे, नदी के किनारे पर अन्य अनेक निर्फारिणियाँ सुद्योभित है। जगे हुए मेंढ़क मृदुल नाद कर रहे हैं।

आज गिरि और नदी से अलग होने का समय नही है।

बाढ़ में शब्द करती हुई यह नदी कितनी मुरम्य, शिव और क्षेमकारी है ! मैं यहाँ ध्यान कहेंगा ।  $^{9}$ 

'नाज्ज गिरिनदीहि विष्पवाससमयो' (आज गिरि और नदी से अलग होने का समय नहीं हैं) इस उद्गार में भिक्षु ने प्रकृति-प्रेम की उस पूरी निष्ठा को रख दिया है, जो आज तक विश्व-साहित्य में कही भी ब्यक्त हुई है।

१. यदा बलाका सुचिपण्डरच्छदा कालस्स मेघस्स भयेन तिज्जता। पलेहिति आलयमालयेसिनी तदा नदी अजकरणी रमेति मं।। यदा बलाका सुचिपण्डरच्छदा कालस्स मेघस्स भयेन तिज्जता। पिरयेसितिलेन मलेन दिस्सिनी तदा नदी अजकरणी रमेति मं।। कन्नु तत्थ न रमेन्ति जम्बुयो उभतो तींह, सोभेन्ति आपगा कूलं महालेनस्स पच्छतो।। तामतमदसं घसुष्पहोना भेका मन्दवती पनादयन्ति नाज्ज गिरिनदोहि विष्पवाससमयो, खेमा अजकरणी सिवा सुरम्माति॥ गाथाएँ, ३०७-३१०

प्राकृतिक सौन्दर्य के बीच एकान्त ध्यान करते हुए जो आनन्द प्राप्त होता है उससे अधिक आनन्द और कुछ नहीं है, ऐसा साक्ष्य देते हुए एक स्थविर साधक ने प्रभावशान्त्री शब्दों में कहा है:

जब आकाश में मेघों की दुन्दुभी बजती है और पक्षियों के मार्गी में चारों ओर धाराकुल बादल चक्कर लगाने हैं;

उंस समय भिक्षु पहाड़ पर जाकर ध्यान करता है—इससे बड़ा आनन्द और कुछ नहीं है।

जव कुसुमों से आच्छादित नदियों के . . . .

किनारे पर बैठ कर सुन्दर मन वाला भिक्षु ध्यान करता है—इससे वड़ा आनन्द और कुछ नहीं है।

जब एकान्त वन में, अर्द्ध रात्रि में, बादल गड़गड़ा रहा है और श्कर दहाड़ रहे हैं,

उस समय पर्वत पर बैठा हुआ भिक्षु ध्यान करता है---इससे बड़ा आनन्द और कुछ नहीं है ! प

इसी परमानन्द को प्राप्त करने के लिए एक भिक्षु गिरिव्रज (राजगृह के समीप गृझक्ट पर्वत) जाने का इच्छुक है।

अहो ! कब में बुद्ध द्वारा प्रशंसित वन को जाऊँगा !
......
योगियों को प्रसन्नताकारी मत्त, कुंजरों से सेविन,
रमणीय, उस वन में मैं कब प्रवेश करूंगा !

तीरे निसिन्नो सुमनो व भायित ततो रितं परमतरं न विन्दित ॥
यदा निसीथे रिहर्तिम्ह कानने देवे गळन्तिम्ह नदन्ति दाठिनो ।
भिक्खु च पदभारगतो व भायित ततो रितं परमतरं न विन्दित ॥
गाथाएँ ५२२-५२४

उस सुपुष्पित शीत वन में, गिरि और कन्दराओं में, कब मैं अकेला चंक्रमण करूँगा। अकेला, बिना साथी के, उस रमणीय महावन में, एकान्त, शीतल, पुष्पों से आच्छादिन पर्वत पर, विमुक्ति-सुख से सुखी, मैं गिरिवज में कब विचरण करूँगा!

एक दूसरे स्थिवर (तालपूट) की भी इस इच्छा को देखिये:

कव में अकेला, विना किसी साथी के. (गिरिव्रज के) पर्वत-कन्दराओं में ध्यान करता हुआ विचर्हगा ! क्या कभी मेरे ऐसे दिन आयेंगे ? <sup>२</sup>

कब में एकान्त वन में विदर्शना भावना का अभ्यास करता हुआ निर्भय विचर्षेगा । क्या कभी मेरे ऐसे दिन आयंगे ? <sup>3</sup>

कब मैं वन के उन मार्गों पर जिन पर ऋषि (बुद्ध) चले, चलना हॅगा, और वर्षा काल के मेघ नये जल की बृष्टि सचीवर मुफ पर करते होंगे ! क्या कभी मेरे ऐसे दिन आयेंगे ? ४

कब मैं वन और गिरिग्हाओं में कलँगीधारी मय्र पक्षियों की मधुर ध्वनि

<sup>१. हन्व एको गिमिस्सामि अरञ्ञा बुद्धविष्णतं। गाथा ५३८
योगिपीतिकरं रम्मं मत्तकुञ्जरसेवितं।५३९
सुपुष्किते सीतवने सीतले गिरिकन्दरे।
......वंकिम स्सामि एकको।।५४०
एकािकयो अदुितयो रमणीये महावने ।५४१
विने कुसुमसञ्छन्ने पन्भारे नून सीतले।
विमृत्तिसुक्षेत सुक्षितो रिमस्सािम गिरिब्बजे।।५४५
२. कदा नु हं पद्धतकन्दरासु एकािकयो अदुितयो विहस्सं।.....तं मे</sup> 

इदं तं नु कदा भविस्सिति॥१०९१

३. विपस्समानी वीतभयो विहस्सं एको वने तं नु कदा भविस्सति ॥१०९३

४. कदा नु मं पावुसकालमेघो नवेन तोयेन सचीवरं मे । इसिष्पयातम्हि पथे वजन्तं ओवस्सते, तं नु कदा अविस्सति ॥११०२

को सुनकर अमृत की प्राप्ति के लिए जागरूक होकर ध्यान करूँगा ! क्या कभी मेरे ऐसे दिन आयेंगे ? १

फिर अपने मन को सम्बोधन कर भिक्ष कहता है:

1 1

हे चित्त ! उस गिरिव्रज में अनेक विचित्र और रंग बिरंगे पंखधारी पक्षी हैं। सुन्दर नीळी ग्रीवा वाले मोर हैं। (इन्द्र के घोष को सुनकर उसका अभिनन्दन करते हुए) वे नित्य ही मंजुल ध्वनि करते है। हे चित्त ! जब तू ध्यानी होकर वहाँ विचरेगा तो ये तुभे कितने ग्रीतिकर होंगे ! र

नये वर्षाजल में सिक्त कानन में, किसी गुहा-गृह में ध्यान लगाने हुए<sup>3</sup>.... मयूर और कौंच के रव से पूरित उस वन में, हाथी और व्याझों के सामने वसते हुए, <sup>४</sup> हे चित्त ! तुभ ध्यानी को ये कितने प्रीतिकर होंगे ॥ <sup>५</sup>

एक दूसरे ध्यानी भिक्षु को भी पर्वत कितने प्रिय है।

करेरि-वृक्षों की पंक्तियों से आपूर्ण, मनोरम भूमिभाग वाले . कुंजरों से अभिरुद्ध, रमणीय—वे पर्वत मुक्ते प्रिय हैं। नीले आकाश के समान वर्ण वाले, सुन्दर, शीतल जल मे परिपुर्ण, पवित्रताकारी

हाथियों के शब्दों से परिपूर्ण—वे पर्वत मुक्ते प्रिय है ! मुक्त ध्यानेच्छु, आत्मसंयमी, स्मृतिमान् भिक्षु के लिये पर्याप्त, मृग समृहों से सेवित ।

१. कदा मयूरस्स सिखण्डिनो वने दिजस्स सुत्वा गिरिगब्भरे रुतं । पच्चुट्ठिहत्वा अमतस्स पट्टिया संचिन्तये तं नु कदा भविस्सित ॥११०३

२ सुनीलगीवा सुसिखा सुपेखुणार्द्रेसुचित्तपत्तच्छदना विहंगमा। सुमञ्जूघोसत्थ-निताभिगज्जिनो ते तं रमिस्सन्ति वनम्हि भायिनं॥११३६

३. नवाम्बुना पावुससित्तकानने तींह गुहागेहगतो रिमस्सित । ११३५

४. मयूरकोञ्चाभिरुदम्हि कानने दीपीहि ब्यग्घेहि पुरक्खतो वसं। १११३

५. ते तं रिमस्सन्ति वनिम्ह भायिनं ।११३६ आदि,

अनेक पक्षि-समूहों से आकीर्ण—वे पर्वत मुक्ते प्रिय हैं । शीतकाल का पूरा अनुभव लेते हुए भी ध्यानी भिक्षुओं को हम 'थेरगाथा' में देखते हैं :

हेमन्त की शीतल काल रात्रि है! खाल को भी पार करने वाली, मन को भी विदीर्ण करने वाली, ठंडी हवा है!

भिक्षु! नू कैसे करेगा?

मॅने मुना है मगध निवासी लोग शस्यों की पूर्णता से सम्पन्न है। उनका जीवन सखी है। मैं भी उनके समान सुख अनुभव करता है।

शीत की यह रात में इस पुआल-पुंज में लेटकर बिनाऊँगा।<sup>२</sup>

इसी प्रकार एक दूसरे भिक्षु ने 'चारों ओर मनोरम द्रुम फुले हुए हैं' (दुमानि फुल्लानि मनोरमानि—गाथा ५२८) आदि रूप से वसन्त ऋतु का वर्णन कर<sup>3</sup> 'कालो इतो पक्कमनाय वीर' (हे वीर ! यह प्रक्रमण करने का समय हैं) इस प्रकार ध्यानमयी प्रेरणा दी है।

भगवान् ने मध्य रात्रि में उठ कर वोधिपक्षीय धर्मों की भावना करने का

नीलब्भवण्णा रुचिरा वारिसीता सुचिन्धरा।१०६३ वारणाभिरुदा ते सेला रमयन्ति मं।।१०६४ अलं भ्रायितुकामस्स पहितत्तस्स मे सतो।१०६६

नानादिजगणाकिण्णा ते सेला रमयन्ति मं॥१०६९

- २. छविषापक चित्तभद्दक . . . . . हेमिन्तिक सीतकालरित्तयो भिक्खु त्वं सि कथं किरिस्सिसि ॥सम्पन्नसस्सा मगधा केवला इति मे सुतं। पलालच्छन्नको सेय्यं यथञ्जे सुखजीविनो ॥२०७–-२०८
- ३. वसन्त ऋतु के सुन्दर वर्णन के लिए देखिये थेरीगाथा, गाथाएँ ३७१-३७२ आदि भी।

१. करेरिमालावितता भूमिभागा मनोरमा। कुञ्जराभिरुद्धा ते सेला रमयन्ति मं॥१०६२

आदेश दिया है। भिक्षु की रात्रि ध्यान करने के लिए है। एक भिक्षु का कहना है:

# न ताव सुपितं होति रत्ति नवखत्तमालिनी। पटिजग्गितुमेवेसा रत्ति होति विजानता॥

यह ताराओं से भरी रात सोने के लिए नहीं है। ज्ञानी के लिए यह रात जाग कर ध्यान करने के लिए है।<sup>२</sup>

इस प्रकार हम देखते हैं कि विशेषतः वन्य और पार्वत्य प्रकृति के अनेक सुन्दर संहिल्प्ट चित्र हमें 'थेरगाथा' में मिलते हैं। वेस्सन्तर जातक (संस्या ५४७) में भी हमें ऐसे अनेक चित्र मिलते हैं। महिष वाल्मीिक को छोड़कर ऐसे संहिल्प्ट वर्णन किसी प्राचीन या अर्वाचीन भारतीय किव ने नहीं किये हैं। जितना शम और विराग इन प्राकृतिक वर्णनों में 'थेरगाथा' में मिलता है, उतना अन्य किसी काल्य में नहीं। विश्व-साहित्य में प्रकृति का वर्णन अधिकतर कियों ने राग के उद्दीपन की दृष्टि मे ही किया है। वाल्मीिक के समान उदात्त वर्णन करने वाले किव बहुत कम हैं। हिन्दी के किवयों ने प्रायः संस्कृत के उत्तर-कालीन किवयों का अनुसरण कर प्रकृति को प्रृंगार रम के उद्दीपन के हप में ही चित्रित किया है। आधुनिक किव और माधकों को वाल्मीिक की ओर देखने के साथ-साथ रागशमनकारी 'थेरगाथा' के प्रकृति-वर्णनों की ओर भी देखना चाहिये।

'थेरीगाथा', जैसा अभी कहा गया, ५२२ पालि क्लोकों (गाथाओं) का संग्रह हैं जिसमें ७३ बुद्ध बौद्ध भिक्षुणियों के उद्गार सिन्निहित हैं। अत्यन्त संगीतात्मक भाषा में, आत्माभिव्यञ्जनात्मक गीतिकाव्य की शैली के आधार पर अपने जीवनानुभवों को व्यक्त करते हुए यहाँ बौद्ध भिक्षुणियों ने अपने जीवन-काव्य को गाया है। नैतिक सच्चाई, भावनाओं की गहनता और सब से बढ़कर एक अपराजित वैयक्तिक ध्वनि, इन गीतों की मुख्य विशेषताएँ हैं। निर्वाण की परम शान्ति मे भिक्षुणियों के उद्गारों का एक एक शब्द उच्छ्वसित है। यहाँ संगीत

१. गाथा १९३

२. मिलाइये, "या निशा सर्वभूतानां तस्यां जागित संयमी।" गीता २।६९

भी हैं और जीवन का सच्चा दर्शन भी। निर्वाण की परम शान्ति का वर्णन करते हुए भिक्षुणियाँ कभी थकती नहीं। जीवन की विषमताओं पर वे अपनी विजय का ही गीत गाती है। "अहो ! मैं कितनी मुखी हूँ!" यही उनके उद्गारों की प्रतिनिधि ध्विन है। बार बार उनका यही प्रसन्न उद्गार होता है "मीति-भूतिन्ह निब्बुता" अर्थान् निर्वाण को प्राप्त कर मैं परम शान्त हो गई, निर्वाण की परम-शान्ति का मैने साक्षात्कार कर लिया। भिक्षुणियों की गाथाओं में निराशावाद का निराकरण है, साधनालव्ध इन्द्रियातीत मुख का साक्ष्य है और नैतिक ध्येयवाद की प्रतिष्ठा है। बुद्ध-शासन की भावना से ओनप्रोत है, यह कहने की तो आवश्यकता ही नहीं। थेरीगाथा' की भावना-शैली से परिचित होने के लिये महाप्रजापती गोतमी की भगवान् बुद्ध के प्रति यह श्रद्धाञ्जल देखिये—

हे बुद्ध ! हे वीर ! हे सर्वोत्तम प्राणी ! तुम्हें नमस्कार ! जिसने मुफ्ते और अन्य बहुत से प्राणियों को दुःख मे उबारा । मेरे सब दुःख दूर हो गये, उनके मूल कारण वासना का भी उच्छेदन कर दिया गया !

आज मैंने दुःखिनरोध-गामी आर्य अप्टाङ्गिक मार्ग में विचरण किया । माता, पृत्र, पिता, भाई, स्वामिनी, मै पूर्व जन्मों में अनेक वार बतती रही! यथार्थ ज्ञान न होने के कारण मैं त्रमातार मंसार में घूमती रही! अब मैने इस जन्म में उन भगवान् (बुद्ध) के दर्शन किये, मुभ्ने अनुभव हुआ---यह मेरा अन्तिम शरीर है!

मेरा आवागमन क्षीण हो गया, अब मेरा फिर जन्म होना नहीं है ।

बहुतों के हित के लिये ही महामाया ने गोतम को जाना ! जिसने व्याधि और मरण मे आकुल जन-ममूह के दुःख-पुंज को काट दिया ! एक अन्य भिक्षुणी (चन्दा) अपने पूर्व के दुःख-मय जीवन का प्रत्यवेक्षण करती हुई कहती है——

विधवा और निःसन्तान—मैं पहले बड़ी सुभीबत में पड़ी थी, मित्र-साथी मेरे कोई नहीं थे, जाति-बन्धु मेरे कोई नहीं थे ! भोजन और वस्त्र भी मैं नहीं पाती थी !

## ( , २६६ )

लकड़ी और भिक्षापात्र लेकर घर से घर भिक्षा माँगती फिरती थी, गर्मी और सर्दी ने व्याकुल हुई, मँ सात वर्ष तक इनी प्रकार घूमती रही, एक दिन एक भिक्षुणी के दर्शन मुभ्ते हुए, उसने आदरपूर्वक भोजन और जल देकर मुभ्ते अनुगृहीत किया, फिर मैंने उसके पास जाकर प्रार्थना की—— मैं प्रवज्या लूंगी।

उस दयामयी पटाचारा ने मुभ्ते अनुकम्पापूर्वक प्रवज्या दी। फिर मुभ्ते धर्मोपदेश देकर उसने मुभ्ते परमार्थ में लगाया।

उसके उपदेश को सुनने के बाद मैंने उसके अनुशासन को पूरा किया।
अहो ! अमोध था देवी का उपदेश!

में आज तीनों विद्याओं को जानने वाली हूँ, सम्पूर्ण चित्त-मलों से रहित हूँ! पटाचारा भिक्षुणी की शिष्या तीम भिक्षुणियाँ किम प्रकार उसके प्रति अपनी कृतजना का भाव प्रदर्शित करती है, यह उनके उदगारों में देखिये—

"लोग मुमलों से अन्न कूट कूट कर वित्तार्जन करते और अपने स्त्री-पुत्रादि का पालन करते हैं।"

तो फिर तुम भी बृद्ध-शामन को पूरा क्यों नहीं करतीं, जिमे कर के पछताना नहीं होता ! अभी शीब्र पैर धोकर बैठ जाओ,

चिन की एकाग्रता से युक्त होकर बुद्ध-शासन को पूरा करो।''
पटाचारा के शासन के इन इन शब्दों को सुनकर हम सब पैर धोकर एकान्त
में ध्यान के लिये बैठ गई।

चित्त की ममाधि मे युक्त होकर हमने बुद्ध-शासन को पूरा किया ? रात्रि के प्रथम याम में हमने पूर्व-जन्मों का स्मरण किया !

रात्रि के मध्यम भाग में हम ने दिब्य चक्षुओं को विशोधित किया ! रात्रि के अन्तिम भाग में अन्ध्रकार-पुंज को विनष्ट कर दिया ।

भिक्षणी अम्बपाली ने अपनी वृद्धावस्था में अपने शरीर का प्रत्यवेक्षण कर जो उद्गार किये हैं, वे तो पालि-काव्य के सर्वोत्तम उदाहरण ही है। अम्बपाली अपने जीर्ण शरीर को देख कर कहती है—

किसी समय भौरे के समान कृष्ण वर्ण और घना मेरा केशपाश और सघन उपवन सी मेरी यह वेणी, पुष्पाभरणों और स्वर्णालंकारों से सुर्शित और सुशोभित रहा करती थी, वहीं आज जरावस्था में श्वेत, गन्धपूर्ण, विखरी हुई, जीर्ण सन के वस्त्रों जैसी भर रही है। मन्यवादी (वृद्ध) के वचन मिध्या नहीं होते!

गाढ़ नील मिणयों से ममुज्ज्वल, ज्योनिपूर्ण नेत्र आज शोभा विहीन है! नवयौवन के समय सुदीर्घ नासिका, कर्णद्वय और कदली-मुकुल के सदृश पूर्व की दन्तपंक्ति कमशः दुलकती और भग्न होती जा रही है।

वनवासिनी कोकिला के समान मेरा मधुर स्वर और चिकने शंख की भाँति सुघड़ ग्रीवा आज कम्पित हो रही है।

स्वर्ण-मंडित उँगलियाँ आज अयक्त एवं मेरे उन्नत स्तन आज ढुलकते शुष्क चर्म मात्र हैं ।

स्वर्ण न्पुरों से सुशोभित पैरों और किट-प्रदेश की गित आज श्री-विहीन है। आदि

प्रायः सभी भिक्षुणियों के उद्गारों में काव्यगत क्रियेपताएँ भरी पड़ी हैं. जिनका विवेचन यहाँ नहीं किया जा सकता। निश्चय ही भिक्षुणियों के उद्गारों की मार्मिकता और उनकी शान्त, गम्भीर ध्विन भारतीय साहित्य में अदितीय है और पालि-काव्य की तो वह अमूत्य सम्पत्ति ही है। जिन ७३ भिक्षुणियों के उद्गार 'थेरीगाथा' में सिन्निहित हैं, वे सभी बद्धकालीन हैं। बिल्क यों कहना चाहिये, वे सभी भगवान् बुद्ध की शिष्याएँ है। नारी जाति के प्रति भगवान् की कितनी अनुकम्पा थी, यह इसी में समभा जा सकता है कि उनमें से अनेक अपने को 'बुद्ध की हृदय से उत्पन्न कन्या' (ओरमा धीता बुद्धस्म) कह कर अभिनन्दित करती थीं । वे मानती थी कि 'जब चित्त सुसमाहित हैं, तो स्त्री-भाव इसमें हमारा क्या करेगा (इत्थिभावो नो

१. देखिये गाथाएँ ४६ एवं ३३६

कि कथिरा चित्तम्हि सुसमाहिते (गाथा ६१) । फलतः निर्वाण-प्राप्ति में उनका अधिकार था और उमे प्राप्त भी उन्होंने किया था, जिसके साक्ष्य-स्वरूप उन्होंने अपने उद्गार भी किये हे । महाराज शुद्धोदन की मृत्यु के उपरान्त भगवान् बुद्ध ने अपनी विमाता महाप्रजापती गोतमी को भिक्षणी होने की अनुमति दे दी थी। उसके साथ पाँच सौ अन्य शाक्य-महिलाएँ भी प्रव्रजित हुई थीं। कालान्तर में भिक्षणियों का एक अलग संघ ही वन गया था और नाना कुटों और नाना जीवन की अवस्थाओं से प्रव्रजित होकर उन्होंने शावय-मृनि के पाद-मूल में बैठकर-साधना का मार्ग स्वीकार किया था । इन्हीं में मे कुछ भिक्षणियाँ अपने जीवना-नुभवों को हमारे लिये छोड़ गई हैं जो 'थेरीगाथा' के रूप में आज हमारे लिये उप-लब्ध हैं । किस उद्देश्य से, किन कारणों से, किस सामाजिक परिस्थिति में, प्रत्येक भिक्षणी ने बृद्ध , धम्म और संघ की शरण ली थी, इसका विस्तत विवरण तो 'थेरीगाथा' की अर्थकथा 'परमत्थदीपनी' में उपलब्ध है, जो पाँचवीं शताब्दी ईसवी की रचना है। इसी के आधारं परयहाँ संक्षेप में यह दिखाया जा सकता है कि किन नाना कारणों से इन भिक्षणियों ने घर को छोड़कर प्रव्रज्या ली। इनमें से कुछ, जैसे मुक्ता (२) और पूर्णा (३) अपनी ज्ञान-सम्पत्ति की पूर्णता के कारण प्रव्रजित हुईं। कुछ ने घर के काम काज और दोपों से ऊब कर प्रव्रज्या ली, जैसे मुक्ता (११) गुप्ता (५६) और श्भा (७०) । धम्मदिल्ला (१६) ने पित की विरक्ति के कारण प्रव्रज्या ली । धम्मा (१७) मैत्रिका (२४) दिन्तका (३२) सिंहा (४०) मुजाता (५३) पूर्णिका (६५) रोहिणी (६७) गुभा (७१) चित्रा (२३) शुक्ला (३४) अम्बपाली (६६) <mark>अनोपमा</mark> (५४) तथा शोभा (२८) ते शास्ता में श्रद्धा के कारण प्रवज्या ली। प्रिय-जनों की मृत्यु और उनके विरह के कारण प्रवज्या लेने वाली भिक्षणियों में श्यामा (३६) उर्विरी (३३) किसा गोतमी (६३) वासेट्ठी\_(५१) सुन्दरी-नन्दा (४१) चन्दा (४९) पटाचारा (४७) तथा महाप्रजापती गोतमी हैं। पुत्रों की अकृतज्ञता शोणा (४५) की प्रव्रज्या का कारण हुई। भद्रा कुंडलकेणा और ऋषिदामी ने अकृतज्ञ, धर्न पतियों के कारण प्रव्रज्या ली। पति का अनुसरण कर भद्रा कापिलायिनी और चापा प्रव्रजित हुई । इसी प्रकार भाई (सारिपुत्र)का अन्मरण कर चाला, उपचाला और शिश्पचाला प्रव्रजित हो गईं।

बुद्ध-शिष्य को पराजित न कर संकने पर विमला प्रवृजित हो गई। जहाँ तक इन भिक्षणियों के वंश या सामाजिक कुल-शील आदि का सम्बन्ध है, ये प्रायः सभी परिस्थितियों की थीं। उदाहरणतः खेमा, समना, गैला और समेधा कोगल और मगध के राजवंशों की महिलाएं थी। महाप्रजापती गोतमी, तिष्या, अभि-रूपानन्दा, सन्दरी नन्दा, जेन्ती. सिंहा. निष्या, धीरा, मित्रा, भद्रा, उपशमा और अन्यतरा स्थिविरी, शाक्य और लिच्छवि आदि सामन्तों की लडकियाँ थी । मैत्रिकां, अन्यतरा उत्तमा, चाला, उपचाला, शिश्पचाला, रोहिणी, सन्दरी. शुभा, भद्रा कापिल।यिनी, मुक्ता, नन्दा, सकुला, चन्दा, गुप्ता, दन्तिका और शोभा ब्राह्मण-वंश की थीं। गृहपति और वैश्य (सेठ) वर्ग की महिलाओं में पूर्णा, चित्रा, स्यामा, उविरी, शुक्ला, धम्मदिल्ला, उत्तमा, भद्रा कुंडलकेया, पटाचारा, सुजाता, अनोपमा और पूर्णिका थी । अड्डकासी, अभय माता, विमला और अम्बपाली जैसी गणिकाएँ थीं । इसी प्रकार शुभा बढ़ई की पुत्री और चापा एक बहेलिये की लड़की थी। सारांग यह कि अनेक क्ल-गीलों से स्त्रियों ने बुद्ध-शासन में दीक्षा ग्रहण की थी । 'थेरीगाथा' में सिन्नहित इनके उदगारों और उनमें प्रतिध्वनित इनकी पूर्व जीवन-चर्याओं से पाँचवी-छठी शताब्दी ईस्वी पूर्व के भारतीय समाज में नारी के स्थान पर भी पर्याप्त प्रकाश पड़ता है। परन्तु 'थेरीगाथा' का मुख्य आकर्षण तो उसकी काव्य और साधना की भूमि ही है, जिसके विषय में पीछे काफी कहा जा चुका है।

हम देखते हैं कि प्रकृति-वर्णन की ओर जितनी प्रवृत्ति भिक्षुओं की है, उतनी भिक्षुणियों की नहीं। 'थेरीगाथा' में केवल शभा भिक्षुणी की गाथाओं में वसन्त का वर्णन है। वह अत्यन्त सुन्दर, संक्षिण्ट और सूक्ष्म निरीक्षण पर आधारित है। पर उसका लक्ष्य वहाँ केवल पृष्ठभूमि को तैयार कर देना है। युभा भिक्षुणी अपनी आँख को अश्रुजल-सिचित जल-बुद्बुद् मात्र कहती है। बाद में निर्विकार भाव से उसे निकाल कर कामी पुरुष को दे देती है। इसके प्रभाव में तीव्रता लाने के लिए ही यहाँ पृष्ठभूमि रूप में वसन्त का वर्णन किया गया है। वसन्त की शोभा काव्य का सत्य है, आँख का वर्णन विज्ञान का सत्य है। इन दो सत्यों को इतने सुन्दर ढंग से आमने-सामने रख कर काव्य में कभी वर्णन नहीं किया गया। भिक्षुणियों की प्रवृत्ति अपने आन्तरिक अनुभव के वर्णन

के साथ-साथ अपने पूर्व आश्रम के जीवन की अवस्थाओं के वर्णन की ओर ही अधिक है। भिञ्जओं में तो शीलव और जयन्त पुरोहित-पुत्र आदि कुछ-एक भिक्षुओं न ही हमें अपने पुर्व जीवन से परिचित कराया है । बाह्य जीवन की अपक्षा आन्तरिक अनुभव के प्रकाशन पर ही उनका ध्यान अधिक है, और उस अनुभव में इतना साम्य है कि कहीं-कहीं न केवल भिक्षओं के उद्गारों की भाषा ही ममान है, वित्क वे कई जगह व्यक्ति के प्रतिनिधि न होकर वर्ग (भिक्षु-वर्ग) के . ही प्रतिनिधि हो गये हैं। इसके विपरीत भिक्षुणियों के उद्गारों में व्यक्तिगत विशिष्टता की पूरी व्वनि विद्यमान है। उन्होंने अपने पारिवारिक और सामा-जिक जीवन के विषय में हमें वहुत कुछ बतलाया है। अपने पूर्व जीवन के सुख-दु:ख, हर्ष-विपाद आदि के बारे में भी उन्होंने बहुत कुछ कहा है। इस प्रकार अपने गृहस्थ-जीवन-के भभंटों की ओर संकेत मुक्ता, गृप्ता और शुभा भिक्षुणियों ने किया है । उब्बिरी, किया गोतमी और वाशिष्ठी भिश्चणियों के वचनों में उनके सन्तान-वियोग की पूरी फलक है। सुन्दरी नन्दा और चन्द्रा ने पति अ।दि सम्ब-न्धियों की मृत्य से प्रव्रज्या प्राप्त की, इसकी सूचना है। पटाचारा के शब्दों में उसके करुण जीवन की सारी गाथा छिपी हुई पड़ी है। भिक्षुणियों की अनेक गाथाएँ (११; २५-२६; ३५-३८; ६१; ७२-८१; ९९-१०१; १०७-१११; १५ ७-१५८, आदि, आदि) 'अहं' से ही प्रारम्भ होती है और उनकी आन्तरिक ध्वनि भी अपनी विशिष्टता लिए हुए है।

जहाँ तक विचार और काव्यगत मौन्दर्य का सम्बन्ध है, थेरगाथा और थेरीगाथा में अनेक ममानताएं हैं। जिस प्रकार भिक्षुओं ने अगुभ की भावना की हैं
उसी प्रकार भिक्षुणियों ने भी। "आज मेरी भव-बेड़ी कट गई!'मेरे हृदय में
बिंधा तीर निकल गया, 'तृष्णा की लौ सदा के किए बुक्त गई!' में सब मलों
से विमुक्त हूँ' 'अब में मर्वथा ज्ञान्त हूँ, निष्पाप हूँ' आदि भिक्षुणियों के उद्गार
अपना गम्भीर और ज्ञान्त प्रभाव लिए हुए हैं और मानव-मन को पवित्रता की
उच्च भूमि में ले जाते हैं। पटाचारा का यह उपदेश-वाक्य 'बुद्ध-शासन को पूरा
करों, जिसे करके पछताना नहीं होता। अभी शीघ्र पैर घोकर एकान्त (ध्यान)
में वैठ जाओ' कितना प्रेरणादायक है! भिक्षुणियों को जीवित विश्वास था
कि वे निर्वाण का साक्षात्कार कर सकती हैं। स्त्री-भाव की अशक्तता दिखाई

जाने पर एक भिक्षुणी (सोमा) आत्मिविञ्वासपूर्वक कह उठती है "जब चित्त अच्छो प्रकार समाधि में स्थित है, जीवन नित्य ज्ञान में विद्यमान है, अन्तर्ज्ञान पूर्वक धर्म का सम्यक् दर्शन कर लिया गया है, तो स्त्री-भाव इसमें हमारा क्या करेगा?" 'थेरीगाथा' में नाटकीय तत्त्व की कमी नहीं है और अनेक महत्त्व पूर्ण संवाद है। रोहिणी और उसके पिता का संवाद (२७१-२९०) मुन्दरी, उसकी माता और सारथी का संवाद (३१२-३३७) चापा और उसके पित का संवाद (२९१-३११) शैला और मार का संवाद (५७-५९) चाला और मार का संवाद (१८२-१९१) शिक्यूपचाला और मार का संवाद (१९६-२०३), उत्पलवर्णा और मार का का संवाद (२०४-२१२) आदि नाटकीय गित में परिपूर्ण है। पिनहारिन के रूपमें पूर्णा ने अपने पूर्व जीवन का जो परिचय दिया है, वह अपनो करणा लिए हुए है। अस्वपाली की गाथाओं में अनित्यता का चित्रण गीतिकाव्य के सम्पूर्ण सौन्दर्य के साथ हुआ है। सुन्दरी की गाथाओं (३१२-३३७) और ब्रुभा की गाथाओं (३६६-३९९) को विन्टर-नित्ज ने सुन्दर आख्यान-गीति कहा है ।

थेर और थेरीगाथाएँ कमशः उन भिक्षु और भिक्षुणियों की रचनाएँ हैं, जिनके नामों से वे सम्बन्धित हैं। जर्मन विद्वान् के.ई. न्यूमनने उन पर एक मनुष्य के मन की छाप देखी हैं। वौद्धधर्म की प्रभाव-समिष्ट के कारण जो स्वभावतः ही इन साधक और साधिकाओं के अनुभव-सिद्ध बचनों में होनी चाहिये, न्यूमन को यह भ्रम हो गया है। विन्टरनित्ज ने न्यूमन के मत से सहमित तो नहीं दिखाई पर कुछ भिक्षुओं की रचनाओं में भिक्षुणियों की रचनाएँ और इसी प्रकार कुछ भिक्षुणियों की रचनाओं में भिक्षुओं की रचनाओं में हैं। वनहीं हैं। एसा उन्होंने माना है। वस्तुतः बात यह है कि गाथाओं का संकलन विषय-कम से न होकर गाथाओं की

१. इन्डियन लिटरेचर , जिल्द दूसरी, पृष्ठ १०८-१०९

२. देखिये विन्टर नित्ज, इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १०२, पंद-संकेत १

३. इन्डियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १०१

संख्या के क्रम से हैं, जो कृत्रिम है। फिर संकलन में भी कहीं कुछ किम्याँ रह ही गई हैं। स्थिविरिणियों के साथ पुरुषों के संवाद भी 'थेरीगाथा' में कहीं कहीं पाये जाते ही है। दोनों की कथा भी कहीं कहीं मिलती दिखाई देती है। उदाहरणार्थ थेरीगाथा (२०४-२१२) में बहुद की माता उसे ज्ञान-मार्ग पर लगाती है और थेरगाथा (३३५-२३९) में वह उसे घत्यवाद देता है। जिस प्रकार तीन टेढी वस्तुओं (हॅसिया, हल और कुदाल) से मिन्न पाकर भिक्षु प्रसन्न हैं उसी प्रकार ओखल से, मूसल से और अपने कुबड़े स्वामी से मुक्ति पाकर भिक्षुणी प्रसन्न है। इसी प्रकार के वर्णनों से विन्टरनित्ज को गाथाओं के सिम्मिलत होने का भ्रम हो गया है। गाथाओं के संकलन में भले ही कहीं कोई प्रमाद हो, पर थेर और थेरी गायाओं को मूलतः उन भिक्षु और भिक्षुणियों की रचनाएँ ही माना जा सकता है, जिनके नामों से वे सम्बन्धित हैं।

#### जातक<sup>3</sup>

जातक खुद्क-निकाय का दसवाँ प्रसिद्ध ग्रन्थ है। जातक को वस्तुतः ग्रन्थ न कह कर ग्रन्थ-समूह ही कहना अधिक उपयुक्त होगा। जैसा हम आगे देखेंगे,

१. असितासु मया नंगलासु मया खुद्दकुद्दालासु मया । गाथा ४३ (थेरगाथा)

२. उदुक्खलेन मुसलेन पतिना खुज्जकेन च। गाथा ११ (थेरीगाथा)

३. भदन्त आनन्द कौसल्यायन ने जातक का हिन्दी में अनुवाद किया है। हिन्दी साहित्य सम्मेलन, प्रयाग, से वह तीन भागों में प्रकाशित हो चुका है। जातक (प्रथम खंड), १९४१; जातक (द्वितीय खंड) १९४२; जातक (तृतीय खंड) १९४६। प्रथम खंड में जातक-संख्या १-१००; द्वितीय खंड में जातक-संख्या १०१-२५० अनुवादित हैं। चतुर्थ खंड प्रेस में है। राय साहब ईशानचन्द्र घोष का बँगला अनुवाद प्रसिद्ध है। अँग्रेजी में कॉवल के सम्पादकत्व में ६ जिल्दों में जातक का अनुवाद प्रकाशित हो चुका है। सातवीं जिल्द में अनुकमणी है। कॉवल के अतिरिक्त चामसं आदि अन्य चार विद्वानों ने इस अनुवाद-कार्थ में भाग लिया है। जातक का यह सम्पूर्ण अंग्रेजी अनुवाद केम्बिज से १८९५-१९१३ में प्रकाशित हुआ था। इसके अतिरिक्त कुछ अन्य विद्वानों ने जातक के कुछ अंशों का अनुवाद भी

उसका कोई-कोई कथानक पूरे ग्रन्थ के रूप में है और कहीं-कहीं उसकी कहानियों का रूप संक्षिप्त महाकाव्य का सा है। 'जातक' शब्द का अर्थ है 'जात' अर्थात् जन्म-सम्बन्धी। 'जातक' भगवान् बुद्ध के पूर्व-जन्म सम्बन्धी कथाएँ है। बुद्धत्व प्राप्त कर लेने की अवस्था में पूर्व भगवान् बुद्ध 'वोधिसत्व' कहलाते हे। वे उस समय बुद्धत्व के लिए उम्मेदवार होते है, और दान, शील, मैत्री, सत्य आदि दस पार-मिताओं अथवा परिपूर्णताओं का अभ्यास करते है। भूत-दया के लिए वे अपने प्राणों का अनेक बार विलदान करते है। इस प्रकार वे बुद्धत्व की योग्यता का सम्पादन करते है। 'वोधिसत्व' शब्द का अर्थ ही है वोधि के लिए उद्योगशील प्राणी (सत्व)। वोधि के लिए है सत्व (सार) जिसका, ऐसा अर्थ भी कुट विद्वानों

किया है। इनमें रायस डेविड्स का 'बुद्धिस्ट बर्थ स्टोरीज', जो सन् १८८० में लन्दन से प्रकाशित हुआ था, अति प्रसिद्ध है। इसमें जातक-संख्या १-४० अनुवादित है। सम्पूर्ण जातक का जर्मन अनुवाद भी हो चुका है (लीपिजिंग, १९०८)। फॉसबाल का रॉमन लिपि में जातक का संस्करण एक महत्त्वपूर्ण और ऐतिहासिक कार्य है। यह भी ६ जिल्दों में है और सातवीं जिल्द में अनु-कमणी है (लन्दन, १८७७-१८९७) । सिआमी राजवंश की दो श्रद्धालु रानियों के द्वारा सन् १९२५ में १० जिल्दों में जातक का सिआमी लिपि में सुन्दर संस्करण प्रकाशित किया जा चुका है। सिहली लिपि में हेवावितरणे निधि की की ओर से प्रकाशित संस्करण वैज्ञानिक सम्पादन-कला का एक सन्दर नमना है। 'जातक' के अनेक बरमी संस्करण भी उपलब्ध है। यह खेद है कि नागरी लिपि में अभी जातक का कोई संस्करण नहीं निकला। अंग्रेजी में तथा अन्य अनेक युरोपीय भाषाओं में तो 'जातक' पर प्रभूत विवेचनात्मक साहित्य भी लिखा गया है। इसके अतिपय परिचय के लिए देखिये, विन्टरनित्ज, इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ११६, पद-संकेत ३, तथा एन्साइक्लोपेडिया ऑव रिलिजन एण्ड ईथिक्स, जिल्द सातवीं, पुष्ठ ४९१ से आगे उन्हीं का जातक सम्बन्धी विवरण; रायस डेविड्स : बुद्धिस्ट इंडिया, पृष्ठ १८९; गायगर: पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पष्ठ ३०, पद संकेत २ एवं ३; लाहा : पालि लिटरेचर, जिल्द पहली , पृष्ठ २७६-७७, ग्रादि, आदि

ने किया है। पालि सुनों में हम अनेक बार पढ़ते हैं "सम्बोधि प्राप्त होने से पहले, बुद्ध न होने के समय, जब मैं बोधिसत्व ही था" आदि। अतः बोधिसत्व से स्पष्ट तात्पर्य ज्ञान, सत्य. दया आदि का अभ्यास करने वाले उस साधक से है, जिसका आगे चलकर बुद्ध होना निश्चित है। भगवान् बुद्ध भी न केवल अपने अन्तिम जन्म में बुद्धन्व-प्राप्ति की अवस्था से पूर्व बोधिसत्व रहे थे, बिल्क अपने अनेक पूर्व जन्मों में भी बोधिसत्व की चर्या का उन्होंने पालन किया था। 'जातक' की अथाएं भगवान् बुद्ध के इन विभिन्न पूर्व-जन्मों से, जब कि वे 'बोधिसत्व' रहे थे, सम्बन्धित है। किसी-किसी कहानी में वे प्रधान पात्र के स्प में चित्रित है। कहानी के वे स्वयं नायक है। कहीं-कहीं उनका स्थान एक साधारण पात्र के रूप में गौण है और कहीं कही वे एक दर्शक के रूप में भी चित्रित किये गए हैं। प्रायः प्रत्येक कहानी का आरम्भ इस प्रकार होता है "एक समय (राजा ब्रह्मदन्त के बाराणसी में राज्य करते समय) बोधिसत्व कुरङ्ग मृग की योनि में उन्पन्न हुए" अथवा ".....सिन्धु पार के घोड़ों के कुल में उत्पन्न हुए" अथवा "..... बोधिसत्व उसके (ब्रह्मदत्त के) अमात्य थे।" अथवा "..... बोधिसत्व जी वी योनि में उत्पन्न हुए" आदि, आदि।

जातकों की निश्चित संख्या कितनी है, इसका निर्णय करना बड़ा किटन है। लंका, बरमा, और सिआम में प्रचलित परम्परा के अनुसार जातक ५५० हैं। यह संख्या मोटे तौर पर ही निश्चित की गई जान पड़ती है। जातक के बर्तभान रूप में ५४७ या ५४८ जातक-कहानियाँ पाई जाती है। पर यह संख्या भी केवल ऊपरी है। कई कहानियाँ अल्प रूपान्तर के साथ दो जगह भी पाई जाती है या एक दूसरे में समाविष्ट भी कर दी गई है, और इसी प्रकार कई जातक-

१. बिन्टरनित्ज--इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ११३, पद-संकेत २

२. भय-भेरव सुत्तन्त (मिक्सिम १।१।४)

३. कुरुंगिमग जातक (२१)

४. भोजाजानीय जातक (२३)

५. अभिण्ह जातक (२७)

६. गोध जातक (३२५)

कथाएँ मत्त-पिटक, विनय-पिटक तथा अन्य पालि ग्रन्थों में तो पाई जाती हैं, किन्तु 'जातक' के वर्तमान रूप में संगृहीत नहीं है। अतः जातकों की संख्या में काफी कमी की भी और वृद्धि की भी सम्भावना है। उदाहरणत:, मृनिक जातक (३०) और सालुक जानक (२८६) की कथावस्तू एक ही सी है, किन्तू केवल भिन्न-भिन्न नामों से वह दो जगह आई है । इसके विपरीत 'मुनिक जानक' नाम के दो जातक होते हुए भी उनकी कथा भिन्न-भिन्न है। कहीं-कहीं दो स्वतंत्र जातकों को मिला कर एक नीयरे जातक का निर्माण कर दिया गया है। उदाहरण के लिए, पञ्चपंडित जातक (५०८) और दकरक्खस जातक (५१७) ये दोनों जातक महाउम्मग्ग जातक (५४६) में अन्तर्भावित है। जो कथाएँ जातक-कथा के रूप में अन्यत्र पाई जाती है, किन्तु 'जातक' में संगृहीत नही है, उनका भी कुछ उल्लेख कर देना आवश्यक होगा। मजिभम-निकाय का घटिकार स्तत्त (२।४।१) एक ऐसी ही जातक-कहानी है, जो 'जातक' में नहीं मिलती। इसी प्रकार दीघ-निकाय का महागोविन्द सुत्तन्त (२।६) जो स्वयं 'जातक' की निदान-कथा में भी 'महागोविन्द-जातक' के नाम से निर्दिष्ट हुआ है, 'जातक' के अन्दर नहीं पाया जाता। इसी प्रकार धम्मपदट्ठकथा और मिलिन्दपञ्ह में भी कुछ ऐसी जातक-कथाएँ उद्धत की गई है, जो 'जातक' में संगृहीत नही है। १ अत: कुल जातक निश्चित रूप से कितने हैं, इसका ठीक निर्णय नहीं हो सकता। जब हम जातकों की संख्या के सम्बन्ध में विचार करते है तो 'जातक' से हमारा तात्पर्य एक विशेष शीर्षक वाली कहानी से होता है, जिसमें बोधिसत्व के जीवन-सम्बन्धी किसी घटना का वर्णन हो, फिर चाहे उस एक 'जातक' में कितनी ही अवान्तर कथाएँ क्यों न गूँथ दी गई हों। यदि कुल कहानियाँ गिनी जायँ तो 'जातक' में करीब तीन हजार कहानियाँ पाई जाती हैं। रेवास्तव में जातकों का संकलन सुत्त-पिटक और विनय-पिटक के आधार पर किया गया है । सूत्त-पिटक में अनेक ऐसी कथाएँ हैं जिनका उपयोग वहाँ उपदेश देने के लिए किया गया है। किन्तु बोधिसत्व का उल्लेख उनमें नहीं है । यह काम बाद में करके प्रत्येक कहानी को जातक का

१. विन्टरनित्ज—इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, षुष्ठ ११५, पद-संकेत ४ २. देखिये जातक (प्रथम खंड) पुष्ठ २१ (वस्तुकथा)

रूप दे दिया गया है। तित्तिर जातक (३४) और दीघित कोसल जातक (३७१) का निर्माण इसी प्रकार विनय-पिटक के क्रमश: चुल्लवग्ग और महावग्ग से किया गया है। मणिकंठ जातक (२५३) भी विनय-पिटक पर ही आधारित है। इसी प्रकार दीघ-निकाय के क्टदन्त-सुत्तन्त (१।५) और महासुदस्सन मुत्तन्त (२।४) तथा मज्भिम-निकाय के मखादेव-मुत्तन्त (२।४।३) भी पूरे अर्थों में जातक है। कम से कम १३ जातकों की खोज विद्वानों ने सुत्त-पिटक और विनय-पिटक में की है। विद्याप राज-कथा, चोर-कथा, एवं इसी प्रकार की भय, युद्ध, ग्राम, निगम, नगर, जनपद, स्त्री, पनघट, भूत-प्रेत आदि सम्बन्धी कथाओं को 'तिरक्चीन' (व्यर्थ की, अधम) कथाएँ कह कर भिक्ष-संघ में हेयता की दृष्टि से देखा जाना था,<sup>२</sup> फिर भी उपदेश के लिए कथाओं का उपयोग भिक्ष लोग कुछ-न-कुछ मात्रा में करते ही थे । स्वयं भगवान् ने भी उपमाओं के द्वारा धर्म का उप-देश दिया है । इसी प्रवृत्ति के आधार पर जातक-कथाओं का विकास हुआ है । जन-समाज में प्रचलित कथाओं को भी कहीं-कहीं ले लिया गया है, किन्तू उन्हें एक नया नैतिक रूप दे दिया गया है जो बौद्ध धर्म की एक विशेषता है । अत: सभी जातक कथाओं पर बौद्ध धर्म की पूरी छाप है । पूर्व परम्परा से चली आती हुई जनश्रतियों का आधार उनमें हो सकता है। पर उसका सम्पूर्ण ढाँचा बौद्ध धर्म के नैतिक आदर्श के अनुकूल हैं। हम पहले देख चुके हैं कि बुद्ध-बचनों का नौ अंगों में विभाजन, जिनमें जातक की संख्या सातवीं है, अत्यन्त प्राचीन है ।<sup>3</sup> अतः जातक कथाएँ सर्वांग में पालि साहित्य के महत्त्वपूर्ण एवं आवश्यक अंग हैं। उनकी संस्या के विषय में अनिश्चितता विशेषत: उनके समय-समय पर सुत्त-पिटक और विनय-पिटक तथा अन्य स्रोतों से संकलन के कारण और स्वयं पालि त्रिपिटक के नाना वर्गीकरणों और उनके परस्पर संमिश्रण के कारण उत्पन्न हुई है। चुल्ल-निद्देस में हमें केवल ५०० जातकों का (पञ्च जानकसतानि) का उल्लेख मिलता

१. विन्टरिनत्ज--इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ११५, पद-संकेत २

२. ब्रह्मजाल-सुत्त (दीघ १।१), सामञ्जफल-सुत्त (दीघ १।२), विनय-पिटक—— महावग्ग, आदि, आदि ।

३. देखिये पीछे दूसरे अध्याय मे पालि साहित्य के वर्गीकरण का विवेचन ।

है। <sup>9</sup> चीनी यात्री फ-शिनयन ने पाँचवीं शताब्दी ईसवी में ५०० जातकों के चित्र लंका में अंकित हुए देखे थे। <sup>२</sup> द्वितीय-तृतीय शताब्दी ईस्वी पूर्व के भरहुत और साँची के स्तूपों में कम से कम २७ या २९ जातकों के चित्र उत्कीर्ण मिले हं। <sup>3</sup> ये सब तथ्य 'जातक' की प्राचीनता और उसके विकास के सूचक हैं।

रायस डेविड्स का कथन है कि जातक का संकलन और प्रणयन मध्य-देश में प्राचीन जन-कथाओं के आधार पर हुआ। र विन्टरनित्ज ने भी प्रायः इसी मत का प्रतिपादन किया है। अधिकांश जातक वृद्धकालीन हैं। साँची और भरहुत के स्तृपों के पाषाण-वेप्टिनियों पर उनके अनेक दृश्यों का अङ्कित होना उनके पूर्व-अशोककालीन होने का पर्याप्त साक्ष्य देता है। 'जातक' के काल और कर्तृत्व के सम्बन्ध में अधिक प्रकाश उसके माहित्यिक रूप और विशेपनाओं के विवेचन से पड़ेगा।

प्रत्येक जातक-कथा पाँच भागों में विभक्त है (१) पच्चुप्पन्नवत्थु (२) अतीतवत्थु (३) गाथा (४) वेय्याकरण या अत्थवण्णना (५) समोधान । पच्चुप्पन्नवत्थु का अर्थ है वर्तमान काल की घटना या कथा । वृद्ध के जीवन काल में जो घटना घटी, वह पच्चुप्पन्नवत्थु है। उस घटना ने भगवान् को किसी पूर्व जन्म के वृत्त को कहने का अवसर दिया । यह पूर्व जन्म का वृत्त ही अतीतवत्थु है। प्रत्येक जातक का सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण भाग यह अतीतवत्थु ही है। इसी के अनुकूल पच्चुप्पन्नवत्थु कहीं-कहीं गढ़ ली गई प्रतीत होती है। पच्चुप्पन्नवत्थु के बाद एक या अनेक गाथाएं आती हैं। गाथाएं जातक के प्राचीनतम अंश हैं। वास्तव में गाथाएँ ही जातक हैं। पच्चुप्पन्नवत्थु आदि पाँच भागों से समन्वित जातक तो वास्तव में 'जातकत्थवण्णना' या जातक की अर्थकथा है। गाथाओं के बाद प्रत्येक जातक में वेय्याकरण या अत्थवण्णना आती है। इसमें गाथाओं की व्याख्या और

१. पृब्ड ८० (स्टोड द्वारा सम्पादित, पालि टैक्स्ट सोसायटी, १९१८)

२. लेगो : रिकार्ड ऑव दि बुद्धिस्ट किंग्डम्स, पृष्ठ १०६ (ऑक्सफर्ड, १८८६)

३. रायस डेविड्स: बुद्धिस्ट इंडिया, पृष्ठ २०९

४. बुद्धिस्ट इंडिया, पुष्ठ १७२; २०७-२०८

५. इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पट्ठ ११३-११४; १२१-१२३

उसका शब्दार्थ होता है। सबसे अन्त में समोधान आता है. जिसमें अतीतवत्थु के पात्रों का बुद्ध के जीवन-काल के पात्रों के साथ सम्बन्ध मिलाया जाता है, यथा "उस समय अटारी पर से भिकार खेलने वाला शिकारी अब का देवदत्त था। और कुरुङ्ग मृग तो मैं था ही" ब आदि, आदि।

प्रत्येक जातक के पाँच अङ्गों के उपर्युक्त विवेचन में स्पष्ट है कि जातक गद्य-पद्य मिश्रित रचनाएँ हैं। गाथा (पद्य) भाग जातक का प्राचीनतम भाग माना जाता है। त्रिपिटक के अन्तर्भृत इस गाथा-भाग को ही मानना अधिक उपयुक्त होगा । शेप सब अट्ठकथा है । परन्तु जातक-कथाओं की प्रकृति ऐसी है कि मूल को व्याप्या से अलग कर देने पर कुछ भी समफ में नहीं आ सकता । केवल गाथाएँ कहानी का निर्माण नहीं करती। उनके उपर जब वर्तमान और अतीत की घट-नाओं का ढाँचा चढ़ाया जाता है तभी कथावत्थु का निर्माण होता है। अतः पूरे जातक में उपर्युक्त पाँच अवयवों का होना आवश्यक है, जिसमें गाथा-भाग को छोड़कर शेप सब उसकी व्याख्या है, बाद का जोड़ा हुआ है। फिर भी सुविधा के लिए, और ऐतिहासिक दृष्टि से गलत ढंग पर, हम उस सबको 'जातक' कह देते हैं। वास्तव में ५४७ जातक-कथाओं के संग्रह को, जो उपर्युक्त पाँच अंगों से समन्वित है हमें, 'जातक' न कहकर 'जातकट्ठवण्णना' (जातक के अर्थ की व्यास्या) ही कहना चाहिए। फॉमवाल और कॉवल ने जिसका क्रमशः रोमन लिपि में और अँग्रेजी में सम्पादन और अनुवाद किया है, या हिन्दी में भनन्त आनन्द कौसल्यायन ने 'जातक' शीर्षक से ३ भागों में (चतुर्थ भाग निकलने वाला है) अनुवाद किया है, वह वास्तव में 'जातक' न हो कर जातक की व्याख्या है । जैसा अभी कहा गया, जातक तो मूल रूप में केवल गाथाएँ है, शेप भाग उसकी व्याख्या है।

तो फिर गाथा और जातक के शेष भाग का काल-कम आदि की दृष्टि से क्या पारस्परिक सम्बन्ध है, यह प्रश्न सामने आता है। अट्ठकथा में गाथा-भाग को 'अभिसम्बुद्ध गाथा' या भगवान् बुद्ध द्वारा भाषित गाथाएँ कहा गया है। वे बुद्ध-वचन हैं। अतः वे त्रिपिटक के अंगभूत थीं और उनको वहाँ से संकलित कर उनके उपर कथाओं का ढाँचा प्रस्तुत किया गया है। सम्पूर्ण 'जातक' ग्रन्थ की

१. कुरुंगमिग जातक (२१)

विषय-वस्तु का जिस आधार पर वर्गीकरण हुआ है, उससे भी यही स्पष्ट है कि गाथा-भाग, या जिसे विन्टरनित्ज आदि विद्वानों ने 'गाथा-जातक' कहा है, वही उसका मलाबार है। 'जातक' ग्रन्थ का वर्गीकरण विषय-वस्तु के आधार पर न होकर गायाओं की संख्या के आधार पर हुआ है। थेर-थेरी गायाओं के समान वह भी निपातों में विभक्त है। 'जातक' में २२ निपात हैं। पहले निपात में १५० ऐसी कथाएँ हैं जिनमें एक ही एक गाथा पाई जाती है। दूसरे निपात में भी १५० जातक-कथाएँ हैं, किन्तू यहाँ प्रत्येक कथा में दो-दो गाथाएँ पाई जाती हैं। इसी प्रकार तीसरे और चौथे निपात में पचाम-पचास कथाएँ हैं और गाथाओं की संख्या कमशः तीन-तीन और चार-चार है। आगे भी तेरहवें निपात तक प्रायः यही कम चलता है। चौदहवें निपात का नाम 'पिकण्णक निपान' है। इस निपात में गाथाओं की संख्या नियमानुसार १४ न हो कर विविध है। इसीलिए इसका नाम 'पिकण्णक' (प्रकीर्णक) रख दिया गया है। इस निपात में कुछ कथाओं में १० गायाएँ भी पाई जाती हैं और कुछ में ४७ तक भी। आगे के निपातों में गाथाओं की संस्था निरन्तर वढती गई है। वाईमवें निपात में केवल दस जातक कथाएँ हैं, किन्तू प्रत्येक में गाथाओं की संख्या सौ से भी ऊपर है। अन्तिम जातक (वेस्सन्तर जातक) में तो गाथाओं की संख्या सात सौ से भी ऊपर है। <sup>२</sup> इस सब से यह निष्कर्ष आमानी से निकल मकता है कि जातक-कथाओं की आधार गायाएँ ही हैं। स्वयं अनेक जातक-कथाओं के 'वेय्याकरण' भाग में 'पालि' और 'अट्ठकथा' के बीच भंद दिखाया गया है, जैसे कि पालि मुनों की अन्य अनेक अट्ठकथाओं तथा 'विमृद्धिमग्गो' आदि ग्रन्थों में भी। जहाँ तक 'जातक' के वेय्याकरण भाग से सम्बन्ध है, वहाँ 'पालि' का अर्थ त्रिपिटक-गत गाथा ही हो सकता है। भाषा के साक्ष्य से भी गाथा-भाग अधिक प्राचीनता का द्योतक है अपेक्षाकृत गद्यभाग के। फिर भी, जैसा विन्टरनित्ज ने कहा है, जातक की सम्पूर्ण

१. इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ११८-११९

२. जातक (प्रथम खंड) पृष्ठ २० (वस्तुकथा); देखिये विन्टरनित्जः इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ११८-११९ भी।

३. देखिए पहले अध्याय में 'पालि-शब्दार्थ-निर्णय' सम्बन्धी विवेचन।

गाथाओं को त्रिपिटक का मूल अंश नहीं माना जा सकता। उनमें भी पूर्वापर भेद हैं। स्वयं 'जातक' के वर्गीकरण से ही यह स्पष्ट हैं। जैसा उपर दिखाया जा चुका है, चौदहवें निपात में प्रत्येक जातक-कथा की गाथाओं की संख्या नियमानुसार १४ न होकर कहीं-कहीं बहुन अधिक है। इसी प्रकार मत्तरवें निपात में उसकी दो जातक-कथाओं की गाथाओं की संख्या मत्तर-सत्तर न हो कर कमशः ९२ और ९३ हैं। इस सब में यह निष्कर्ष निकाला गया है कि जातक की गाथाओं अथवा 'गाथा-जातक' की मूल संख्या निपात की संख्या के अनुकूल ही रही होगी, और वाद में उसका संबर्द्धन किया गया है। अतः कुछ गाथाएँ अधिक प्राचीन हैं और कुछ अपेक्षाकृत कम प्राचीन। इसी प्रकार गद्ध-भाग भी कुछ अत्यन्त प्राचीनता के लक्षण लिए हुए हैं और कुछ अपेक्षाकृत जर्वाचीन हैं। किसी-किसी जातक में गद्ध और गाथा-भाग में माम्य भी नहीं दिखाई पड़ता और कहीं-कहीं शैली में भी बड़ी विभिन्नता है। इस सब से जातक के संकलनात्मक रूप और उसके भाषा-रूप की विविधता पर प्रकाश पड़ता है, जिसमें कई रचयिताओं या संकलनकर्ताओं और कई शनाब्दियों का योग रहा है।

जातक की गाथाओं की प्राचीनता तो निर्विवाद है ही, उसका अधिकांश गद्य-भाग भी अत्यन्त प्राचीन है। भरहुत और साँची के स्त्यों की पाषाण-वेट्टिनयों पर जो चित्र अंकित हैं, वे 'जातक' के गद्य-भाग से ही सम्बन्धित हैं। अतः 'जातक' का अधिकांश गद्य-भाग जो प्राचीन है, तृतीय-द्वितीय अताद्वी ईसवी पूर्व में इतना लोक प्रिय तो होना ही चाहिए कि उसे शिल्प-कला का आधार बनाया जा सके। अतः सामान्यतः हम 'जातक' को बुद्धकालीन भारतीय समाज और संस्कृति का प्रतीक मान सकते हैं। हाँ, उसमें कुछ लक्षण और अवस्थाओं के चित्रण प्राग्वौद्ध-कालीन भारत के भी हैं। जहाँ तक गाथाओं की व्याख्या और उनके शब्दार्थ का सम्बन्ध है, वह सम्भवतः जातक का सब से अधिक अर्वाचीन अंश है। इस अंश के लेखक आचार्य बुद्धधोप माने जाते हैं। 'गन्धवंस' के अनुसार आचार्य बुद्धधोप माने जाते हैं। 'गन्धवंस' के अनुसार आचार्य बुद्धधोप माने जाते हैं। 'गन्धवंस' के अनुसार आचार्य बुद्धधोप मे

१. विन्टरनित्जः इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ११९

२. देखिये विन्टरनित्जः इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ११९, पद-संकेत २; पृष्ठ १२२, पद-संकेत २

ही 'जातकट्ठवण्णना' की रचना की। <sup>4</sup> किन्तु यह सन्दिग्ध है। रायस डेविड्स ने बद्धघोष को 'जातकटठवण्णना' का रचयिता या संकलनकर्ता नहीं माना है।<sup>२</sup> स्वयं जातकटठकथा के उपोदघात में लेखक ने अपना परिचय देते हुए कहा है "......शान्तचित्त पंडित बृद्धमित्त और महिशासक वंश में उत्पन्न, शास्त्रज्ञ, गुड़बद्धि भिक्ष बढ़देव के कहने से.....व्याख्या करूंगा।" महिंगामक सम्प्रदाय महाविहार की परम्परा में भिन्न एक बौद्ध सम्प्रदाय था। बृद्धघोष ने जितनी अटठकथाएँ लिखी है, बद्ध महाविहार वामी भिक्षओं की उपदेश-विधि पर आधारित (महाविहारवासीनं देसनानयनिस्मितं—विसुद्धिमग्गो) हैं। अतः जातकट्ठकथा के लेखक को आचार्य बृद्धघोप से मिलाना ठीक नहीं। सम्भवतः यह कोई अन्य सिंहली भिक्षु थे, जिनका काल पाँचवी शताब्दी ईसवी माना जा सकता है। जातक-कथाएँ, जैसा पहले कहा जा चका है, भगवान् बृद्ध के पूर्व-जन्मों से सम्बन्धित है। वोधिसत्व की चर्याओं का उनमें वर्णन है। अतः वे सभी प्रायः उपदेशात्मक हैं। परन्तू उनका साहित्यिक रूप भी निखरा हुआ है। उपदेशात्मक होते हुए भी वे पूरे अर्थों में कलात्मक हैं। कुछ जानक-कथाओं का सारांश देकर यहाँ उनकी विषय-वस्तू के रूप को स्पष्ट कर देना आवश्यक होगा। 'जानक' के आदि में निदान-कथा (उपोद्घात) है, जिसमें भगवान् बुद्ध के पहले के २७ बद्धों के विवरण के साथ-साथ भगवान गौतम बृद्ध की जीवनी भी जेतवन-विहार के दान की स्वीकृति तक दीगई है। अब कुछ जातकों की कथा बस्तु का दिग्दर्शन करें। अपण्णक जातक (१) व्यापार के लिए जाते हुए दो बनजारों की कथा है। एक दैत्यों के हाथ मारा गया, दूसरा बुद्धिमान् होने के कारण अपने पाँच सौ साथियों सहित सक्काल घर लौट आया। कण्डिन जातक (१३)—-काम्कता के कारण एक मृग शिकारी के हाथों मारा गया। मखादेव जातक (९) -- सिर के सफेद वाल देख कर राजा सिंहामन छोड़ कर वन चला गया। सम्मोदमान जातक (३३)

१. पृष्ठ ५९ (जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी, १८८६, म प्रकाशित संस्करण) २. बुद्धिस्ट बर्थ स्टोरीज, पृष्ठ ६३ (भूमिका)

३. जातक, प्रथम खण्ड, पृष्ठ १-२ (भदन्त आनन्द कौसल्यायन का अनुवाद) देखिये, वहीं पष्ठ २३ (वस्तुकथा) भी।

एकमत बटेरों का चिड़ीमार कुछ न बिगाड़ सका, परन्तु जब उनमें फूट पड़ गई तो सभी चिड़ीमार के जाल में फॅस गये । तिनिर जातक (३७)—बदर, हाथी और तित्तिर ने आपस में विचार कर निश्चय किया कि जो ज्येष्ठ हो उसका आदर करना चाहिए । बक जातक (३८)—वगुले ने मछलियों को घोखा दे दे कर एक एक को छे जाकर मार खाया। अन्त में वह एक केकड़े के हाथ से मारा गया। कण्ह जातक (२९)--एक बैल ने अपनी बृढ़िया माँ को जिसने उसे पाला था मजदूरी से कमा कर एक हजार कार्पाण्य ला कर दिये। वेळुक जातक (४३) तपस्वी ने साँप के बच्चे को पाला, जिसने उसे इस कर मार डाला। रोहिणी जातक (४५) रोहिणी नामक दासी ने अपने माताके सिर की मिक्खियाँ हटाने के <mark>लिये जाकर माना को मार डाला । वानरिन्द जानक (५७) मगरमच्छ अपनी स्त्री के</mark> कहने से बानर का हृदय चाहता था। बानर अपनी चतुरता से वच निकला। कुदाल जातक (७०) कुदाल पंडित कुदाल के मोह में पड़ छ: बार गृहस्थ और प्रव्रजित हुआ। सीलवनागराज जातक (७२) वन में रास्ता भूले हुए एक आदमी की हाथी ने जान बचाई। खरस्मर जातक (७९) गाँव का मुखिया चोरों से मिल कर गाँव लुटवाता था। नामसिद्धि जातक (९७) 'पापक' नामक विद्यार्थी एक अच्छे नाम की तलाश में वहत धुमा। अन्त में यह समक्ष कर कि नाम केवल बुलाने के लिए होता है, वह लौट आया। अकालरावी जातक (११९) असमय शोर मचाने वाला मुर्गा विद्यार्थियों द्वारा मार डाला गया। बिळारवत जातक (१२८) गीदड धर्म का ढोंग कर चूहों को खाता था। गोध-जातक (१४१) गोह की गिरगिट के साथ मित्रता उसके कुल-विनाश का कारण हुई। विरोचन जातक (१४३) गीदड़ ने शेर की नकल कर के पराक्रम दिखाना चाहा। हाथी भे उसे पाँव से रौंद कर उस पर लीद कर दी। गुण जातक (१५७) दलदल में फँसे सिंह को सियार ने बाहर निकाला। मक्कट जातक (१७३) बन्दर तपस्वी का वेश बना कर आया। आदिच्चपटठान जातक (१७५) बन्दर ने सूर्य की पूजा करने का ढोंग बनाया। कच्छप जानक (१७८) जन्मभूमि के मोह के कारण कछ्वे की जान गई। गिरिदत्त जातक (१८४) शिक्षक के लँगड़ा होने के कारण घोडा लँगड़ा कर चलते लगा। सीहचम्म जानक (१८९) सिंह की खाल पहन कर गया खेत चरता रहा। किन्तू बोलने पर मारा गया। महापिगंल जातक (२४०) राजा मर गया, फिर भी द्वारपाल को भय था कि अत्याचारी राजा यमराज के पास से कहीं लौट न आवे। आरामदूसक जातक (२६८) बन्दरों ने पौधों को उखाड़ कर उनकी जड़ें नाप-नाप कर पानी सींचा। कुटिदूसक जातक (३२१) बन्दर ने बये के सदुपदेश को सुन कर उसका घोंसला नोच डाला। बावेर जातक (३३९) बावेर राष्ट्र में कौआ सौ कार्षापण में और मोर एक हजार कार्षापण में बिका। बानर जातक (३४२) मगरमच्छनी ने बन्दर का हृदय-मांस खाना चाहा। सिन्धभेद जात (३४९) गीदड़ ने चुगली कर सिंह और बैल को परस्पर लड़ा दिया, आदि आदि।

उपर के विवरण में स्पष्ट है कि जातक-कथाओं का रूप जन-साहित्य का है। उसमें पद्म-पिधयों आदि की कथाएँ भी हैं और मनुष्यों की भी। जातकों के कथानक विविध प्रकार के हैं। विन्टरनित्ज ने मुख्यतः सात भागों में उनका वर्गीकरण किया है (१) व्यावहारिक नीति-सम्बन्धी कथाएँ (२) पद्मुओं की कथाएँ (३) हास्य और विनोद से पूर्ण कथाएँ (४) रोमांचकारी लम्बी कथाएँ या उपन्यास (५) नैतिक वर्णन (६) कथन और (७) धार्मिक कथाएँ। वर्णन की ग्रैलियाँ भी भिन्न-भिन्न हैं। विन्टरनित्ज ने इनका वर्गीकरण पाँच भागों में इस प्रकार किया है (१) गद्यात्मक वर्णन (२) आख्यान, जिसके दो रूप है (अ) संवादात्मक और (आ) वर्णन और संवादों का संमिश्रित रूप। (३) अपेक्षाकृत लम्बे विवरण, जिनका आदि गद्य से होता है किन्तु वाद में जिनमें गाथाएँ भी पाई जाती हैं (४) किसी विषय पर कथित वचनों का संग्रह और (५) महाकाव्य या खंड काव्य के रूप में वर्णन। वानरित्व जातक, (५०) विळारवत जातक, (१२८) सीहचम्म जातक (१८९) संसुमारजातक

१. इस दिग्दर्शन के लिए में भदन्त आनन्द कौसल्यायन के जातक-अनुवाद के तीनों खंडों की विषय-सूची के लिए कृतज्ञ हूँ। वहीं से यह सामग्री संकलित की गई है।

२. हिस्ट्री ऑब इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १२५

३. वहीं पृष्ठ १२४

(२०८) और सिन्धभेद जातक (३४९) आदि जातक-कथाएँ पशु-कथाएँ हैं। ये कथाएँ अत्यधिक महत्वपूर्ण है। विशेषतः इन्हीं कथाओं का गमन विदेशों में हुआ है। व्यङ्ग्र्य का पुट भी यहीं अपने काव्यात्मक रूप में दृष्टिगोचर होता है। प्रायः पशुओं की तुलना में मन्ष्यों को हीन दिखाया गया है। एक विशेष बात यह है कि व्यङ्ग्य किसी व्यक्ति पर न कर सम्पूर्ण जाति पर किया गया है। एक बन्दर कुछ दिनों के लिए मनुष्यों के बीच आकर रहा। बाद में अपने माथियों के पास जाता है। साथी पूछने है

"आप मनुष्यों के समाज में रहे हैं। उनका वर्ताव जानते हैं। हमें भी कहें। हम उसे सुनना चाहते हैं।"

"मनुष्यों की करनी मुक्त से मत पूछो।"

"कहें, हम सुनना चाहते हैं।"

बन्दर ने कहना शुरू किया,

"हिरण्य मेरा ! सोना मेरा ! यही रात-दिन वे चिल्लाते है। घर में दो जने रहते हैं। एक को मूछ नहीं होती। उसके लम्बे केश होते हैं, वेणी होती है और कानों में छेद होते हैं। उसे बहुत धन से खरीदा जाता है। वह सब जनों को कष्ट देता है।"

बन्दर कह ही रहा था कि उसके साथियों ने कान बन्द कर लिए "मत कहें, मत कहें" । इस प्रकार के मधुर और अन्ठे व्यङ्ग्य के अनेकों चित्र 'जातक' में मिलेंगे । विशेषतः मनुष्य के अहंकार के मिथ्यापन के सम्बन्ध में मर्मस्पर्शी व्यङ्ग्य महापिंगल जातक (२४०) में, ब्राह्मणों की लोभ-वृत्ति के सम्बन्ध में सिगाल जातक (११३) में, एक अति बुद्धिमान् तपस्वी के सम्बन्ध में अवारिय जातक (३७६) में हैं । सब्बदाठ नामक श्रुगाल सम्बन्धी हास्य और विनोद भी वड़ा मधुर है (सब्बदाठ जातक २४१) और इसी प्रकार मक्खी हटाने के प्रयत्न में दामी का मूसल से अपनी माता को मार देना (रोहिणी जातक ३४५) और बन्दरों का पौधों को उत्वाइकर पानी देना भी (आरामदूसक

१. गरहित-जातक (२१९) भदन्त आनन्द कौसल्यायन का अनुवाद, जातक (द्वितीय खंड), पृष्ठ ३६२-६३

जातक-४६) मधुर विनोद से भरे हुए हैं। इसी प्रकार रोमांच के रूप में महा-उम्मग जातक (५४६) आदि; नाटकीय आख्यान के रूप में छदन्त जातक (५१४) आदि, एक ही विषय पर कहे हुए कथनों के संकलन के रूप में कुणाल जातक (५३६) आदि, मंक्षिप्त नाटक के रूप में उम्मदन्ती जातक (५२७) आदि, नीति-परक कथाओं के रूप में गुण जातक (१५७) आदि, पूरे महाकाव्य के रूप में वेम्मन्तर जातक (५४७) आदि एवं ऐतिहासिक संवादों के रूप में ५३० और ५४४ मंख्याओं के जातक आदि, अनेक प्रकार के वर्णनात्मक आख्यान 'जातक' में भरे पड़े हैं, जिनकी माहित्यिक विशेषताओं का उल्लेख यहाँ अत्यन्त संक्षिप्त रूप से भी नहीं किया जा सकता।

बुद्धकालीन भारत के समाज, धर्म, राजनीति, भूगोल, लौकिक विश्वास, आर्थिक एवं व्यापारिक अवस्था एवं सर्वविध जीवन की पूरी सामग्री हमें 'जातक' में मिलती है। 'जातक' केवल कथाओं का संग्रह भर नहीं है। बौद्ध साहित्य में तो उसका स्थान सर्वमान्य है ही। स्थिविरवाद के समान महायान में भी उसकी प्रभत महत्ता है, यद्यपि उसके रूप के सम्बन्ध में कुछ थोड़ा-बहत परिवर्तन है । बौद्ध साहित्य के समान समग्र भारतीय साहित्य में और इतना ही नहीं समग्र विश्व-साहित्य में 'जातक' का एक महत्त्वपूर्ण स्थान है । इसी प्रकार भारतीय सभ्यता के एक युग का ही वह निदर्शक नहीं है बल्कि उसके प्रसार की एक अद्भत गाथा भी 'जातक' में समाई हुई है । विशेषतः भारतीय इतिहास में 'जातक' के स्थान को कोई दूसरा ग्रन्थ नहीं ले सकता। वृद्धकालीन भारत के सामाजिक आर्थिक, राजनैतिक जीवन को जानने के लिए 'जातक' एक उत्तम साधन है । चुंकि उसकी सुचना प्रामिङ्गिक रूप से ही दी गई है. इसलिए वह और भी अधिक प्रामाणिक है और महत्त्वपूर्ण भी। (जातक के आधार पर यहाँ बद्धकालीन भारत का संक्षिप्ततम विवरण भी नहीं दिया जा सकता। जातक की निदान-कथा में हम तत्कालीन भारतीय भूगोल-सम्बन्धी महत्त्वपूर्ण सूचना पाते हैं। वहाँ कहा गया है कि जम्बद्धीप (भारतवर्ष) दस हजार योजना बड़ा

१. देखिये डा॰ विमलाचरण लाहा के ग्रन्थ "Geography of Early Buddhism" में डा॰ एफ॰ डब्ल्यू॰ थॉमस का प्राक्कथन ।

है। मध्य-देश की सीमाओं का उल्लेख वहाँ इस प्रकार किया गया है "मध्य देश की पूर्व दिशा में कर्जगला नामक कस्बा है, उसके बाद बड़े शाल (के वन) हैं और, फिर आगे मीमान्त (प्रत्यन्त) देश। पूर्व-दक्षिण में सललवती नामक नदी है उसके आगे मीमान्त देश । दक्षिण दिशा में मेतकण्णिक नामक कस्बा है, उसके बाद सीमान्त देश । पश्चिम दिशा में थून नामक ब्राह्मण ग्राम है, उसके बाद सीमान्त देश । उत्तर दिशा में उशीरध्वज नामक पर्वत है, उसके बाद सीमान्त देश।" यह वर्णन यहाँ विनय-पिटक से लिया गया है और बुद्ध-कालीन मध्य-देश की सीमाओं का प्रामाणिक परिचायक माना जाता है। जातक के इसी भाग में नेरंजरा, अनोमा आदि नदियों, पाण्डव पर्वत, वैभारगिरि, गयासीस आदि पर्वतों, उम्बेला, कपिलवस्तु, वाराणसी, राजगृह, लुम्बिनी , वैशाली, श्रावस्ती आदि नगरों और स्थानों, एवं उत्कल देश (उड़ीसा) का तथा यष्टिवन (लट्टिं वन) आदि वनों का उल्लेख मिलता है। सम्पूर्ण जातक में इस सम्बन्धी जितनी सामग्री भरी पड़ी है, उसका ठीक अनुमान ही नहीं लगाया जा सकता। सम्पूर्ण कोशल और मगध का तो उसके ग्रामों, नगरों, नदियों और पर्वतों के सहित वह पूरा वर्णन उपस्थित करता है। मोलह महाजनपदों (जिनका नामोल्लेख अंगु-त्तर-निकाय में मिलता है) का विस्तृत विवरण हमें असम्पदान जातक में मिलता है । महास्तसोम जातक (५३७) में हमें कुरु-देश के विस्तार के सम्बन्ध में महत्त्वपूर्ण सूचना मिलती है। इसी प्रकार धूमाकारि जातक (४१३) में कहा गया है कि युधिष्ठिर गोत्र के राजा का उस समय वहाँ राज्य था। कुरु-देश की राजधानी इन्द्रप्रस्थ का विस्तार ३०० योजन (त्रियोजनसते कुरुरट्ठे) महासूत-सोम जातक (५३७) में दिया गया है। धनंजय, को रव्य और सतसोम आदि कुरु-राजाओं के नाम कुरुवम्म जातक (२७६), धूमकारि जातक (४१३), सम्भव जातक (५१५) और विधुर पंडित जातक (५४५) में आते हैं। उत्तर पंचाल के लिए कृरु और पंचाल वंशों में भगड़ा चलता रहा, इसकी सूचना हम चम्पेय्य जातक (५०६) तथा अन्य अनेक जातकों में पाने हैं। कभी वह कूर-राष्ट्र में मिम्मिलित हो जाता था (सोमनस्स-जातक, ५०५) र और कभी कम्पिल-

१. जातक (प्रथम खंड) पृष्ठ ६४ (भदन्त आनन्द कौसल्यायन का अनुवाद)२. मिलाइये महाभारत १।१३८ भी।

राष्ट्र में भी, जिसका साक्ष्य ब्रह्मदत्त जातक (३२३), जयिहस जातक (५१३) और गण्डतिन्द्र जातक (५२०) में विद्यमान है। पंचाल-राज दुर्मुख निमि का समकालिक था, इसकी सुचना हमें ४०८ संख्या के जातक से मिलती है। अस्मक (अक्सक) राष्ट्र की राजधानी पोतन या पोतिल का उल्लेख हमें चुल्ल-किलङ्क जातक (३०१) में मिलता है। मिथिला के विस्तार का वर्णन सुरुचि जातक और गन्धार जातक (४०६) में है । महाजनक जातक (५३९) में मिथिला का बड़ा सुन्दर वर्णन उपलब्ध होता है, जिसकी तुलना महाभारत ३. २०६. ६-९ से की जा सकती है। सागल नगर का वर्णन कलिङ्गबोधिजातक (४७९) और कुग जातक (५३१) में है । काशी राज्य के विस्तार का वर्णन धजविदेह जातक (३९१) में है। उसकी राजधानी वाराणसी के केतुमती, सुरुन्धन, सुदस्सन, ब्रह्मवड्ढन, पुष्फवती, रम्मनगर और मोलिनी आदि नाम थे, ऐसा साक्ष्य अनेक जातकों में मिलता है। <sup>२</sup> तण्डुलनालि जातक (५) में वाराणसी के प्राकार का वर्णन है । तेलपत्त जातक (९६) और सुसीम जातक (१६३) में वाराणसी और तक्षशिला की दूरी १२० योजन बताई गई है। कुम्भकार जातक (४०८) में गन्धार के राजा नग्गजि या नग्नजित् क़ा वर्णन है। कुरु जातक (५३१) में मल्लराप्ट्र और उसकी राजधानी कुसावती या कुसिनारा का वर्णन है। चम्पेय्य जातक (५०६) में अङ्ग और मगध के संघर्ष का वर्णन है। वत्स राज्य और उसके अधीन भग्ग-राज्य की सूचना धोनसाख जातक (३५३) में मिलती है । इन्द्रिय जातक में सुरट्ठ, अवन्ती, दक्षिणापथ, दंडकवन, कुम्भवति नगर आदि का वर्णन है । विम्बिसार सम्वन्धी महत्वपूर्ण सूचना जानकों में भरी पड़ी है । महाकोशल की राजकुमारी कोसलादेवी के साथ उसके विवाह का वर्णन और काशी गाँव की प्राप्ति का उल्लेख हरितमातक जातक (२३९) और वड्ढिकिसूकर जातक (२८३)आदि जातकों में है। मगध और कोसल के संघर्षों का और अन्त में उनकी एकता का उल्लेख वड्ढिकिस्कर जातक, कुम्मासपिंड जातक, तच्छसुकर जातक और भद्दसाल

१. मिलाइये कुम्भकार जातक (४०८) भी

२. देखिये, डायलॉग्स ऑव दि बुद्ध, तृतीय भाग, पृष्ठ ७३; कारमाइकेल लेक्चर्स, (१९१८), पृष्ठ, ५०-५१

जातक आदि अनेक जातकों में है। इस प्रकार वृद्धकालीन राजाओं, राज्यों, प्रदेशों, जातियों. ग्रामों, नगरों आदि का पूरा विवरण हमें जातकों में मिलता है। १ तिलमुट्टि जातक (२५२) में हमें बुद्धकालीन शिक्षा, विशेषतः उच्च शिक्षा, का एक उत्तम चित्र मिलता है। संखपाल जातक (५२४) और दरीमुख जातक (३७८) में मगध के राजकुमारों की तक्षशिला में शिक्षा का वर्णन है । शिक्षा के विधान, पाठ्य-क्रम, अध्ययन-विषय उनके ब्यावहारिक और सँद्धान्तिक पक्ष. निवास, भोजन, नियन्त्रण आदि के विषय में पुरी जानकारी हमें जातकों में मिलती है। बनारस, राजगृह, मिथिला, उज्जैनी, श्रावस्ती. कौशाम्बी, तक्षशिला आदि प्रसिद्ध नगरों को मिलाने वाले मार्गो का तथा स्थानीय व्यापार का पूरा विवरण हमें जातकों में मिलता है। काशी से चेदि जाने वाली सहक का उल्लेख वेददभ जातक (४८) में है। क्या क्या नाना पेशे उम समय लोगों में प्रचलित थे, कला और दस्तकारी की क्या अवस्था थी तथा व्यवसाय किस प्रकार होता था, इसके अनेक चित्र हमें जातकों में मिलते है। बाबेर जातक (३३९) और स्मन्धि जातक (३६०) से हमें पता लगता है कि भारतीय व्यापार विदेशों से भी होता था और भारतीय व्यापारी सुवर्ण-भूमि (वरमा से मलाया तक का प्रदेश) तक व्यापार के लिए जाते थे। भरकच्छ उस समय एक प्रसिद्ध वन्दरगाह था। जल के मार्गी का भी जातकों में स्पष्ट उल्लेख है। लौकिक विश्वासों आदि के बारे में देवधम्म जातक (६) और नल-पान जातक (२०) आदि में; समाज में स्त्रियों के स्थान के सम्बन्ध में अण्डभूत जातक (६२) आदि में; दासों आदि की अवस्था के सम्बन्ध में कटाहक जातक (१२५) आदि में; स्रापान आदि के सम्बन्ध में स्रापान जातक (८१)आदि में; यज्ञ में जीव-हिंसा के सम्बन्ध में दूम्मेध जातक (५०) आदि में; व्यापारिक संघीं



१. डा० विमलाचरण लाहा का "Geography of Early Buddhism" बुद्धकालीन भूगोल पर एक उत्तम ग्रन्थ है, जिसमें जातक के अलावा त्रिपिटक के अन्य अंशों से भी सामग्री संकलित की गई है। डा० लाहा के 'Some Kshatriya Tribes of Ancient India', तथा 'Ancient Indian Tribes' आदि पालि त्रिपिटक पर आधारित ग्रन्थ बुद्धकालीन भारत के अनेक पक्षों का प्रामाणिक विवरण उपस्थित करते हैं।

और डाक्ओं के भय आदि के सम्बन्ध में खुरप्प जातक (२६५) और तत्कालीन शिल्पकला आदि के विषय में महाउम्मग्ग जातक (५४६) आदि में प्रभत सामग्री भरी पड़ी है, जिसका यहाँ वर्गीकरण करना अत्यन्त कठिन है। सचमच विपिटक में यदि ऐतिहासिक , भौगोलिक, आर्थिक, सामाजिक आदि सुचनाओं के लिए यदि किसी ग्रन्थ का महत्व सब से अधिक है तो 'जातक' का । रायस इविडस ने 'बद्धिस्ट इन्डिया' में बद्धकालीन भारत का चित्र उपस्थित किया है। उसमें उन्होंने एक अध्याय (ग्यारहवाँ अध्याय) 'जातक' के विवेचन के लिए दिया है। बद्धकालीन राजवंशों, विभिन्न जातियों, जन-तन्त्रों, भौगोलिक स्थानों, ग्रामों, नगरों, निदयों, पर्वतों, मनष्यों के पेशों आदि के सम्बन्ध में जानकों ने जो महत्त्व-पुर्ण उद्धरण वहाँ दिये गये हैं. यदि उनका संक्षिप्ततम विवरण भी दिया जाय तो प्रस्तृत परिच्छेदांश जातक का विवेचन न होकर बुद्धकालीन भारत का ही विव-रण हो जायगा। फिर यही अन्त नहीं है। बद्धकालीन भारत के अनेक पक्षों को लेकर विद्वानों ने अलग-अलग महाग्रन्थ लिखे है और उनमें प्रायः जातक का ही आश्रय अधिकतर लिया गया है। रायस डेविड्स के उपर्यक्त ग्रन्थ के अलावा डा॰ विमलाचरण लाहा का वृद्धकालीन भूगोल सम्बन्धी महत्वपूर्ण स्रत्थ है । <sup>९</sup> डा० फिक का बृद्धकालीन सामाजिक अवस्था पर प्रसिद्ध ग्रन्थ है । <sup>२</sup> डा० रा<mark>घाकुमुद मुकर्जी ने 'इंडियन शिपिंग' में भारतीय</mark> व्यापार का विस्तत विवेचन किया है और एक अन्य प्रसिद्ध ग्रन्थ में वैदिक और बौद्धयुगीन शिक्षा पद्धति का भी। 3 इसी प्रकार आर्थिक और व्यावसायिक परिस्थितियों पर भी महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ और प्रबन्ध है। ४ बीसों की संख्या इसी प्रकार गिनाई जा सकती

४. उदाहरणार्थ श्रोमती रायस डेविड्स: Notes on Early Economic Conditions in Northern India, जर्नल ऑव रॉयल एशियाटिक १९



Geography of Early Buddhism, केगन पॉल, लन्दन १९३२;
 देखिये उनका India as Described in Early Texts of Jainism and Buddhism भो।

२. मूल ग्रन्थ जर्मन में है। अंग्रेजी में "The Social Organization in North-East India in Buddha's Time" शीर्षक से डा॰ मैत्र ने अनुबाद किया है। कलकत्ता, १९२०

<sup>3.</sup> Ancient Indian Education, Brahmanical and Buddhist, Macmillan.

है। यदि पालि साहित्य के इतिहास का लेखक इन अनेक ग्रन्थों, महाग्रन्थों, में में उल्लिखित जातक-सामग्री का उल्लेख अपने जातक-परिचय में कराना चाहे तो यह उसकी घृष्टता ही होगी। यह अनेक महाग्रन्थों का विषय है। यदि वह इसके निदर्शन का प्रयत्न करेगा तो महासमुद्र में अपने को गिरा देगा। उसका मुर्धापात हो जायगा।

यही बात वास्तव में जातक के भारतीय साहित्य और विदेशी साहित्य पर प्रभाव की है। पहले बौद्ध साहित्य और कला में उसके स्थान और महत्त्व को लें। जैसा पहले कहा जा चुका है, बौद्ध धर्म के सभी सम्प्रदायों में 'जातक' का महत्त्व मुप्रतिष्ठित है। महायान और हीनयान को वह एक प्रकार से जोड़ने वाली कड़ी है, क्योंकि महायान का वोधिसत्व-आदर्श यहाँ अपने वीज-रूप में विद्यमान है। हम पहले देख चुके हैं कि दूसरी-तीसरी शताब्दी ईसवी पूर्व के साँची और भरहुत के स्तूपों में जातक के अनेक दृश्य अंकित है। 'मिलिन्दपञ्हों' में अनेक जातक-कथाओं को उद्धृत किया गया है। पाँचवीं शताब्दी में लंका में उसके ५०० दृश्य अंकित किये जा चुके थे। अजन्ता की चित्रकारी में भी महिम जातक (२७८) अंकित है ही। वोध-गया में भी उसके अनेक चित्र अंकित है। इतना ही नहीं जावा के वोरोबदूर स्तूप (९वीं शताब्दी ईसवी) में, बन्मा के पेगन स्थित पेगोडाओं में (१३वीं शताब्दी ईसवी) और सिआम के मुखोदय नामक प्राचीन नगर (१४वीं शताब्दी) में जातक के अनेक दृश्य चित्रित मिल हैं। अतः जातक का महत्त्व भारत में ही नहीं, बृहत्तर भारत में भी, स्थिवर-वाद बौद्ध धर्म में ही नहीं, वौद्ध धर्म के अन्य अनेक के रूपों में भी, स्थिति है।

अब भारतीय साहित्य में जातकों के महत्त्व और स्थान को लें। यदि काल-क्रम की दृष्टि से देखें तो वैदिक साहित्य की शुनः शेप की कथा, यम-यमी संवाद, पुरुरवा-उर्वशी संवाद आदि कथानक ही बुद्ध-पूर्व काल के हो सकते हैं। छान्दोग्य और बृहदारण्यक आदि कुछ उपनिषदों की आस्यायिकाएँ भी बुद्ध-पूर्व काल की मानी जा सकती हैं, और इसी प्रकार ऐतरेय और शतपथ ब्राह्मण के कूछ

सोसायटी, १९०१; रतिलाल मेहता: Pre-Buddhist India; डा॰ रायस डेविड्स: बुद्धिस्ट इंडिया, अध्याय ६ (Economic Conditions) पृष्ठ ८७-१०७

आस्यान भी । पर इनका भी जातकों से और सामान्यत: पालि साहित्य से घनिष्ठ सम्बन्ध हैं। हम देख चुके हैं कि तेविज्ज-सुत्त (दीघ १।१३) में अट्टक, वामक, वामदेव, विश्वामित्र, यमदग्नि, अङ्गिरा, भरद्वाज, वशिष्ठ, कश्यप और भग् इन दस मन्त्रकर्ता ऋषियों के नाम के साथ-साथ ऐतरेय ब्राह्मण, तैत्तिरीय ब्राह्मण, छन्दोग ब्राह्मण और छन्दावा ब्राह्मण का भी उल्लेख हुआ है। १ इसी प्रकार हम यह भी देख चुके हैं कि मज्भिम-निकाय के अस्सलायण-सुत्तन्त (२।५।३) के आश्वलायन ब्राह्मण को प्रश्न-उपनिषद् के आश्वालायन से मिलाया गया है। मिंफिम-निकाय के आश्वलायन श्रावस्ती-निवासी हैं और वेद-वेदाङ्ग में पार-ङ्गत (तिण्णं वेदानं पारगृ सनिघण्डु-केटभानं) हैं, इसी प्रकार प्रश्न-उपनिषद् के आश्वलायन भी वेद-वेदाङ्ग के महापंडित हैं और कौसल्य (कोशल-निवासी) हैं। रे जातकों में भी वैदिक साहित्य के साथ निकट सम्पर्क के हम अनेक लक्षण पाने हैं। उद्दालक जातक (४८७) में उद्दालक के तक्षशिला जाने और वहाँ एक लोकविश्रुत आचार्य की सूचना पाने का उल्लेख है। इसी प्रकार सेतु-केतु जातक (३७७) में उद्दालक के पुत्र स्वेतुकेतु का कलाओं की शिक्षा प्राप्त करने के लिए तक्षशिला जाने का उल्लेख है। शतपथ ब्राह्मण (११.४.१-१) भें उद्दालक को हम उत्तरापथ में भ्रमण करते हुए देखते हैं। अतः इससे यह निष्कर्ष निकालना असंगत नहीं है कि जातकों के उदालक और श्वेत्केत् ब्राह्मण-ग्रन्थों और उपनिषदों के इन नामों के व्यक्तियों से भिन्न नहीं है ।<sup>3</sup> जर्मन विद्वान लूडर्स ने सेतकेत् जातक (३७७) में आने वाली गायाओं को 'वैदिक आस्यान और महाकाव्य-युगीन काव्य को मिलाने वाली कड़ी' कहा है, ४ जो सम्चित

१. देखिये पीछे दीघ-निकाय की विषय-वस्तु का विवेचन।

२. हेमचन्द्र राय चौधरी : पोलिटिकल हिस्ट्री ऑव एन्शियन्ट इंडिया, पृष्ठ २१ (तृतीय संस्करम, कलकत्ता, १९३२)

हेमचन्द्र राय चौधरी : पोलिटिकल हिस्ट्री ऑव एन्झियन्ट इंडिया, पृष्ठ ४१ (तृतीय संस्करण, कलकत्ता, १९३२); विन्टरिनत्बः इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १२३

४. "connecting link between the vedic epic आख्यान and the epic poetry" विन्टरनित्ज-कृत इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १२३, पद-संकेत २ में उद्धत।

ही है। रामाथण और महाभारत के साथ जातक की तुलना करते समय हमें एक बात का बड़ा ध्यान रखना चाहिए। वह यह है कि इन दोनों ग्रन्थों के सभी अंग बृद्ध-पूर्व युग के नहीं हैं। रामायण के वर्तमान रूप में २४००० ब्लोक पाये जाते हैं। जनश्रुति भी है और स्वयं रामायण में कहा भी गया है 'चर्तुविश सहस्राणि क्लोकानाम् उक्तवान् ऋषिः' (१. ४. २) । किन्तु **बौद्ध** महाविभाषा-सास्त्र मे सिद्ध है कि द्वितीय शताब्दी ईसवी में भी रामायण में केवल १२००० इलोक थे। १ रानायण २-१९०-९४ में 'वृद्ध तथागत' का उल्लेख आया है। २ इसी प्रकार ञक, य<mark>वन आदि के सां</mark>थ संघर्ष (शकान् यवनिमिश्रितान्-१-५४-२१) का वर्णन है। किष्किन्धा-काण्ड (४. ४३-११-१२) में सुग्रीव के द्वारा कुरु, मद्र और हिमालय के वीच में यवनों और शकों के देश और नगरों को स्थित वताया गया है। इसमे मिद्ध है कि जिस समय ये अंश लिखे गये, ग्रीक और सिथियन लोग पंजाब के कुछ प्रदेशों पर अपना आधिपत्य जमा चुके थे। अतः रामायण के काफी अंश महाराज विविसार या बुद्ध के काल के बाद लिखे गये। <sup>3</sup> महाभारत में इसी प्रकार एड्कों (बौद्ध मन्दिरों) का स्पष्ट उल्लेख है। ४ बौद्ध विशेषण चार्त्रमहाराजिक भी वहाँ आया है (१२-३३९-४०)। रोमक (रोमन) लोगो का भी वर्णन (२-५१-१७) है। इसी प्रकार सिथियन और ग्रीक आदि लोगों का भी (३-१८८-३५)। आदि पर्व (१-६ ७-१३-१४) में महाराज अञोक को 'महासुर' कहा गया है और 'महावीर्योऽपराजितः' के रूप में उसकी प्रशंसा की गई है। शान्ति पर्व में विष्णगुष्त कौटिल्य (द्वितीय) शताब्दी ईमवी पूर्व) के शिष्य कामन्दक का भी अर्थविद्या के आचार्य के रूप में उल्लेख है। इस प्रकार अनेक प्रमाणों के आधार पर सिद्ध है कि महाभारत के वर्तमान रूप

१. हेमचन्द्र राय चौधरी : पोलिटिकल हिस्ट्री ऑव एन्शियन्ट इंडिया, पृष्ठ ३ (तृतीय संस्करण, १९३२)

२. उद्धरण के लिये देखिये जातक (प्रथम खंड) पृष्ठ २४ (वस्तुकथा) पद-संकेत ३ (भदन्त आनन्द कौसल्यायन का अनुवाद)

इेमचन्द्र राय चौधरी : पोलिटिकल हिस्ट्री ऑव एन्झियन्ट इंडिया, पृष्ठ ३ (तृतीय संस्करण १९३२)

४. देखिये वहीं, पृष्ठ ४-५

का काफी अंश बुद्ध, अशोक और कौटिल्य विष्णुगुप्त के बाद के युग का है। <sup>9</sup> जातक की अनेक गाथाओं और रामायण के क्लोकों में अद्भृत समानता है। <sup>२</sup> दसरथ जातक (४६१) और देवधम्म जातक (६) में हमें प्रायः राम-कथा की पूरी रूपरेखा मिलती है। जयहिस जातक (५१३) में राम का दण्डकारण्य जाना दिखाया गया है। इसी प्रकार साम जानक (५४०) की सद्गता रामा-यण २. ६३-२५ से है और विन्टरनित्ज के मत में जातक का वर्णन अधिक सरल और प्रारम्भिक है। वेस्सन्तर जातक (५४७) के प्रकृति-वर्णन का साम्य इसी प्रकार वाल्मीकि के प्रकृति-वर्णन से है और इस जातक की कथा के साथ राम की कथा में भी काफी सद्शता है। अपहाभारत के साथ जातक की नुलना अनेक विद्वानों ने की है। उनके निष्कर्षों को यहाँ संक्षिप्ततम रूप में भी रखना वास्तव में बड़ा कठिन है। सब से बड़ी बात यह है कि महाजनक जातक (५३९) के जनक उपनिषदों और महाभारत के ही ब्रह्मज्ञानी जनक हैं। इसमें तनिक भी सन्देह नहीं। मिथिला के प्रासादों को जलते देखकर जनक ने कहा था 'मिथि-लायां प्रदीप्तायां न मे दह्यति किचन' (महाभारत १२-१७; १८-१९; २१९-५०) । ठीक उनका यही कथन हमें महाजनक जातक (५३९) में भी मिलता है तथा ४०८ और ५२९ संख्याओं के जातकों में भी । अतः दोनों व्यक्ति एक है. इसमें तनिक भी सन्देह का अवकाश नहीं। इसी प्रकार ऋष्य शृङ्ग (पालि इसिसिङ्गः) की पूरी कथा नलिनिका जातक (५२६) में है । युधिष्ठिर (युधि-ट्ठिल) और विदुर (विधुर) का संवाद जातक-संख्या ४९५ में है। कृणाल

१. अधिक प्रमाणों के लिए देखिये, वहीं, पृष्ठ ४-५

२. कुछ उद्धरणों के लिए देखिये जातक (प्रथम खंड) पृष्ठ २५ पद-संकेत १ (भदन्त आनन्द कौसल्यायन का अनुवाद)

३. इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पुष्ठ १४७, पद-संकेत ४

४. विटरनित्ज : इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १५२

५. रायस डेविड्स : बुद्धिस्ट इंडिया, पृष्ठ २६, विन्टरिनर्ज : इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १४६; हेमचन्द्र राय चौधरी : पोलिटिकल हिस्ट्री ऑव एन्डियन्ट इंडिया, पृष्ठ ३६-३७ (तृतीय संस्करण, १९३२), आदि, आदि

जातक (५३६) में कृष्ण और द्रीपदी की कथा है। इसी प्रकार घट जातक (३५५) में कृष्ण द्वारा कंस-वथ और द्वारका बसाने का पूरा वर्णन है। महा-कण्ह जातक (४६९) निमि जातक (५४१) और महानारदकस्सप जातक (५४४) में राजा उशीनर और उसके पुत्र शिवि का वर्णन है। सिविजातक (४९९) में भी राजा शिवि की दान-पारिमता का वर्णन है। अतः कहानी मुलतः बौद्ध है, इसमें सन्देह नहीं। महाभारत में १०० ब्रह्मदत्तों का उल्लेख हैं(२.८.२३) १ सम्भवतः ब्रह्मदत्त किसी एक राजा का नाम न होकर राजाओं का सामान्य विशेषण था, जिसे १०० राजाओं ने धारण किया। दुम्मेध जातक (५०) में भी राजा और उसके कुमार दोनों का नाम ब्रह्मदत्त बताया गया है। इसी प्रकार गंगमाल जातक (४२१) में कहा गया है कि ब्रह्मदत्त कुल का नाम है । स्सीम जातक (४११) कृम्मासपिंड जातक (४१५) अट्ठान जातक (४२५) लोमस्सकस्मय जातक (४३३) आदि जातकों की भी यही स्थिति है। अत: जातकों में आये हए ब्रह्मदत्त केवल 'एक समय' के पर्याय नहीं हैं, ऐसा कहा जा मकता है। उनमें कुछ न कुछ ऐतिहासिकता भी अवश्य है। रामायण और महाभारत के अतिरिक्त पतंजिल के महाभाष्य में भी जातक-गाथाएँ उन्लिखित हैं, <sup>२</sup> प्राचीन जैन साहित्य में भी<sup>3</sup> और पंचतन्त्र, हितोपदेश, वैताल पंचिंवशति. कथासरित्सागर तथा पैशाचीप्राकृत-निबद्ध 'वड्डकहा' (वृहत्कया) में भी जातक का प्रभाव किस प्रकार स्पष्टतः उपलक्षित है, इसके निदर्शन के लिए तो कई महाग्रन्थों की आवश्यकता होगी।

'जातक' ने विदेशी साहित्य को भी किस प्रकार प्रभावित किया है और किस प्रकार उसके माध्यम से बुद्ध-वचनों का गमन दूरस्थ देशों में, यूरोप तक, हुआ है, इसकी कथा भी वड़ी अद्भुत हैं। जिस प्रकार जातक-कथाएँ समुद्र-मार्ग से लंका, बरमा, सिआम, जावा, सुमात्रा, हिन्द-चीन आदि दक्षिण-पूर्वी एशिया के देशों को गई और वहाँ स्थापत्य-कला ग्रादि में चित्रित की गई, उसी प्रकार स्थल-मार्ग में हिन्दुक्श और हिमालय को पार कर पिच्छमी देशों तक उनके

१. मिलाइये "शतं वै ब्रद्भदत्तानाम्" (मत्स्य पुराण)

२. जर्नल ऑव रॉयल एशियाटिक सोसायटी, १८९८, पृष्ठ १७

३. विन्टरिनत्ज : इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १४५, पद-संकेत २

पहुँचने की यात्रा भी बड़ी लम्बी और मनोहर है। पिछले पचास-साठ वर्षों की ऐतिहासिक गवेपणाओं से यह पर्याप्त रूप में मिद्ध हो चका है कि बद्ध-पूर्व काल में भी विदेशों के साथ भारत के व्यापारिक सम्पर्क थे। बावेर जातक (३३९) और स्मन्धि जातक (३६०) में हम इन सम्बन्धों की पर्याप्त भलक देख ही चुके हैं। द्वितीय-शताब्दी ईसवी पूर्व से ही अलसन्द (अलेक्ज़ेन्ड्या) जिसे अलक्षेन्ट्र (अलेक्ज़े-न्डर) ने बसाया था, पूर्व और पश्चिम की संस्कृतियों का मिलन-केन्द्र हो गया था । वस्तुतः पश्चिम में भारतीय साहित्य और विशेषतः जातक-कहानियों की पहुँच अरव और फिर उनके बाद ग्रीक लोगों के माध्यम में हुई। पञ्चतन्त्र में अनेक जातक-कहानियाँ विद्यमान हैं, यह तथ्य सर्वविदित है। छठी शताब्दी ईसवी में पंचतन्त्र का अनुवाद पहलवी भाषा में किया गया। आठवी बाताब्दी में 'कलेला दमना' शीर्षक से उसका अनुवाद अरबी में किया गया। 'कलेला दमना' शब्द 'कर्कट' और 'दमनक' के अरबी रूपान्तर है। पन्द्रहवी अताब्दी में पंचतंत्र के अरबी अनवाद का जर्मन भाषा में अनवाद हुआ, फिर धीरे-धीरे सभी युरोपीय भाषाओं में उसका रूपान्तर हो गया। यह हमने पंचतन्त्र के माध्यम से जातक-कथाओं के प्रसार की बात कही है। वास्तव में मीधे रूप मे भी जानक ने विदेशी साहित्य को प्रभावित किया है और उसकी कया भी अत्यन्त प्राचीन है।

ग्रीक साहित्य में ईसप की कहानियाँ प्रसिद्ध है। फेंच, जर्मन और अग्रेज विद्वानों की खोज से सिद्ध है कि ईसप एक ग्रीक थे. यद्यपि उनके काल के विषय में अभी पूर्ण निश्चय नहीं हो पाया है। ईसप की कहानियों का यूरोपीय साहित्य पर बड़ा प्रभाव पड़ा है और विद्वानों के द्वारा यह दिखा दिया गया है कि ईसप की प्राय: प्रत्येक कहानी का आधार जातक है। यही बात अलिफलैला की कहानियों के सम्बन्ध में भी है। समुगा जातक (४३६) का तो सीधा सम्बन्ध अलिफलैला की एक कहानी से दिखाया ही गया है। अन्य अनेक कहानियों की

१. रायस डेविड्स : बुद्धिस्ट बर्थ स्टोरीज, पृष्ठ ३२ (भूमिका)

२. देखिये डा० हेमचन्द्र राय चौधरी का "बुद्धिष्म इन वैस्टर्न एशिया" शीर्षक लेख डा० विमलाचरण लाहा द्वारा सम्पादित 'बुद्धिस्टिक स्टडीज" मे, पृष्ठ ६३९-६४०

भी तलना विद्वानों ने की है। अाठवी शताब्दी में अरवों ने युरोप पर आक्रमण किया। स्पेन और इटली आदि को उन्होंने रोंद डाला। उन्हीं के साथ जातक-कहानियाँ भी इन देशों में गई और उन्होंने धीरे घीरे सारे युरोपीय साहित्य को प्रभावित किया। फ्रान्स के मध्यकालीन साहित्य में पशु-पक्षी सम्बन्धी कहानियों की अधिकता है। फ्रेंच विद्वानों ने उन पर 'जातक' के प्रभाव को स्वीकार किया है। वायविल और विशेषतः सन्त जोन के सुसमाचार की अनेक कहानियों और उप-माओं की तूलना पालि त्रिपिटक और विशेषतः 'जातक' के इस सम्बन्धी विवरणों से विद्वानों ने की है । ईसाई धर्म पर बौद्ध धर्म का पर्याप्त प्रभाव पड़ा है, यह अव प्राय: निर्विवाद माना जाने लगा है। इस प्रभाव में अन्य अनेक तत्त्वों के अतिरिक्त 'जातक' का भी काफी सहयोग रहा है । ईसाई सन्त प्लेसीडस की कथा की तुलना न्यग्रोधाराम जातक (१२) की कथा से की गई है, यद्यपि विन्टरनित्ज ने उसमें अधिक साम्य नही पाया है। २ पर सब से अधिक साम्य तो मध्य-युग की रचना 'वरलाम एण्ड जोसफत' का जातक के 'बोधिसत्व' से है । इस रचना में, जो मलतः छठी या सातवीं शताब्दी ईसवी में पहलवी में लिखी गई थी, भगवान बद्ध की जीवनी ईसाई परिधान में वर्णित की गई है। बाद में इस रचना के अनवाद अरब, मीरिया इटली और युरोप की अन्य भाषाओं में हए। 'जोसफत' शब्द अरबी 'युदस्तफ' का रूपान्तर है, जो स्वयं संस्कृत 'बोधिसत्व' का अरबी अनुवाद है। ईसाई धर्म में सन्त 'जोसफत' को (जिनका न केवल नाम, बल्कि पुरा जीवन बोधिसत्व-बुद्ध का है) ईसाई सन्त के रूप में स्वीकार किया गया है। वह एक बड़ी अद्भृत किन्तू ऐतिहासिक रूप से सत्य बात है। श्रीमती रायस डेविड्स ने तो शेक्सपियर के मर्चेट ऑव वेनिस में 'तीन डिवियों' तथा 'आध सेर मांस' के वर्णन में तथा 'ऐज यू लाइक इट' में 'वहमुल्य रत्नों' के विवरण में जातक के प्रभाव को ढुढ निकाला है, एवं स्लेबोनिक जाति के साहित्य

१. मिलाइये विन्टरिनत्ज : इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १३०, पद-संकेत२, आदि, आदि ।

२. इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १५०, पद-संकेत २

३. देखिये जातक (प्रथमखंड) पृष्ठ३०, पद-संकेत १ (वस्तुकथा)

में तथा प्रायः सभी पूर्वी यूरोप के साहित्य में 'जातक' के प्रभाव की विद्यमानताः दिखाई हैं। भिक्ष शीलभद्र ने पर्याप्त उदाहरण देकर सिद्ध किया है कि निमि जातक (५४१) ही चौदहवी बाताब्दी के इटालियन किव दाँते की प्रसिद्ध रचनाः (Divina Comedia) का आधार है। जर्मन विद्वान् वेन्फ ने 'जातक' को विदव के कथा-साहित्य का उद्गम कहा है, जो तथ्यों के प्रकाश में अतिशयोक्ति नहीं कहा जा सकता। इस प्रकार भारतीय साहित्य और संस्कृति के साथ विदव के साहित्य और सभ्यता के इतिहास में 'जातक' के स्थान और महत्व के इस संक्षिप्त दिग्दर्शन के बाद अब हम खुद्दक निकाय के अन्य ग्रन्थों पर आते हैं।

### निद्देस

निह्म के दो भाग हैं, महानिह्स और चूल निह्म । महानिह्स सुत्त-निपात के अट्ठक वग्ग की व्याख्या है। इसी प्रकार चूल निह्स एक प्रकार सुत्त-निपात के ही खग्ग विसाण सुत्त और पारायण की व्याख्या है। इस प्रकार पूरा निह्स सुत्त-निपात के एक भाग की ही अट्ठकथा है। परम्परा से यह सारिपुत्र की रचना वनाई जानी है। 'महानिह्स' में हमें उन स्थानों, देशों और बन्दरगाहों की सूची मिलती है जिनके साथ भारत का व्यापार पाँचवीं-छठीं शताब्दी ईसवी पूर्व होता था। समुद्र, नदी और स्थल के कौन-कौन से मार्ग थे, इसका भी पूरा विवरण हमें यहाँ मिलता है।

२. देखिये उनका Influence of the Buddhist Jatakas on European Literature" शीर्षक लेख, महाबोधि, जनवरी १९५०, पृष्ठ १०-१६; मिलाइये दि बुद्धिस्ट, जनवरी, १९४८, पृष्ठ ११८-१२० (कोलम्बो, सिहल),

<sup>1. &#</sup>x27;'Thus for instance the Three Caskets and the Pound of Flesh in the Merchant of Venice and the Precious Jewels which in 'As You Like It' the venomous toad wears in his head, are derived from the Buddhist tales. In a similar way, it has been shown that tales current among the Hungarians and the numerous peoples of the Slavonic race have been derived from the Buddhist sources, through translations made for the Huns, who penetrated in the time of Genghis Khan into the East of Europe." बुद्धिस्ट बर्थ स्टोरीज, पुष्ठ १२ (भूमिका)

#### पटिसम्मिदामगा

इस ग्रन्थ का विषय अर्हत् के प्रतिसंवित् सम्बन्धी ज्ञान का विवेचन है।
सम्पूर्ण ग्रन्थ में तीन मुख्य भाग हैं, जिनमें से प्रत्येक में १० परिच्छेद हैं। इस
ग्रन्थ का सम्बन्ध बैली और विषय दोनों की दृष्टि से अभिधम्म पिटक में अधिक
है। इसका कुछ विवरण हम आगे अभिधम्म पिटक का विवेचन करने समय
करेंगे।

#### ऋपदान

अपदान (सं० अवदान) खुद्दक-निकाय के उत्तरकालीन ग्रन्थों में मे हैं। इसमें बाँद्ध भिक्षुओं और भिक्षुणियों के पूर्व जन्मों के महान् कृत्यों का वर्णन है। जातक के समान इसकी भी कहानी के दो भाग होते हैं, एक अतीत जन्म-सम्बन्धी और दूसरा वर्तमान (प्रत्युत्पन्न) जीवन-सम्बन्धी। अपदान दो भागों में विभक्त है, थेर-अपदान और थेरी-अपदान। थेर-अपदान में ५५ वर्ग है और प्रत्येक वर्ग में १० अपदान हैं। थेरी-अपदान में ४ वर्ग है, जिनमें भी प्रत्येक में १० अपदान हैं। साहित्य या इतिहास की दृष्टि से इस ग्रन्थ का कोई विशेष महत्व नहीं है। हाँ, इसी ग्रन्थ पर संस्कृत बौद्ध साहित्य का अवदान-साहित्य अधिकांशतः आधारित है, यह इसका एक महत्त्व अवश्य कहा जा सकता है। 'अपदान' में चीनी लोगों के व्यापारार्थ उत्तरी पंजाब में आने का उल्लेख है।

### बुद्धवंस<sup>१</sup>

बुद्धवंस २८ परिच्छेदों का एक पद्यात्मक ग्रन्थ है, जिसमें गौतम बुद्ध और उनके पूर्ववर्ती २४ अन्य बुद्धों की जीविनयों का विवरण है। गौतम बुद्ध के जीविनी सम्बन्धी अंग को छोड़ कर शेष तो प्रायः पौराणिक ढंग का ही है, अतः उसका महत्त्व भी केवल उसी दिशा में समभता चाहिए।

## चरियापिटक<sup>२</sup>

चरियापिटक में भगवान् बुद्ध के पूर्व जन्मों की चर्याओं का वर्णन है, जिसमें

१. २. इनके देवनागरी संस्करण भिक्षु उत्तम द्वारा प्रकाशित किए जा चुके हैं, जिन्हें महापंडित राहुल सांकृत्यायन, भदन्त आनन्द कौसल्यायन तथा भिक्षु जगदीश काश्यप ने सम्पादित किया है। चिरयापिटक' का देवनागरी लिपि में सम्पादन डा० विमलाचरण लाहा ने भी किया है, जिसे मोतीलाल बनारसीदास, लाहोर, ने प्रकाशित किया था।

यह दिखाया गया है कि किस प्रकार भगवान् ने नाना पारिमताओं को पूरा किया था। दम पारिमताओं में से यहाँ केवल सात का उल्लेख है, यथा दान, शील, नैटकर्म्य, अधिष्ठान, सत्य, मैत्री और उपेक्षा। प्रज्ञा, वीर्य और क्षान्ति का वर्णन नहीं है। सम्पूर्ण ग्रन्थ ६ पिरच्छेदों में है जिनमें कुल मिला कर २५ जीवन-चर्याओं का वर्णन है। प्रत्येक जीवन-चर्या का वर्णन एक जातक-कथा मा लगता है जिसे गाथात्मक रूप दे दिया गया है। नाम-साम्य भी दोनों में पूरा है। उदाहरण के लिए 'अकिन्ति-चरियं' 'अकिन्ति-जातक' का रूपान्तर मात्र है। इसी प्रकार 'संखनचिय्यं' 'संखपालजातक के, 'कुरुथम्म चरियं' 'कुरुथम्म जातक' के तथा इसी प्रकार दोप चर्याएँ प्रायः उसी नाम के जातक के पद्यात्मक रूपान्तर मात्र हैं। जातक से अत्यन्त सम्बन्धित होते हुए भी चरियापिटक का कलात्मक रूप उस कोटि तक नहीं पहुँच पाया है। वैसे कई मनोहर गाथाएँ भी यत्र-तत्र दिखाई 'पड़नी हैं।

'चरियापिटक' की प्रत्येक 'चर्या' की तुलना किस जातक से है, यह निम्नलिखित तालिका से स्पष्ट होगा।

## १--दान पारमिता

- ?. अकित्ति चरियं--अकित्ति जातक (४८०)
- २. संख चरियं—संखपाल जातक (५२४)
- ३. कुरुधम्म चरियं--कुरुधम्म जातक (२७६)
- ८. महासुदस्सन चरियं--महासुदस्सन जातक (९५)
- ५. महागोविन्द चरिय--महोगोविन्द मुत्तन्त (दीघ निकाय)
- इ. निमिराज चित्र्यं—निमि जातक (५४१)
- उ. चन्दकुमार चरियं—खंडहाल जातक (५४२)
- ८. मिविराज चरियं--सिवि जातक (४९९)
- ९. वेस्मन्तर चरियं -- वेस्सन्तर जातक (५४७)
- १०. समपंडित चरियं-सस जातक (३१६)

#### २--सील पारमिता

- ११. सीलवनाग चरियं—सीलवनाग जातक (७२)
- १२. भूरिदन चरियं--भूरिदन जातक (५४३)
- १३. चम्पेय्य नाग चरियं--चम्पेय्य जातक (५०६)
- १४. चूल बोधि चरियं—च्ल्लबोधि जातक (४४३)
- १५. महिंसराज चरियं--महिंस जातक (२७८)
- १६. समराज चरियं--सम जातक (४८२)
- १७. मातंग चरियं--मातंग जातक (४९७)
- १८. धम्माधम्मदेवपूत्त चरियं--धम्म जातक (४५७)
- १९. जयहिस चरियं--जयिहस जातक (५१३)
- २०. संखपाल चरियं--संखपाल जातक (५२४)

#### ३--नेक्खम्म पारमिता

- २१. युधञ्जय चरियं--युवञ्जय जातक (४६०)
- २२. सोमनस्स चरियं--सोमनस्स जातक (५०५)
- २३. अयोघर चरियं--अयोघर जातक (५१०)
- २४. भीस चरियं--भिस जातक (४८८)
- २५. सोणपण्डित चरियं--सोणनन्द जातक (५३२)

## ४--अधिट्रान पारमिता

२६. तेमिय चरियं--तेमिय जातक (५३८)

#### ५-सच पारमिता

- २७. कपिराज चरियं--कपि जानक (२५०)
- २८. सच्चसव्हच चरियं--सच्चंकिर जातक (७३)
- २९. वट्टपोतक चरियं--वट्ट जातक (३५)
- ३०. मच्छराज चरियं--मच्छ जातक (३४)
- ३१. कण्हदीपायन चरियं--कण्हदीपायन जानक (४४४)
- ३२. सुतसोम चरियं--महास्तमोम जातक (५३७)

## ६—मैत्री पारमिता

- ३३. सुवण्णसाम चरियं--सस जातक (५४०)
- ३४. एकराज चरियं—एकराज जातक (३०३)

# ७—उपेक्खा पारमिता

ः ३०. महालोमहंस चरियं—लोमहंस जातक (९४)

# चौथा अध्याय विनय-पिटक

## त्रिपिटक में विनय-पिटक का स्थान

विनय-पिटक बौद्ध संघ का संविधान है। अतः धार्मिक दुष्टि से उसका बड़ाः महत्त्व है। बद्ध-धर्म का प्रथम तीन शताब्दियों का इतिहास विनय-पिटक संबंधो विवादों और मतभेदों का ही इतिहास है। शास्ता के महापरिनिर्वाण के बाद ही 'क्षद्रानक्षद्र' विनय-सम्बन्धी नियमों को लेकर भिक्ष-संघ में विवाद उठ खड़ा हुआ था, जिसका प्रथम संघ-भेदक परिणाम वैशाली की संगीति में दिष्टिगोचर हुआ और बाद में तृतीय संगीति तक आते आते वह अष्टादश निकायों के रूप में पूर्णत: प्रम्फुटित हो गया। यह बात नहीं है कि इसके अन्य कारण न रहे हों, किन्तू विनय-विपरीत आचरण एक प्रमुख कारण था। यही कारण है कि स्थविरवाद बौद्ध धर्म की परम्परा ने 'विनय-पिटक' को अपनी धर्म-साधना में सदा एक अत्यन्त ऊँचा म्थान दिया है। बद्ध के जीवन-काल में ही उनके विद्रोही शिष्य देवदत्त ने विनय-सम्बन्धी नियमों में कुछ अधिक कड़ाई की माँग की थी। उसने उस स्वतंत्रता के विरुद्ध ही, जो तथागत ने अपने शिष्यों को दी थी, विद्रोह किया था। इसी प्रकार कौशाम्बिक भिक्षुओं के दुर्व्यवहार के कारण भगवान को खिन्न हो कर एक बार भिक्ष-संघ को कुछ काल के लिए छोड़ कर एकान्त-वास के लिए जाना पड़ा था। इन सब बातों से स्पष्ट था कि भगवान् ने जिस धम्म का उपदेश दिया था उसका साक्षात्कार बिना जीवन की पवित्रता के असम्भव था। उस पवित्रता के सम्पादन के लिए जिस साधन-मार्ग की आवश्यकता थी उसका वास्त-

१. महापंडित राहुल सांकृत्यायन द्वारा अनुवादित, महाबोधि सभा, सारनाथ १९३५; र० द० वदेकर ने विनय-पिटक के 'पातिमोक्ख' अंश का नागरी-लिपि में सम्पादन किया है।

विक उपदेश तो उनके 'धम्म' में ही दे दिया गया था, किन्तु भिक्षु और भिक्षुणी संघों की स्थापना के बाद, उनमें कुछ असंयमी और अ-वैराग्यवान् व्यक्तियों के भी स्वाभाविक रूप से प्रविष्ट हो जाने के कारण, उनकी व्यवस्था को कुछ वाह्य नियमों में भी वाँधने की आवश्यकता थी। यही कारण है कि हम विनय-पिटक में नाना प्रकार के नियमों का प्रज्ञापन बुद्ध-मुख से हुआ देखते हैं, जिनके प्रज्ञापन करने की उनके अपने उस प्राथमिक उपदेश-काल में, जब तपस्सु और भिल्लिक जैसे उपासक केवल बुद्ध और धम्म की शरण जाते थे (संघ की स्थापना ही उस समय नहीं हुई थी, अतः स्वभावतः पारिभाषिक अर्थों में विनय-सम्बन्धी नियमों की भी नहीं) कोई आवश्यकता ही नहीं थी। वुद्ध-धर्म की साधना का यह वह युग था जब बुद्ध कह सकते थे—

ंयं मया सावकानं सिक्खापदं पञ्जत्तं, तं मम सावका जीवितहेतु पि नातिक्कमन्ति (अंगुत्तर-निकाय) अर्थात् "जिन शिक्षापदों (सदाचार-नियमों) का मैनें उपदेश किया है, उनको मेरे शिष्य अपने प्राणों के लिये भी कभी नहीं तोड़ते।"

उस समय शिक्षा-पद थे. किन्तु वे धर्म में ही अन्तर्हित थे। बोधिपक्षीय धर्मों की भावना और तदनुक्ल आचरण स्वयं अपने आप में चित्त और काया की विज्ञृिष्ठ के लिए एक अद्वितीय मार्ग था। चार आर्य-सत्य, आर्य अष्टांगिक मार्ग आदि सभी उस साधना के अंग थे। चार स्मृति-प्रस्थानों के विषय में तो स्वयं भगवान् ने कहा है "भिक्षुओ! प्राणियों की विशृद्धि के लिए.... निर्वाण के साक्षात्कार के लिए, यही अकेला सर्वोत्तम मार्ग है।" कहने का तात्पर्य यही है कि जब भगवान् बुद्ध ने प्रारम्भ से ही सभी पाप-कर्मों को न करने, सभी कुशल कर्मों को करने और चित्त को संयमित कर उसे शुद्ध रखने का आदेश देते हुए अपने धम्म को प्रकाशित किया, तो 'विनय' उसमें स्वयं अपने आप सम्मिलित था। लौकिक सफलता और महत्व-प्राप्ति के लिए भी जब संयम, या जिसे आज अनु- शासन कहा जाता है, इतना आवश्यक है, तो ब्रह्मचर्य के उस महत् उद्देश्य के

१. यद्यपि विनय-पिटक के वर्णनानुसार यह काल बहुत कम दिन रहा, किन्तु इसकी सी पवित्रता तो बहुत दिन रही।

्रिलए, जिसकी महत्ता सभी लौकिक और पारलौकिक उद्देश्यों को अतिक्रमण करती है, कितना आवश्यक था, इसका सर्वोत्तम दर्शन हमें बुद्ध-उपदेशों में ही होता है। स्वभावतः शास्ता के धम्म और विनय दोनों एक चीज है, एक ही वस्तु के दो पहलू है। उनके सामासिक स्वरूप 'थम्म-विनय' का भी यही रहस्य है।

जब कि वृद्ध-मन्तव्य के अनुसार धम्म और विनय का एक साही महत्त्व है, 'विनय-पिटक' के नियम शास्ता के शासन के बाहरी रूप मात्र है। इनका मानसिक आधार निश्चित होते हुए भी स्वयं उनका प्रजापन उस अवस्था का न्यक है जब संब में प्रविष्ट कुछ अ-संयमी भिक्ष तथागत-प्रवेदित इर्म के बिरुद्ध आचरण करने लगे थे। जब तक यह बात नहीं हुई तथारत को नियम विधान करने की आवश्यकता नहीं हुई। धर्मसेनापित के साथ भगवान् के इस संलाप से यह बात स्पष्ट होगी। धर्मसेनापति सारिपुत्र भगवान् से प्रार्थना करते हैं "भन्ते! भगवान विष्यों के लिए शिक्षा-पद का विधान करें, प्रातिमोक्ष का उपदेश करें, जिससे कि यह ब्रह्मचर्य चिरस्थायी हो ।'' भगवान् कहते हैं, ''सारिपुत्र! ठहरो, तथागत काल जानेंगे। सारिपुत्र! शास्ता तब तक श्रावकों (शिष्यों) के लिए शिक्षा-पद का विधान नहीं करते. प्रातिमोक्ष का उपदेश नहीं करते, जब तक कि संघ में कोई चित्त-मल वाले धर्म (पदार्थ) उत्पन्न नहीं होते । सारिपुत्र ! जब यहाँ संघ में कोई चित्त-मल को प्रकट करने वाले धर्म पैदा हो जाते हैं, तो उन्हीं का निवारण करने के लिए, उन्हीं के प्रतिघात के लिए, शास्ता श्रावकों को शिक्षा-पद का विधान करते है, प्रातिमोक्ष का उपदेश करते हैं..... (अभी तो) सारिपुत्र ! संघ मल-रहित, दूष्परिणाम-रहित. कालिमा-रहित, गृद्ध, सार में स्थित है। इन पाँच मौ भिक्षओं में जो सब से पिछडा भिक्ष् है, वह भी स्रोत-आपत्ति फल को प्राप्त, दुर्गति से रहित और स्यिर संबोधि-परायण है। " अतः निश्चित है कि विनय सम्बन्धी नियमों का उपदेश जैसे कि वे विनय-पिटक में निहित है, भगवान के द्वारा 'धर्म' के बाद दिया गया जब कि अधिक मल-ग्रस्त व्यक्ति उसके आधार पर अपना नहीं कर सके।

१. विनय-पिटक, पाराजिका १

एक बार शिक्षापदों और प्रातिमोक्ष-सम्बन्धी नियमों का प्रज्ञापन करने के वाद संघ की स्थिति के लिए वह अत्यन्त आवश्यक हो गया। किन्तु शास्ता यह जानते थे कि एक बार आन्तरिक संयम से च्युत हो जाने के बाद उसे बाहरी नियमों के बन्धन में बाँध कर नहीं रक्खा जा सकता था। भिक्षणी-संघ की स्थापना के समय भिक्षणियों के लिए जीवन-पर्यन्त पालनीय आठ गरु धर्मों (बडी शर्तों) का विधान करते समय ही शास्ता को यह प्रतिभान हो गया था कि यह बाहरी रोक-थाम अधिक दिन तक चल नहीं सकती। "आनन्द! जैसे आदमी पानी को रोकने के लिए, बड़े तालाब की रोक-थाम के लिए, मेंड़ बाँघे, उसी प्रकार आनन्द ! मैंने रोक थाम के लिए, भिक्षणियों को जीवन भर अनुल्लंघनीय आठ गुरु धर्मों को स्थापित किया।" फलतः "आनन्द! अब ब्रह्मचर्य चिरस्थायी न होगा, सद्धर्म पाँच सौ वर्ष ही ठहरेगा।" विचार-स्वातन्त्र्य की महत्त्वानुभूति पर आश्रित वृद्ध-मन्तत्र्य कभी मनष्य को बाहरी नियमों के बन्धन में बाँधने वाला नहीं हो सकता था। जो कुछ भी नियम उन्होंने आवश्यकतावश प्रज्ञप्त किये थे, उनमें से अनेक ऐसे भी हो सकते थे जो उसी युग और परिस्थित के लिए अनुकुल हों और जिनका सार्वकालिक या सार्वजनीन महत्त्व प्रतिष्ठापित करना उसी बुद्धिहीनता, संकृचित वत्ति और सच्चे उद्देश्य को छोड़ कर बाहरी रूप की ओर दौड़ने की प्रवत्ति का सुचक हो, जो धर्म-साधनाओं के इतिहास में अक्सर देखा जाता है, इसकी भी पूरी अनुभूति भगवान् बुद्ध को थी, यह हम परिनिर्वृत्त होने से पहले उनके इस आदेश में देखते है "इच्छा होने पर संघ मेरे बाद क्षुद्रानुक्षुद्र (छोटे-मोटे) शिक्षा पदों को छोड़ दे।'' संघ बाहरी बन्धन अनुभव न करे, इसीलिए उन्होंने अपने बाद किसी व्यक्ति को जान बुभ कर उसका नेता तक नहीं चुना। १ एकमात्र 'धम्म-विनय' रूपी नेता की शरण में ही उन्होंने भिक्ष-संघ को छोड़ा। उन्होंने तो यहाँ तक कह दिया "भिक्षओ ! मैने बेडे की भाँति निस्तरण के लिए तुम्हें धर्म का उपदेश दिया है, पकड रखने के लिए नहीं। धर्म को बेडे के समान उपदिष्ट जान कर तुम धर्म को भी छोड़ दो. अधर्म की तो बात ही क्या ?" वही बात विधि-निषेध-परक

१. देखिये विशेषतः महापरिनिब्बाण-सुत्त (दीघ, २।३); गोपक-मोग्गल्लान-सुत्त (मिज्भम ३।१।८)

२. अलगदू पम-सुत्त (मज्भिम १।३।२)

विनय-सम्बन्धी नियमों के विषय में भी कही जा सकती है। चंतनः (चित्त) को ही कम्म (कर्म) कहने वाले शास्ता का यह बाहरी नियम-विधान अन्तिम मन्तव्य नहीं हो सकता था, यह ऊपर के उद्धरणों से स्पष्ट है। किन्तु निर्बल, मल-ग्रस्त मानवता के लिए और क्या किया जाय ? बाहरी नियम-विधानों से काम नहीं चलता, वे अपूर्ण ठहरते हैं, किन्तू उनके प्रज्ञापन किये विना काम भी नहीं चलता! जब सम्यक् सम्बद्ध ने मन्ष्यों का शास्ता बननः स्वीकार कर लिया, उनके बीच रहना-सहना, घूमना-फिरना स्वीकार कर लिया, संघ को धारण करना स्वीकार कर लिया,<sup>२</sup> मन्ष्यों को विशुद्धि रूपी निर्वाण के मार्ग पर लगाना स्वीकार कर लिया, तो उनकी चित्त-स्थिति के लिए अनकल नियम-विधान भी वे क्यों नहीं करते? उनके शिष्यों में जो प्रधान थे, वे स्वतः ही भगवान् के 'धम्म' के अनुसार आचरण करते थे। अतः उन्हें अलग मे विनय-सम्बन्धी नियमों का उपदेश करने की आवश्यकता नहीं थी। किन्तु 'बहजनों' में अधिकांश तो मल-ग्रस्त प्राणी ही थे। उन्हीं के पतन को देख कर भगवान ने बाहरी नियमों का विधान किया, जिन्हें हम आज विनय-पिटक में देखते है। इनमें से बहत कुछ बाहरी होते हुए भी अधिकांश मानसिक भित्ति पर ही आश्रित हैं, जो वद्ध-मन्तव्य की सब से बड़ी विशेषता है। संयुत्त-निकाय के भिक्ख-संयुत्त में किस प्रकार भगवान बृद्ध ने नन्द और तिस्स तथा अन्य भिक्षुओं को विनय-सम्बन्धी नियमों को कड़ाई के साथ पालन करने का आदेश दिया है, यह हम पहले देख चुके हैं।

चेतनाहं भिक्लवे कम्मं वदामि । चेतियत्वा हि कम्मं करोति कायेन वाचाय मनसा वा । अंगुत्तर-निकाय ।

२. केवल व्यावहारिक अर्थ में। वास्तव में तो संघ की पूरी व्यवस्था करते हुए भी भगवान् सदा निर्जिप्त ही रहे। जब आनन्द उनसे अन्तिम समय पर भिक्षु-संघ के लिए कुछ कहने के लिए प्रार्थना करते हैं, तो भगवान् कहते हैं, "आनन्द! जिसको ऐसा हो कि मैं भिक्षु-संघ को घारण करता हूँ.....वह जरूर आनन्द! भिक्षु-संघ के लिए कुछ कहे। आनन्द! तथागत को ऐसा नहीं है।" एक और स्थान पर भगवान् अपनी निर्लेपता का साक्ष्य देते हैं "मागन्दिय! घर्मों का अन्वेषण कर के मुक्ते 'मैं यह कहता हूँ' यह घारणा नहीं हुई।"

अन्य भी अनेक उदाहरण दिये जा सकते हैं, जहाँ भगवान बुद्ध ने विनय सम्बन्धी नियमों को पूरी तरह पालन करने का भिक्षओं को उपदेश दिया है। जब तक भग-वान जीवित रहे, तब तक उनके व्यक्तित्व और साक्षात् सम्पर्क ने मन्ष्यों को प्रेरणा मिलती थी । किन्तु उनके परिनिर्वाण के बाद तो विनय-सम्बन्धी नियम ही संघ की एकता और मौलिक पवित्रता के एक मात्र मापदंड रह गए। उसके बाद बौद्ध संघ में विनय-पिटक का जो महान् आदर और गौरव प्रतिष्ठापित हुआ वह उसकी संकीर्णता या साम्प्रदायिकता का द्योतक नहीं था । वह भिक्षुओं की उस व्यग्रता का द्योतक था जिसके साथ वे 'छिले शंख की तरह निर्मल' (शंख-लिखित) शाक्य-मुनि के शासन को उसकी मौलिक पवित्रता में रखना और दखना चाहते थे। उनका वह प्रयत्न वेकार नहीं गया है, यह हम आज भी देख सकते हैं। वैशाली की संगीति के अवसर पर ही धर्म-वादी भिक्षओं ने किस प्रकार भगवान के मौलिक उद्देश्यों की रक्षा की, यह हम उसके विवरण में (द्वितीय अध्याय में) देख चुके हं। लंका, वरमा और स्याम के भिक्ष-संबों के इति-हास में किस प्रकार विहार-सीमा और पारुपण (चीवर को दोनों कन्धे ढॅक कर पहनना), एकंसिक (चीवर को इस प्रकार पहनना, जिमसे एक कन्धा, दाहिना कन्धा खुला रहे) आदि अल्प महत्त्व के विनय-सम्बन्धी प्रक्तों को लेकर भी उत्तरकालीन यगों में जो वाद-विवाद होने रहे हैं वे न केवल उन देशों में वद्ध-धर्म के जीवित स्वरूप में विद्यमान होने के प्रमाण हैं. विल्क उसे उसी माँलिक, अक्षण्ण पवित्रता के साथ रखने की व्यग्रता के भी अविवाद लक्षण है। अत: स्थविरवादी बौद्ध धर्म के क्षेत्र में विनय-पिटक की जो प्रतिष्टा प्रारम्भिक यग मे अब तक रही है, वह एक जीवित ऐतिहासिक तथ्य है और ऊपर के तथ्यों को देखते हुए वह सार्थक भी है।

वौद्ध संघ में विनय-पिटक का सदा से कितना आदर रहा है और उसके उत्तरकालीन इतिहास के निर्माण में उसका कितना बड़ा हाथ रहा है. यह ऊपर के विवरण में स्पष्ट है। वास्तव में भिक्षु-संघ ने अत्यन्त प्राचीन काल में उसे सृत्त-पिटक से भी अधिक ऊँचा स्थान दिया है, क्योंकि उमे ही उन्होंने बुद्ध-शासन की आयु माना है। उनका विश्वास रहा है कि जब तक विनय-पिटक अपने मौलिक, विशद्ध रूप में रहेगा तभी तक बुद्ध-शासन भी जीवित रहेगा और विनय-सम्बन्धी

नियमों के अभ्यास के लुप्त हो जाने पर बुद्ध-शासन भी लुप्त हो जायगा। विशेपतः सिंहल और स्याम के भिक्ष-संघ में अभी तक यह विश्वास दुढ़ है और वे विनय,
सुत्त, अभिधम्म यह कम महत्त्व की दृष्टि से त्रिपिटक का करते हैं। विनय-सम्बन्धी
मामलों में बरमी भिक्ष-संघ पर सिंहली प्रभाव ग्यारहवीं शताब्दी से ही रहा है। वि
दोनों देशों में बुद्धदत्त, बुद्धघोष और धम्मपाल (चौथी-पाँचवी शताब्दी के प्रसिद्ध
पालि अट्ठकथाकार) के काल से लेकर ठीक आधुनिक काल तक विनय-पिटक
पर विपुल व्याख्यापरक साहित्य की रचना हुई है, जो इन देशों में उसकी जीवित
परम्परा का सूचक है। न केवल स्थिवरवाद बौद्ध धर्म की परम्परा में ही बिलक
अन्य बौद्ध सम्प्रदायों में भी विनय की महिमा स्रक्षित है, फिर चाहे उनके विनयपिटक का स्वरूप स्थविरवादी बौद्धों के विनय-पिटक से भले ही कुछ थोड़ा
विभिन्न हो। चीन और जापान में 'रिक्शू' नामक बौद्ध सम्प्रदाय है, जिसका
शाब्दिक अर्थ ही है 'विनय-सम्प्रदाय'। यह सम्प्रदाय 'धम्मगुत्तिक' विनय
को ही अपना मुख्य आधार मानता है। इस प्रकार विनय की प्रतिष्टा सम्पूर्ण
वौद्ध सम्प्रदायों में समान रूप से पाई जाती है।

ऐतिहासिक और साहित्यिक दृष्टि से भी विनय-पिटक का बड़ा महत्त्व है। पिटक-साहित्य के कालानुकम के विवेचन में हम देख चुके हैं कि विनय-पिटक के अनेक अंश त्रिपिटक के प्राचीनतम अंशों में से हैं। न केवल बुद्ध की जीवनी, विल्क उनके द्वारा संघ की स्थापना, उनके जीवन-काल में संघ का विकास, उसके नियम, उसका शासन, एवं बुद्ध-पिरिनिर्वाण के बाद १०० साल तक का उसका प्रामाणिकतम इतिहास, यह सब हमें विनय-पिटक से ही मिलता है। प्रथम दो वौद्ध संगीतियों के विषय में किस प्रकार विनय-पिटक का विवरण प्राचीनतम और प्रामाणिकतम है, यह हम दूसरे अध्याय में देख चुके है। इसके अलावा बुद्ध के शिष्यों का परिचय. छठी-पाँचवीं शताब्दी ईसवी पूर्वके भारत का सामाजिक विवरण, विशेषत: बुद्धकालीन संघ और तत्सम्बन्धी विवरण,इम सबके लिये विनय-पिटक के

१. सिंहली विनय-पिटक सम्बन्धी ग्रन्थों के आधार पर ही बरमा में इस सम्बन्धों साहित्य की रचना हुई। देखिये मेबिल बोड: दि पालि लिटरेचर ऑव बरमा, पृष्ठ ५

समान अन्य कोई प्रामाणिक साधन हमारे पास नहीं है। साहित्यिक दृष्टि मे यद्यपि विनय-पिटक का महत्त्व उतना नहीं दिखाया जा सकता क्योंकि उसका अधिकांश भाग नियमों का प्रज्ञापक है जो अत्यन्त नीरस ही हो सकता है। फिर भी 'धम्मचक्कपवत्तन सुत्त' आदि गम्भीर बुद्ध-प्रवचन भी यहाँ रक्खे हुए हैं, जो उसके ऐतिहासिक अंश के समान ही उसे महत्ता प्रदान करते हैं।

## विनय-पिटक का विषय और उसका संकलन-काल

भिक्ष और भिक्षणी संघ ही विनय-पिटक के एक मात्र विषय हैं, ऐसा कहा जा सकता है । वह बौद्ध संघ का संविधान और एक मात्र आधार है । बौद्ध संघ की व्यवस्था, भिक्ष और भिक्षणियों के नित्य-नैमित्तिक कृत्य, उपसम्पदा-नियम, देसना-नियम, वर्षावास के नियम, भोजन, वस्त्र, पथ्य-औषधादि सम्बन्धी नियम, संघ के संचालन सम्बन्धी नियम, संघ-भेद होने पर संघ-सामग्री (संघ की एकता) सम्पादित करने के नियम, आदि नियम-समृह विनय-पिटक में विवृत किये गये हैं । इन सभी नियमों का प्रज्ञापन भगवान वृद्ध के द्वारा ही हुआ है, ऐसी बौद्ध संघ की सामान्यतः मान्यता है। विनय-पिटक का संकलन, जैसा हम ने प्रथम संगीति के विवरण में देखा है, धम्म या स्त-पिटक के साथ-साथ प्रथम संगीति के अवसर पर ही हुआ । उसके प्रारम्भ में ही हम आर्य महाकाश्यप को कहने देखते हैं 'धम्मं च विनयं च सङ्गायेय्याम'' अर्थातु ''हम धम्म और विनय का संगा-यन करें" । अतः सुत्त और विनय के संकलन-काल में कूछ ऐसा पूर्वापर स्थापित नहीं किया जा सकता, जैसा अक्सर पच्छिमी विद्वानों ने किया है। कूछ पच्छिमी विद्वानों (कर्न, पूसाँ आदि) ने विनय-पिटक को मत्त-पिटक से पूर्व का संकलन माना है, कुछ (फैंक आदि) ने उसके बाद का भी। किन्तु ये दोनों ही मन निराधार हैं । सत्त और विनय में अनेक उपदेश समान हैं, विनय-सम्बन्धी अनेक उपदेश सुत्त-पिटक में भी मिलते हैं, और स्त्त-पिटक के अनेक बुद्ध-धर्म और बुद्ध-जीवन सम्बन्धी प्रकरण विनय-पिटक में मिलते हैं। दोनों की शैली प्राची-नता की सूचक है। अतः उन दोनों को समकालीन मानना ही अधिक युक्ति-संगत है। वैशाली की संगीति के अवसर पर विनय-सम्बन्धी कुछ विवादों का निर्णय हुआ था, अत: उसके आधार पर सम्भव है इस पिटक के रूप में कूछ

अन्तर कर दिया गया हो। चूिक इस संगीति का इस पिटक में विवरण भी है, अतः उसी समय इसके रूप का अन्तिम स्थिरीकरण हो गया था, यही इसके संक-लन-काल के विषय में हमें जानना चाहिये।

बौद्ध परम्परा विनय-सम्बन्धी सब नियमों का प्रज्ञापन बुद्ध-मुख से ही हुआ मानती है। आचार्य बृद्धघोष (चौथी-पाँचवी शताब्दी ईसवी) ने समन्तपासादिका (विनय-पिटक की अट्ठकथा) के प्रारम्भ में भिक्षुओं की उस अप्रतिहत परम्परा का उल्लेख किया है जिसने बुद्ध-काल से लेकर उनके समय तक विनय-पिटक का उपदेश दिया। बृद्ध-काल में विनय-धरों में उपालि स्थविर प्रधान थे, यह हम अंगुत्तर-निकाय के एतदग्गवग्ग से जानते हैं। प्रथम संगीति के अवसर पर उन्होंने ही विनय का संगायन किया, यह विनय-पिटक की सूचना है। अतः विनय-धरों की परम्परा स्थविर उपालि से ही प्रारम्भ होती है । वृद्ध-शिष्य उपालि से लेकर अशोक के समकालिक मोग्गलिपूत्त तिस्स तक विनयधरों की इम परम्परा का उल्लेख आचार्य बुद्धघोष ने इस प्रकार किया है (१) बुद्ध (२) उपालि (३) दासक (४) सोणक (५) सिग्गव और (६) मोग्ग-लिपून तिस्स । "श्री जम्बुद्वीप में तृतीय संगीति तक इस अट्ट परम्परा से विनय आया ।.....तुतीय संगीति मे आगे इसे इस (लंका) द्वीप में महेन्द्र आदि लाये । महेन्द्र से सीख कर कुछ काल तक अरिप्ट स्थविर आदि द्वारा चला । उनसे ही उनके शिष्यों की परम्परा वाली आचार्य-परम्परा में आज तक विनय आया, जैसा कि पूराने आचार्यों ने कहा है, (७) महिन्द, इट्ठिय, उत्तिय, संबल और भइसाल ये महाप्राज्ञ भारत (जम्पुद्वीप) से यहाँ आये । उन्होंने तम्ब-पण्णि (ताम्रपर्णी-लंका) द्वीप में विनय-पिटक पढ़ाया.....तव (८) आर्य तिष्यदत्त (९) काल सुमन (१०) दीर्घ स्थविर (११) दीर्घ सुमन (१२) काल स्मन (१३) नाग स्थविर (१४) बुद्धरक्षित (१५) तिष्य स्थविर (१६) देव स्थविर (१७) सुमन (१८) चूलनाग (१९) धर्मपालित (२०) रोहण (२१) क्षेम (२२) उपतिच्य (२३) पुष्यदेव (२४) सुमन (२५) पुष्य (२६) महाशिव (महासीव) (२७) उपालि (२८) महानाग (२९) अभय (३०) तिष्य (३१) पुष्य (३२) च्ल अभय (३३) तिष्य स्थविर (३४) चुलदेव (३५) शिव स्थविर.....इन महाप्राज्ञ, विनयज्ञ मार्ग-कोविदों ने ताम्रपर्णी (लंका) द्वीप में विनय-पिटक को प्रकाशित किया" जिस प्रकार किसी कालेज की दीवाल में लगे हुए प्रस्तरपट पर उसके प्रिंसिपलों के खुदे हुए नामों की सूची में कोई सन्देह नहीं करता, उसी प्रकार हमें विनय-धरों की इस सूची को भी प्रामाणिक मानना चाहिये।

## विनय-पिटक के भेद

पालि संस्करण के अतिरिक्त विनय-पिटक के छह और संस्करण चीनी अनुवादों में मिलते हैं । इनके नाम है (१) जूजु-रित्सु, सर्वास्तिवादियों का विनय (२) शिवन-रित्सु, धम्मगृत्तिक या धर्मगृष्तिक सम्प्रदाय का विनय (३) मथसोगि-रित्स, महासंधिक सम्प्रदाय का विनय (४) कोन-पोन-सेत्स-इस्से-उब, नवीन या उत्तरकालीन सर्वास्तिवादियों का विनय (५) गोबन-रित्स् या महिसासक विनय (६) विनय। विनय-पिटक के इन छह चीनी संस्करणों में आपस में बहुत कम भेद है । मौलिक रूप से वे सब समान है। जिन सम्प्रदायों से वे सम्बन्धित हैं, उनका उदभावन अशोक के काल से पहले ही हो चुका था। वे सब स्थिवरवाद बौद्ध धर्म की ही शाखा थे और विनय-सम्बन्धी कुछ छोटे-मोटे मत-भेदों के कारण ही उनसे अलग हो गये थे। 'कथावत्थ' में इन सब का वर्णन आया है। पाँचवें अध्याय में हम इन सब के सिद्धान्तों का विवरण देंगे। यहाँ अलग से परिचय देने की आवश्यकता प्रतीत नहीं होती। स्थिवरवाद बौद्ध धर्म के अलावा अन्य १७ बौद्ध सम्प्रदायों के, जो तुतीय संगीति तक उत्पन्न हो चुके थे, साहित्य के विषय में हमें अभी कोई महत्त्वपूर्ण जानकारी प्राप्त नहीं हुई है। केवल सर्वास्तिवादियों का कुछ साहित्य मिला है. जिसका कुछ विवरण हम ने सुत्त-पिटक के विवेचन के आरम्भ में दिया है और उनके अभिधर्म-साहित्य का स्थिवरवादियों के साथ तुलनात्मक विवेचन हम पाँचवें अध्याय में करेंगे। यह प्रसन्नता की बात है कि विनय के क्षेत्र में न केवल सर्वास्तिवादियों का ही बल्कि उनसे अतिरिक्त अन्य पाँच प्राचीन बौद्ध सम्प्रदायों का भी माहित्य मिलता है जो सब उत्तरकालीन बौद्ध धर्म के विकास की दष्टि से हीनयानी ही थे। न केवल विनय-पिटक ही विल्क उसकी पाँच व्याख्याएं भी चीनी अनवादों में सुरक्षित हैं। उनके नाम है (१)

१. बुद्धचर्या पृष्ठ ५७६ में अनुवादित । मोग्गलिपुत्त तिस्स तक की परम्परा के लिए देखिये आगे नवें अध्याय में 'महावंस' सम्बन्धी विवरण भी ।

बिनि-मो-रोन् या विनय-माता-वण्णना (२) भतो-रोग-रोन् या मातिका अथवा मात्रिका-वण्णना (३) जैन्-कैन्-रोन् (पासादिका-वण्णना) (४) सब्बत-रोन् (सब्बित्थ-वण्णना) (५) म्यो-र्यो-रोन् या पाकटवण्णना । चीनी भाषा में 'रोन्' 'विभाषा' या 'वण्णना' (वर्णन, व्याख्या) को कहते हैं । 'जैन्-कैन्- रोन्' बुद्धघोषकृत 'समन्तपासादिका' (विनय-पिटक की अट्टकथा) का चीनी अनुवाद है । पहले यह 'धम्मगुत्तिक' सम्प्रदाय के विनय 'शिवृन्-रित्सु' की व्याख्या समभी जाती थी । किन्तु जापानी विद्वान् नगई ने इस भ्रम का निवारण कर दिया है । भीनी और जापानी बौद्ध धर्म की दृष्टि से 'धम्मगुत्तिक' (धर्मगुप्तिक) सम्प्रदाय का विनय-पिटक शिवृन्-रित्सु ही अधिक महत्त्वपूर्ण है । वहाँ के रिश्श् सम्प्रदाय (विनय-सम्प्रदाय) का यही आधार-भूत ग्रन्थ है । पालि विनय पिटक के साथ चीनी विनय-पिटक की तुलना के प्रसंग में इसी संस्करण को लिया जा सकता है और वाकी छोटे-मोटे विभेदों को, जो वहुत अल्प हैं, अलग से दिखाया जा सकता है । यहाँ हमें तुलना केवल 'शिक्षापदों' या विनय-सम्बन्धी नियमों के विषय में करनी है, जो ही विनय-पिटक के आधार-भूत विषय हैं, चाहे वह किसी सम्प्रदाय या संस्करण का हो ।

पालि विनय-पिटक के शिक्षापदों की संख्या २२७ है, जिनकी गणना इस प्रकार है—

| १. पाराजिका                      | X   |
|----------------------------------|-----|
| २ संघादिसेसा                     | १३  |
| ३. अनियता धम्मा                  | २   |
| ४. निस्सग्गिया पाचित्तिया धम्मा  | ₹°  |
| ५. पाचित्तिया धम्मा              | ९२  |
| ६. पटिदेसनिया धम्मा              | Y   |
| <ol> <li>सेखिया धम्मा</li> </ol> | ७५  |
| ८. अधिकरणसमया धम्मा              | ৩   |
|                                  |     |
|                                  | २२७ |

१. देखिये बुद्धिस्टिक स्टडीज (डा० लाहा द्वारा सम्पादित) पृष्ठ ३६८ में नगई
 के 'बुद्धिस्ट विनय डिसिप्लिन' शीर्षक लेख का अंश ।

चीनी विनय-पिटक के प्रायः सभी संस्करणों में शिक्षापदों की यह संख्या २५० है । 'शिबुन्-रित्सु' के अनुसार यह गणना इस प्रकार है— <sup>९</sup>

| १. पाराजिका                                     | ጸ    |
|-------------------------------------------------|------|
| २. संघावशेष (संघादिसेसा)                        | १३   |
| ३. अनियत                                        | २    |
| ४. निःर्सागक पातयन्तिक (निस्सग्गिया पाचित्तिया) | ३०   |
| ५. पातयन्तिक (पाचित्तिय)                        | ९०   |
| ६. प्रतिदेशनीय (पटिदेसनिया)                     | 8    |
| э. शैक्ष्य (सेखिया) ´                           | १००  |
| ८. अधिकरण-शमथ                                   | છ    |
|                                                 |      |
|                                                 | र्प० |

विनय-पिटक के चीनी-संस्करणों के अलावा एक तिब्बती संस्करण भी मिलता है। यह मूल सर्वास्तिवादियों के प्रातिमोक्ष का तिब्बती अनुवाद है। इसके अन्सार शिक्षापदों की संख्या इस प्रकार है—

| १. पाराजिका            | ४   |
|------------------------|-----|
| २ संघावशेष             | १३  |
| ३. अनियत               | २   |
| ४ नि:सर्गिक पातयन्तिक  | ३०  |
| ५. पातयन्तिक           | ९२  |
| ६ प्रतिदेशनीय          | ४   |
| э <sup>.</sup> शैक्ष्य | १०६ |
| ८. अधिकरण-शमथ          | ৬   |
|                        |     |
|                        | २५८ |

१. बुद्धिस्टिक स्टडीज (डा॰ लाहा द्वारा सम्पादित), पृष्ठ ३६९ (नगई का विनय-पिटक सम्बन्धी लेख)

२. इसके अलावा महापंडित राहुल सांकृत्यायन तिब्बत से विनय-सूत्र, विनय-सूत्र-टीका, प्रातिमोक्ष-सूत्र, प्रातिमोक्षसूत्र-टीका, भिक्षु-प्रकीर्णक तथा उपसम्पदा-

उपर्यक्त सचियों से स्पष्ट है कि पालि-िनय-पिटक में शिक्षापदों की संख्या २२७ और चीनी और तिब्बती संस्करणों में वह कमशः २५० और २५८ है। जहाँ तक पालि और तिब्बती संस्करणों की तूलना का सवाल है, उनके प्रत्येक नियम की संख्या में समानता है। केवल शैक्ष्य-सम्बन्धी नियमों में अस-मानता है। पालि संस्करण में वे ७५ है जब कि तिब्बती संस्मरण में १०६। इसी कारण तिब्बती संस्करण के नियमों की कुल संख्या भी ३१ बढ़ गई है। पालि और चीनी संस्करणों में केवल 'पाचित्तिया धम्मा' (पातयन्तिक) और 'मेखिया धम्मा' (शैक्ष्य) इन दो नियमों की गणना में अन्तर है । पालि संस्करण में इनकी संख्या कमशः ९२ और ७५ है जब कि चीनी 'शिवन्-रित्स्' में वह इसी कम से ९० और १०० है। 'पाचित्तिय' धर्मों सम्बन्धी मत-भेद कुछ महत्त्वपूर्ण भी हो सकता है, किन्तु 'सेखिय' धर्मो सम्बन्धी मत-भेद विलकुल महत्त्वपूर्ण नहीं है। 'सेखिय धम्म' बाह्य शिष्टाचार सम्बन्धी छोटे-मोटे नियम हैं, जो बृद्धोक्त 'क्षद्रानक्षद्र' की कोटि में आसानी से आ जाते हैं। अतः उनके विषय में मतभेद होना भिक्ष-संघ के इतिहास में प्रथम संगीति के समय से ही देखा जाता है। स्वयं विभिन्न चीनी सम्प्रदायों के विनय-पिटकों में भी इसके विषय में समानता नहीं है। पालि विनय-पिटक के ७५ सिखिय धर्मों के स्थान पर 'शिवृन् रित्स' में तो उनकी संस्था १०० है ही, नवीन सर्वास्तिवादी विनय के अनुसार उनकी संस्था १०३ है । तिब्बती मूल सर्वास्तिवादियों के अनुसार तो वह १०६ है ही, जैसा हम देख चके हैं। इस प्रकार कूछ छोटे-मोटे विभेद हैं। 'महाव्युत्पत्ति' (महायानी ग्रन्थ) ने इन शैक्ष्य धर्मों को 'असंख्य' (संबहुला: शैक्ष्यधर्माः) वताकर इस सम्बन्धी भेद का बड़ा ही अच्छा समाधान कर दिया है। पालि और चीनी विनय-पिटकों के शिक्षापदों की तूलना के आधार पर यहाँ एक सभाव रख देना आवश्यक जान पदता है। पालि विनय-पिटक में, जैसा हमने अभी देखा है, शिक्षापदों की संख्या २२७ है। किन्तु अंगुचर निकाय में कम से कम दो जगह उनकी संख्या १५०

ज्ञप्ति आदि अनेक विनय-सम्बन्धी ग्रन्थों के फोटो लाये हैं, जिनके सम्पादन के बाद इस विषय सम्बन्धी अध्ययन पर पर्याप्त प्रकाश पड़ेगा। अभी ये प्रतिलिपियाँ बिहार और उड़ीसा के ओरियन्टल रिसर्च इन्स्ट्यी-ट्यूट, पटना में सुरक्षित हैं।

कही गई है। ' ('मिलिन्दपञ्ह' में भी १५० शिक्षापदों का वर्णन है । यदि पालि सूची की कुल संस्था (२२७) में से हम उसके ७५ 'सेखिय' धर्मों को, जो अल्प महत्त्व के हैं, निकालते हैं तो बाकी संस्था १५२ बच जाती है। किन्तु 'शिचुन्-रित्सु' की कुल संस्था २५० में से उसके १०० 'शैक्ष्य' धर्मों को निकाल देने पर टीक संस्था १५० बच जाती है। क्या पालि विनय-पिटक की अपेक्षा 'शबुन्-रित्सु' उस परम्परा का अधिक बाहक है जिसके आधार पर अंगुत्तर-निकाय या मिलिन्द-पञ्ह में शिक्षापदों की संस्था १५० बनाई गई है ?

### विनय पिटक के नियम

पालि विनय-पिटक के अनुसार अब हम उसके ऊपर निर्दिष्ट २२७ शिक्षा-पदों या विनय-सम्बन्धी नियमों का वर्णन करेंगे।

## चार पाराजिका धम्मा

'पाराजिक धम्म' का अर्थ है वे वस्तुएँ जो भिक्षु को पराजय दिलाती हैं, अर्थात् जिस उद्देश्य के लिये उसने घर से वेघर होकर प्रव्रज्या ली है उसमें उमे सफल नहीं होने देतीं। इस प्रकार की वस्तुएँ चार हैं, (१) स्त्री-मैथुन (२) चोरी या न दी हुई वस्तु को लेना (३) मृत्यु या आत्म-हत्या की प्रजंसा करना, तािक कोई दूसरा आदमी आत्म-हत्या करने के लिये उद्यत हो जाय (४) लाभ या सत्कार की इच्छा से अपने अन्दर ज्ञान और दर्जन की प्राप्ति दिखाना जब कि वास्तव में ऐसी प्राप्ति नहीं हुई है। ये चार वस्तुएँ भिक्षु को उसके श्रामण्य के उद्देश्य की प्राप्ति नहीं होने देती। वे उसे पराजित कर डालती हैं। इसीलिये वे 'पाराजिक धम्म' कहलाती हैं। इनमें से किसी एक का भी अपराधी होने पर भिक्षु बुद्ध का शिष्य नहीं रहता। वह अपने उद्देश्य में पतित हो जाता है। वह

१. देखिये विटरिनित्ज : हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ २३, पद-संकेत ५; अंगुत्तर-निकाय में वास्तव में शब्द हैं 'साधिकं दियड्ढ-सिक्खापदसतं' (१५० या उससे कुछ अधिक) जिसका अर्थ आचार्य बुद्धघोषने ठीक १५० किया है। 'मिलिन्दपउह में भी बिलकुल यही शब्द है।

२. देखिये, पुष्ठ २६७ (बम्बई विश्वविद्यालय का संस्करण)

संघ से वहिष्कृत कर दिया जाता है। उसके लिये किसी प्रायश्चित्त का विधान नहीं है। जैसे पीली पड़ी हुई पत्ती पेड़ से फड़कर गिर पड़ती है, उसी प्रकार यह भिक्षु श्रामण्य के सर्वथा अयोग्य समका जाता है और नियमानुसार संघ से उसका निष्कासन कर दिया जाता है।

#### तेरह संघादिसेसा धम्मा

चार पाराजिक धम्मों का दण्ड तो जैसा हम ऊपर देख चुके हैं संघ से निष्का-सन है । 'संघादिसेस' धम्म इन पाराजिक धम्मों से कुछ कम गम्भीर अपराध माने जाते हैं। इनका नाम 'संघादिसेस' इसलिये है कि इनके दंड-स्वरूप अपराधी भिक्ष को छह दिन के लिये अस्थायी रूप से संघ को छोड़ देना पड़ता है और प्राय-श्चित्त-स्वरूप वह अकेला रह कर तपस्या (मानत्त) करता है। बाद में शुद्ध होकर वह संघ में प्रवेश करता है । 'संघादिसेस' कोटि में आने वाले तेरह अपराध हैं, जो इस प्रकार हैं (१) जान वृक्तकर वीर्य-नाग करना । अज्ञात रूप से स्वप्न-दोष में वीर्य-स्खलन हो जाना इसके अन्तर्गत अपराघ नहीं माना जाता (२) काम-वासना से स्त्री-स्पर्श (३) काम-वासना से स्त्री से वार्तालाप (४) अपनी प्रशंसा द्वारा किसी स्त्री को अपनी ओर व्रे उद्देश्य से आकर्षित करना (५) विवाह सम्बन्ध निश्चित करवाना या प्रेमियों का संगम करवाना (६) विना संघ की अनुमित लिये अपने लिये विहार वनवाने लग जाना (७) विना संघ की अनुमति के निश्चित मात्रा से बड़े नाप के बिहार बनवाने लग जाना जिनके चारों ओर खुली जगह भी न हो (८) क्रोध के कारण निराधार ही किसी भिक्षु को 'पाराजिक धम्म' का अपराधी टहराना (९) पाराजिक अपराध से मिलते-जलते किसी अन्य अपराध को पाराजिक अपराध वतलाकर किसी साथी भिक्ष को उसका अपराधी ठहराना (१०) बारबार चेतावनी दिये जाने पर भी संघ में फट डालने का प्रयत्न करना (११) फुट डालने वालों की सहा-यता करना । (१२) विना किसी गृहस्थ की अनुमति के उसके घर के भीतर घम जाना (१३) वारवार चेतावनी दिये जाने पर भी संघ या साथी भिक्षओं के आदेश को न सुनन।।

#### दो ऋनियता धम्मा

'अनियत' का अर्थ है अनिश्चित । जिन अपराधों का स्वरूप अनिश्चित हो और साक्ष्य प्राप्त होने पर ही जिन्हें एक विशेष श्रेणी के अपराधों में रक्खा जा सके, तत्सम्बन्धी नियमों को 'अनियता धम्मा' कहते हैं। इनका सम्बन्ध दो प्रकार के अपराधों से है (१) यदि कोई भिक्षु किसी एकान्त स्थान पर बैठा हुआ स्त्री से बातें कर रहा है और कोई श्रद्धावती उपासिका आकर उसे 'पारा-जिक' 'संघादिसेस' या 'पाचित्तिय' (प्रायिचित्तिक—जिसके लिये प्रायिचित्त करना पड़े) अपराध का दोषी ठहराती है और वह उसे स्वीकार कर लेता है तो वह उसी अपराध के अनुसार दंड का भागी है (२) यदि वह एकान्त स्थान में न वैठ कर किसी खुली हुई जगह में बैठ कर ही स्त्री से सम्भाषण कर रहा है। किन्तु उसके शब्दों में कुछ अनौचित्य है और कोई श्रद्धावती उपासिका उसी प्रकार आकर उसे 'पाराजिक' 'संघादिसेस' या 'पाचित्तिय' अपराध का दोषी ठहराती है और वह उसे स्वीकार कर लेता है, तो वह उसी अपराध के अनुसार दंड का भागी है।

#### तीस निस्सग्गिया पाचित्तिया धम्मा

'निस्सग्गिया पाचित्तिया धम्मा' वे अपराध हैं जिनके लिये स्वीकरण के साथ साथ प्रायश्चित करना पड़ता है और जिस वस्तू के सम्बन्ध में अपराघ किया जाता वह वस्तु भी भिक्षु से छीन ली जाती है। इस श्रेणी के अपराधों में प्रायः सभी वस्त्र-संबंधी और केवल दो भिक्षा-पात्र सम्बन्धी है। वस्त्र सम्बन्धी तृष्णा भिक्ष् को किन किन रूपों में आ सकती है, इसी को देखकर इन नियमों का विधान किया गया है । उदाहरणतः यदि कोई भिक्ष अपने पास अतिरिक्त वस्त्र रखता है, या किसी गृहस्थ से बेठीक समय पर वस्त्र माँगता है, या अपनी इच्छानुसार किसी अच्छे वस्त्र को प्राप्त करने के लिये अपने किसी उपासक गृहस्थ को इशारा देता है, या रेशम या मुलायम ऊन के गहों आदि को काम में लेता है, तो वह इस अपराघी के अन्तर्गत अपराधी होता है। इसी प्रकार अतिरिक्त भिक्षा-पात्र रखने पर या बिना आवश्यक कारण उसे किसी दूसरे से बदल लेने पर वह इस अपराध के अन्तर्गत अपराधी होता है। इन वस्त्र और भिक्षा-पात्र सम्बन्धी नियमों का उद्देश्य, जिनके सब के ब्योरेवार विवरण देने की हमें आवश्यकता नहीं, केवल यही है कि भिक्ष इन वस्तुओं के प्रयोग में संयत और सावधान रहें. वे अल्पेच्छ हों और यथा-प्राप्त सामग्री से ही अपना गुजारा कर लें। व्यक्ति के उत्पर संघ की प्रतिष्ठा भी इन नियमों के द्वारा की गई है। जो वस्तू संघ को दान दी गई है उसे कोई एक भिक्ष व्यक्तिगत रूप से अपनी बनाकर नहीं रख

सकता । ऐसा करने पर वह अपराधी ठहरता है, उसे प्रायक्ष्वित्त करना पड़ता है और वह वस्तु संघ को छौटा देनी पड़ती है ।

#### ९२ पाचित्तिया धम्मा

९२ अपराधों की एक सूची ऐसी है जिन्हें करने पर प्रायश्चित करने के वाद अपराधमुक्त कर दिया जाता है। चीनी विनय-पिटक शिवृन्-रित्मु (धम्मानृ त्तिक सम्प्रदाय का विनय-पिटक) में इस श्रेणी के केवल ९० अपराधों का उल्लेख है। इन सब अपराधों का विवरण यहाँ अनावश्यक होगा। मंघ-शामन की दृष्टि में अत्यन्त महत्त्वपूर्ण होते हुए भी पालि साहित्य के इतिहास में तो इनका मंक्षिप्त निर्देश ही हो सकता है। अधिकतर नियम ऐसे हैं जो उस समय के देश-काल आदि से सम्बन्धरम्बते हैं, किन्तु ऐसे भी कम नहीं हे जिनका उपयोग सब काल और सब देश के लिये हैं। भिश्नु के लिये एक बार भोजन करना, भिश्नुणी को उपदेश देते समय सावधान और जागरूक रहना, भिश्नु-पद के गौरव की रक्षा करना, आदि वातें ऐसी हैं जिनका उल्लंघन करने पर भिश्नुओं को प्रायश्चित्त कर आगे के लिये संयम-रक्षा का संकल्प लेना पड़ता था। सूठ बोलना, गाली देना, चुगली करना, नशीली चीजों का प्रयोग करना, आदि अपराधों के करने पर भी प्रायश्चित करने के बाद आगे के लिये वैसा न करने के लिये कृत-संकल्प होना पड़ता था।

# चार पटिदेसनिया धम्मा

'पिटिदेसिनया धम्मा' का अर्थ है वे वस्तुएँ जिनके लिये प्रतिदेशना (क्षमा-याचना) आवश्यक हो । किमी अज्ञात भिक्षुणी द्वारा भोजन-प्राप्ति, भोजन के समय किसी भिक्षुणी को भिक्षुओं के प्रति आदेश देती हुई देखकर भी उसे न रोकना. विना पूर्व निमत्रण के अपने स्थान पर किसी गृहस्थ के हाथ से भोजन ग्रहण करना तथा उपद्रव-ग्रस्त वन में किसी गृहस्थ को वही बुलवा कर उसके हाथ से भोजन की प्राप्ति, इन चार अपराधों के लिये क्षमा-याचना करनी पड़ती है :

#### ७४ सेखिया धम्मा

'सेखिया धम्मा' या बैक्ष्य धर्म वे है जिनका सम्वन्ध बाहरी शिष्टाचार वस्त्र पहनने के ढंग और भोजन आदि करने के नियमों से है। भिक्षु को किस प्रकार ठीक बस्त्र पहनकर भिक्षा-चर्या के लिये जाना चाहिये, किस प्रकार बरीर औ ्वस्त्रों के उचित समेटन और फैलाब के साथ उसे बरतना चाहिये, किस प्रकार उसे शान्त रहना चाहिये, जोर से हॅसना आदि नहीं चाहिये, इन्हों सब बातों का विस्तृत विवरण किया गया है और इनके तोड़ने पर फिर शिक्षा का विधान किया गया है। इन नियमों में से अधिकतर तत्कालीन शिष्टाचार से सम्बन्ध रखते हैं जो बौद्ध देशों में आज तक भी कुछ हद तक जीवित अवस्था में है।

#### सात अधिकर्गसम्था धम्मा

संघ में विवाद होने पर उसकी शान्ति के उपाय के रूप में सात नियमों का विधान किया गया है। वे सात नियम हैं (१) संमुख-विनय (२) स्मृति-विनय (३) अ-मृद विनय (४) प्रतिज्ञात करण (५) यद्भृयमिक (६) तत्पापी-यसिक (७) तिणवत्थारक। चूंकि संघ-शासन तथा तत्काळीन गणतन्त्रीय शासन-व्यवस्था की दृष्टि से ये अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं, अतः इनका संक्षिप्त विव-रण अपेक्षित होगा। भगवान् के मुख से ही सृनिये—"आनन्द! संमुख विनय कैसे होता है? आनन्द! सिक्षु विवाद करते हैं यह धर्म है या अधर्मः विनय या अविनय'? आनन्द! उन सभी भिक्षुओं को एक जगह एकत्रित होना चाहिये। एकत्रित होकर धर्म हपी रस्मी का ज्ञान से परीक्षण करना चाहिये। जैसे वह शान्त हो उसी प्रकार उस भगड़े (अधिकरण) को शान्त करना चाहिये। इस प्रकार आनन्द! संमुख विनय होता है। इस प्रकार संमुख विनय से भी किन्ही किन्ही भगड़ों (अधिकरणों) का शमन होता है।

"आनन्द ! यद्भूयिसक कैसे होता है ? आनन्द ! यदि भिश्नु अपने भगडे को उसी आवास (निवास-स्थान) में शान्त न कर सकें तो आनन्द! उन सभी भिक्षुओं को , जिस आवास में अधिक भिक्षु हैं, वहाँ जाना चाहिये। वहाँ सबको एक जगह एकत्रित होना चाहिये, एकत्रित होकर धर्म रूपी रस्मी का समनुमार्जन (परीक्षण) करना चाहिये। इस प्रकार भी कुछ भगड़ों का शमन हो जाता है।

"आनन्द! स्मृति-विनय कैसे होता है ? यहाँ आनन्द! भिक्षु भिक्षु पर पारा-जिक या-पाराजिक समान दोष का आरोप लगाता है, स्मरण करो आवृस! तुम पाराजिक या पाराजिक-समान बड़े दोष के अपराधी हुए, कितु वह दूमरा भिक्षु उत्तर में कहता है, 'आवृस! मुभे याद नही कि में ऐसी भारी आपित्त से आपन्न हूँ, दोष से दोषी हूँ'। उस भिक्षु को आनन्द! स्मृति-विनय देना चाहिये। इस स्मृति विनय से भी किन्ही किन्हीं भगड़ों का निबटारा होता है। "आनन्द ! अमूढ़ विनय कैसे होता है ?..........."आबुस ! मैं पागल हो गया था, मुफ्ते मित-भ्रम हो गया था, उन्मत्त हो मैंने बहुत सा श्रमण-विरुद्ध आचरण किया, भाषण किया, मुफ्ते वह स्मरण नहीं होता। मृढ़ हो, मैंने वह किया। उस भिक्षुको आनन्द ! अ-मूढ़-विनय देना चाहिये।

"आनन्द ! प्रतिज्ञात करण कैसे होता है ? आनन्द ! ......भिक्षु दूसरों के द्वारा आरोप करने या न करने पर भी अपने दोष को स्मरण करता है, खोलता है, स्पष्ट करता है। उस भिक्षु को अपने से वृद्धतर भिक्षु के पास जाकर चीवर को एक (बायें) कन्धे पर करके, पाद-वन्दना कर हाथ जोड़कर ऐसा कहना चाहिये, 'भन्ते ! मैं इस नाम की आपित्त (दोप) से आपन्न हूँ, उसकी मैं प्रति-देशना (निवेदन) करता हूँ । तब वह दूसरा भिक्षु ऐसा कहे "देखते हो उस दोष को ?" "देखता हूँ" "आगे से इन्द्रिय-रक्षा करना", "रक्षा करूँगा"। आनन्द ! इस प्रकार प्रतिज्ञात-करण होता है।

"आनन्द! तत्पापीयसिका कैसे होती है? यहाँ आनन्द! किसी भिक्षु पर कोई दूसरा भिक्षु पाराजिक या पाराजिक-समान भारी अपराध का दोष लगाता है। वह उसे सुनकर कहता है, 'आवृस! मुफ्के स्मरण नहीं कि मैं ऐसी भारी आपित्त से आपन्न हुआ हूँ' फिर दोप लगाने वाला भिक्षु कहता है 'आयु- हमन्! अच्छी तरह बूफो। क्या तुम्हें स्मरण है कि तुम ऐसी भारी आपित्त से आपन्न हुए थे!' 'आवृस! मैं स्मरण नहीं करता कि मै ऐसी भारी आपित्त से आपन्न हुआ। स्मरण करता हूँ आवृस! मैं इस प्रकार की छोटी आपित्त से आपन्न हुआ। स्मरण करता हूँ आवृस! मैं इस प्रकार की छोटी आपित्त से आपन्न हुआ। 'आयुक्मन्! अच्छी तरह बूफो।' 'आवृस! मैं इस प्रकार की छोटी आपित्त से आपन्न हुआ, यह मैं बिना पूछे ही स्वीकार करता हूँ, तो क्या मैं ऐसी भारी आपित्त से आपन्न हो पूछने पर भी स्वीकार न कहँगा'। अधिक जोर देने पर बह स्वीकार करले 'आवृस! स्मरण करता हूँ मैं ऐसी भारी आपित्त (दोप में आपन्न हुआ। सहसा प्रमाद से मैने यह कह दिया कि मैं स्मरण नहीं करता'। इम प्रकार आनन्द! तत्पापीयसिका (उससे भी और कड़ी आपित्त) होती है।

''आनन्द! तिण्ण वित्त्थारक कैसे होता है ?आनन्द! आपस में कलह करते हुए भिक्षु बहुत से श्रमण-विरुद्ध आचरण करते और भाषण करते हैं। उन सभी भिक्षुओं को एकत्रित होना चाहिए। एकत्रित हो कर एक पक्ष वालों में से किमी चतुर भिक्षु को आसन से उठ कर चीवर को एक कन्धे पर कर हाथ जोड़ संघ को विज्ञापित करना चाहिए ''भन्ते! संघ सुने। कलह करते हुए हमने बहुत से श्रमण-विरुद्ध आचरण किए हैं। यदि संघ उचित समभे तो जो इन आयुष्मानों का दोष है और जो मेरा दोष है, इन आयुष्मानों के लिए भी और अपने लिए भी मैं निणवित्थारक (घाँस से ढाँकना जैसा) वयान करूँ, लेकिन बडे दोष गृहस्थ-सम्बन्धी को छोड़ कर। तब दूसरे पक्ष वालों में से चतुर भिक्ष को आसन से उठ कर ऐसा ही करना चाहिए। इस प्रकार आनन्द । निणवित्थारक (तृण से ढाँकने जैसा) होता है"। १

भिक्षुओं के समान भिक्षुणिओं के लिए भी अनेक आचरण-सम्बन्धी नियमों का विधान था। आठ गुरु-धर्म तो भगवान् ने प्रथम वार ही भिक्षुणी-संघ के लिए स्थापित कर दिये गए थे, जो इस प्रकार है—

- (१) मो वर्ष की उपसम्पदा पाई हुई भिक्षुणी को भी उसी दिन के सम्पन्न भिक्षु के लिए अभिवादन, प्रत्युत्थान, अंजलि जोड़ना, सामीची कर्म करना चाहिए।
- (२) जहाँ भिक्ष न हों, ऐसे स्थान में वर्षावास नही करना चाहिए।
- (३) प्रति आधे मास भिक्षणी को भिक्षु-संघ से पर्येषण करना चाहिए।
- (४) वर्षा-वास कर चुकने पर भिक्षुणी को दोनों संघों में देखे, सुते. जाने तीनों स्थानों से प्रवारणा करनी चाहिए।
- (५) जिस भिक्षुणी ने गुरु-धर्मो को स्वीकार कर लिया है उसे दोनों संघों को मानना चाहिए।
- (६) किसी प्रकार की भिक्षणी भिक्षु को गाली आदि न दे।
- (৩) भिक्षुणिओं का भिक्षुओं को कुछ भी कहने का रास्ता बन्द है। भिक्षुणी को भिक्षु से बात नहीं करनी चाहिए।
- (८) भिक्षुओं का भिक्षुणिओं को कहने का रास्ता खुला है। अर्थात् भिक्षुओं को उन्हें उपदेश करने का अधिकार है।

उपर्युक्त प्रधान नियमों के अलावा भिक्षुणियों के दैनिक जीवन के लिए अनेक साधारण नियम भी थे। उनमें कुछ भिक्षुओं के समान भी थे, जैसे भूठ, चुगली आदि से विरित्त। कुछ विशिष्ट रूप से उनके लिए ही थे, जैसे एकान्त या अंधेर स्थान में किसी से सम्भाषण न करना, रात्रि में अकेली कहीं न जाना, सड़क पर भी किसी से अलग बात नहीं करना, किसी भी गृहस्थ या गृहस्थ-पुत्र स न

१. सामगाम-सुत्त (मज्भिम. ३।१।४; महापंडित राहुल सांकृत्यायन का अनुवाद) २१

मिलना-जुलना, जीविका के लिए कोई शिल्प न सीखना न सिखाना, अंग-लेप आदि न लगाना, आदि । भिलुणियों पर भी पाराजिका आदि दोष उसी प्रकार लागू थे जैसे भिलुओं पर । हाँ, प्रहज्या प्राप्त करने से पहले के दोषों के लिए वे दंड की भागिनी नहीं होती थीं। एक बार एक व्यभिचारिणी स्त्री संघ में प्रवेश पा गयी भी। संघ-प्रवेश के बाद वह उसके लिए दंडित नहीं को गई।

ऊपर भिक्ष-भिक्षणियों सम्दन्धी नियमों और उनके उल्लंघन करने पर प्राप्त दण्ड-विधान का कुछ दिग्दर्शन किया गया है। वास्तव में विनय-पिटक नियमों और उनके उल्लंघन से उत्पन्न दोषों को इतनी लम्बी सूची है कि उसका संक्षेप नहीं दिया जा सकता। किन्तु विनय-पिटक में नियमों के अलावा और भी बहुत कुछ है। उसकी दिपय-वस्तु के कम में ये नियम और अन्य बातें कहाँ कहाँ आती है, यह तत्मम्बन्धी विश्लेषण में स्पष्ट होगा। जैमा पहले कहा जा चुका है, विनय-पिटक निम्नलिखित भागों में विभक्त है—

- १. स्त-विभंग
  - (अ) पाराजिक
  - (आ) पाचित्तिय
- २. खन्धक
- (अ) महावग्ग
- (आ) चुल्लवगग
- ३. परिवार

# मुत्त-विभंग

मृत्त-विभंग के दो भागों 'पाराजिक' और 'पाचित्तिय' में कमश: उन अपराधों का उल्लेख हैं, जिनका दंड कमानुसार संघ से निष्कासन या किसी प्रकार का प्रायिद्यन हैं। ये अपराध संख्या में २२७ हैं और जैसा हम अभी दिखा चुके हैं, इन सम्बन्धी नियम आठ वर्गीकरणों में विभक्त हैं, यथा (१) चार पाराजिक. (२) १३ संघादिसेस, (३) दो अनियता धम्म, (४) तीस निस्सिग्गया पाचित्तिया धम्म, (५) ९२ पाचित्तिय धम्म, (६) चार पिटदेसनिय धम्म, (७) ७५ सेखिय धम्म, तथा (८) सात अधिकरणसमथ धम्म । इनका विब्लेषण हम पहले कर चुके हैं। सुत-विभंग में इन्हीं नियमों का विब्लेषण हैं। साथ में इन नियमों का

विधान किस प्रकार किया गया इसका पूरा इतिहास भी दिया गया है। अप-राधों के विचार से वर्गीकरण करने पर 'सुत्त-विभंग' के दो विभाग है ही (१) पाराजिक और (२) पाचितिय, किन्तु भिक्षु और भिक्षुणी संघों को उद्देश्य कर उनका वर्गीकरण करने से उसके दो भाग होते हैं (१) महाविभंग या भिट्-विभंग और (२) भिक्षुणी-विभंग (भिक्खुनी विभंग)। भिक्खु-विभंग में भिक्षुओं सम्बन्धी नियमों का विवरण है और भिक्खुनी-विभंग में भिक्षुणी-सम्बन्धी नियमों का। इन नियमों का इतिहास छोड़ कर केवल नियमों मात्र का संग्रह ही 'पातिमोक्ख' के नाम से प्रसिद्ध है। भिक्षु और भिक्षुणी संघ के अनुसार पानि-मोक्ख के भी दो भेद है, यथा (१) भिक्ख पातिमोक्ख और (२) भिक्खुनी पातिमोक्ख, जो कमराः महाविभंग (भिक्खु विभंग) और भिक्खुनी-विभंग के ही संक्षिप्त रूप है। यदि हम चाहें तो सुत्त-विभंग को 'पातिमोक्ख' का विस्तृत रूप या व्याख्या कह सकते है, या 'पातिमोक्ख' को 'सुत्त-विभंग' का उपयोग के योग्य संक्षिप्तीकरण। भिक्षु-संघ में उपोसय (उपवसथ-उपवास-व्रत) नाम का एक संस्कार होता था। प्रत्येक मास की अमावस्या और पूर्णिमा को जितने भिक्ष एक गाँव या खेत के पास विहरते थे, सब एक जगह एकत्रित हो जाते थे और उन सब की उपस्थिति में 'पातिमोक्ख' (प्रातिमोक्ष) का पाठ होता था। 'पातिमोक्च' में, जैसा हम अभी कह चुके हैं, पाराजिक, पाचित्तिय आदि के वर्गीकरणमें विभक्त २२७ अपराधों एवं तत्सम्बन्धी नियमों का विवरण है। 'पातिमोक्ख' का पाठ करते समय जेसे जैसे अपराधों के प्रत्येक वर्गीकरण का पाठ किया जाता था, उस सभा में सम्मिलित प्रत्येक भिक्षु से यह आशा की जाती थी कि वह उठ कर यदि उसने वह अपराध किया है तो उसका स्वीकरण कर ले, ताकि भविष्य के लिए संयम हो सके । उपवासादि रखने और पाप-प्रायश्वित करने की यह प्रया प्राम्बद्धकालीन भारत में अन्य सम्प्रदायों में भी प्रचलित थी। किन्तु वृद्धने उसे एक विद्योप नैतिक अर्थ से अनुप्राणित कर दिया था। पाप को उघाड़ देने में वह छुट जाता है। चित्त-शुद्धि के लिए। अपने पापों को खोल देना चाहिए। गुप्त रखने से वे और भी लिपटते हैं। पाप-स्वीकरण, क्षमा-याचना और आगे के लिए कृतमंकल्पता, यही प्रातिमोक्ष-विधान के प्रधान लक्ष्य थे। चृंकि ऐसा करने के बाद प्रत्येक अपराधी भिक्ष एक प्रकार अपने-अपने अपराध के बोक्त को उठा फेंकता था, उसमे विमुक्ति पा जाता था, इसलिए 'पातिमोक्ख' का अर्थ प्रत्येक का पाप-भार को फेंक देना, पाप से मुक्त हो जाना, पाप से

मोक्ष पा जाना, हो सकता है। चुंकि प्रत्येक भिक्षु अलग अलग अपने मुख से अपने पाप का स्वीकरण कर पाप-विमुक्त होता था, अतः 'प्रातिमोक्ष' के 'प्राति' शब्द में यह 'प्रति' का भाव लेकर हम कह सकते हैं कि 'प्रातिमोक्ष' का अर्थ है प्रत्येक की अलग अलग मुक्ति। चंकि पालि 'पातिमोक्ख' का संस्कृत प्रतिरूप 'प्रातिमोक्ष' ही सर्वास्तिवादी आदि प्राचीन बौद्ध सम्प्रदायों ने किया है, अतः पालि 'पातिमोक्ख' का भी अर्थ प्रत्येक का अलग अलग पाप-मुक्त हो जाना अगुद्ध नहीं हो सकता। आधुनिक विद्वान् अधिकतर इसी अर्थ को लेते हैं। किन्तु आचार्य बुद्धघोष ने 'प्रति मुख' अर्थात् प्रत्येक भिक्ष् के द्वारा अपने अपने मुख से पाप-स्वीकरण, इस अर्थ पर जोर दिया है। यह 'पातिमोक्ख' में होता ही है। बृद्धघोष की 'पातिमोक्ख' की निरुक्ति और सर्वास्तिवादी आदि सम्प्रदायों में 'प्रातिमोक्ष' के रूप में उसका अर्थ ग्रहण, इन दोनों में कोई असंगति नहीं है। बल्कि वे दोनों ही उसके किया और फल के क्रमश: सचक हैं, अतः वे एक दूसरे के पूरक भी हैं। भगवान् ने प्रातिमोक्ष-सम्बन्धी उपदेश सुत्तों में भी अनेक बार दिया है" भिक्षु शीलवान् होता है, प्रातिमोक्ष के संवर (संयम) में संदत होता है, आचार-गोचर से सम्पन्न होता है, शिक्षापदों को ग्रहण कर अभ्यास करता है" १ आदि, ।

#### खन्धक

विनय-पिटक कां दूसरा भाग खन्धक भी दो भागों में विभक्त है, महावग्ग और चुल्लवग्ग। सुत्त-विभंग जब कि अधिकांशतः निषेधात्मक है, महावग्ग उसी का विधानात्मक स्वरूप है। संघ के अन्दर जिस प्रकार का जीवन विताना चाहिए उसका यहाँ निदेश किया गया है। महावग्ग में प्रथम दस खन्धक हैं। सम्बोधि-प्राप्ति सं लेकर प्रथम संघ की स्थापना तक कायहाँ पूराइतिहास भी दिया गया है। यह भाग 'महावग्ग' का बड़ा महत्वपूर्ण है। पहले खन्धक (विभाग, अध्याय) में भगवान् बुद्ध की बुद्धत्व-प्राप्ति एवं वारागसी में धर्म चक्र-प्रवर्तन का वर्णन है।

१. गोपक-मोग्गल्लान सुत्त (मिष्फ्रिम. ३।१।८); मिलाइये "भिक्षुओ ! शील-सम्पन्न होकर विहरो, प्रातिमोक्ष-संवर से संवृत (रक्षित) होकर विहरो, शिक्षापदों को ग्रहण कर उनका अभ्यास करो।" आकंखेय्य-सुन्न (मिष्फ्रिम. १।१।६)

इसके वीच उरुवेला से लेकर वाराणसी तक की उनकी यात्रा का विस्तृत विवरण है। इसी प्रसंग में मार्ग के बीच में ही तपस्सु और भिल्लक नामक वणिकों को भगवान् उपासक बनाते हैं और वे बुद्ध और धम्म की शरण में जाते हैं। उपक नामक आजीवक भी भगवान को मार्ग में मिलता है, उसके नाथ हए उनके संलाप का विवरण है। वाराणसी में धर्म-चक्र-प्रवर्तन करने के बाद भगवान आज्ञा कौण्डिन्य, भद्दिय, वप्प, अस्सजि और महानाम इन पंचवर्गीय भिक्षुओं को जो उनके साथ पहले उरुवेला में रहे थे, बुद्ध-मत में प्रव्रजित करते हैं। इसके बाद यश के संन्यास का वर्णन है। उसके बाद काश्यप-बन्धओं (जटिल काश्यप, उरवेल काश्यप, नदी काश्यप) की प्रव्रज्या का वर्णन है। महाराज विविसार के उपासकत्व का भी वर्णन है। "भन्ते! मेरी पाँच अभिलाषाएँ थीं--मै राज्य-अभिषिक्त होता--मेरे राज्य भें सम्यक् सम्बद्ध आते--मैं उनकी सेवा करता--वे भगवान् मफे धर्म-उपदेश करते--उन भगवान को मैं जानता। भन्ते ! ये मेरी पाँचों इच्छाएँ आज पूरी हो गईं। इसलिए भन्ते ! मैं भगवानु की शरण लेता हूं, धर्म की और भिक्ष-संघ की भी।" इसी समय उसने भिक्षु संघ को वेण्-वन दान भीकिया। सारिपुत्र और मौद्गल्यायन के संन्यास का वर्णन, महाकाश्यप के संन्यास का वर्णन, नन्द और राहुल का संन्यास, अनिरुद्ध, आनन्द, उपालि आदि के संन्यास के वर्णन, सभी क्रमानुसार दिए गए हैं जो भिक्षु-संघ के बद्धकालीन विकास को जानने के लिए तथा इन प्रथम शिष्यों की जीवन-साधना से परिचित होने के लिए बड़े आवश्यक हैं। बद्ध-स्वभाव पर प्रकाश डालने वाले भी अनेक प्रकरण बीच-बीच में मिलते ही चलते हैं। उदाहरणतः इसी वर्ग में हम भगवान बढ़ को एक रोगी भिक्ष की सेवा-शुश्रुषा करते देखते हैं । साथ में आनन्द भी भगवान की सहायता करते हैं। यह प्रसंग वास्तविक श्र<mark>मण-धर्म को जानने</mark> के लिए अति आवश्यक है। वास्तव में अनिरुद्ध, उपालि और आनन्द के संन्यास के वर्णन चुल्लवग्ग में हैं, जो महावग्ग का ही आगे का भाग है। इसी दर्ग में आगे अनाथपिडिक की दीक्षा और जेतवन-दान का वर्णन और महाप्रजापती गोतमी की प्रव्रज्या का वर्णन है। यहीं से भिक्षणी-संघ का भी आरम्भ होता है। चुल्लवग्ग के अन्त में प्रथम दो बौद संगीतियों के विवरण है। वास्तव में न केवल भिक्ष-संघ के इतिहास की दिण्ट से ही बल्कि छठी द्यतान्दी ईसवी पूर्व के भारतीय समाज की अवस्था को जानने के लिए भी महावग्ग और चुल्लवग्ग मं पर्याप्त सामग्री भरी हुई। जीवक कौमारभृत्य का विवरण जो महावग्ग में आता है, तत्कालीन आयर्वेद सम्बन्धी ज्ञान और उसके अभ्यास का अच्छा परिचय देता है। बिम्बिसार आदि के विवरण तत्कालीन राजनैतिक परिस्थिति और वैशाली आदि के विवरण उस समय की सामान्य सभ्यता और मनुष्यों के रहन-सहन के ढंग का अच्छा परिचय देने हैं। निश्चय ही इस दृष्टि से विनय-पिटक का और विशेषतः महावग्ग और चल्लवग्ग का बडा नहत्त्व है। यहीं पर सुन-विभंग की विषय-वस्तू के पुरक-स्वरूप भिक्ष और भिक्षणी संवोंके आन्तरिक जीवन एवंकार्य-संचालन का भी अच्छा चित्र दिया गया है। सिक्ष-संघ में प्रवेश के नियम, उपोसथ के नियम, वर्षावास के नियम, उसके अन्त पर 'पत्रारणा' सम्बन्धी नियम, संघ में फूट पड़ने पर उनमें एकता लाने के उपाय, भिक्षुओं के जोवन की छोटी से छोटी वातों पर भी सुक्ष्मतापूर्वक विचार, उनके कपड़े और जूते <mark>पहनने</mark> तक के ढंग, सवारी में बैठने सम्बन्धी नियम, निवास- स्थान और उसकी सफाई, मरम्मत आदि सम्बन्धी नियम, किसी भी विषय की यहाँ छोड़ा नहीं गया है। च्ललवग्ग के दसवें खन्धक में केवल भिअ्णी-जीवन सम्बन्धी नियमों और ज्ञातव्य बातों का ही विवरण है। 'खन्बक' में हो संलग्न 'कम्म वाचा' के भी विवरण हैं जो संव सम्बन्धी दिभिन्न कृत्यों और नं-कारोंके समय कार्य-प्रणाली के सूचक हैं। 'खन्धक' में आये हए नियमों के ममान यहाँ विभिन्न कर्मों (कम्म) के लिए प्रयुक्त शब्दों (वाचा) का विधान किया गया है।

'परिवार' या 'परिवार-पाठ' विनय-पिटक का अन्तिम भाग है। जैसा विटरनिन्छ ने कहा है, 'परिवार' का विनय-पिटक से वही सम्बन्ध है, जो वेद की अनुक्रमणी और परिजिप्टों का वेद के साथ। 'परिवार' सम्भवतः वाद का भी संकलन है। वह प्रश्नोत्तर के रूप में है। विनय-पिटक की विषय-वस्तु की इसे एक प्रकार से 'मातिका' या विषय-सूची ही समभता चाहिए। 'परिवार' में १९ परिच्छेद हैं, जिनमें अभियम्म की शैली पर विनय-पिटक के विषय की ही पुन-रावृत्ति को गई है। 'परिवार' कीअन्तिम गायाओं में कहा रागाहै "पुड्याचरियमणांव पुष्टिल्जा वा तन्हि तिन्ह दीप नाम महायञ्जो मुनवरो विवक्ष्यणो इसं वित्थार-तंखें सम्बन्धने मिन्स्किन मिन्सकिन विद्यारिक्षा लिखाने हैं। की विनय-सम्बन्धी शिक्षा के इस प्रन्थ को 'दीप' नामक महामित भिक्ष ने सिहल में लेखबद्ध करवाया। 'लेखबद्ध करवाने' (लेखपिसि) का अर्थ

१. हिस्ट्री ऑव इन्डियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ३३

प्रणयन या संकलन करना या करवाना नहीं है, जैना कुछ विद्वानों ने भ्रमवय समभ लिया है। पूर्व परम्परा से मोखिक हप में प्राप्त इस प्रन्थ को 'दीय' नामक महामित भिश्च ने (पुस्तकाकार) लेखबढ़ करवाया. इन गाथाओं का केबल यही अर्थ हैं। सम्पूर्ण विपिटक के बट्टुनासिण के रामय से लेखबढ़ किए जाने के प्रसंग (महाबंस३३।२४७९.८०) में भी ऐसा ही कहा नवा है। अतः उसे प्रणयन या संकलन का सूचक नहीं सानना चाहिए। यद्यपि 'परिवार' के संकलन-काल की तिथि निश्चित रूप से स्थापित नहीं की जा सकती, फिर भी बैली के साध्य पर उसे अभिधम्म-पिटक के समकालिक माना जा सकता है, अर्थात् कम ने कम तीसरी जाताब्दी ईसवी पूर्व।

इस प्रकार हमने संघ की अनुस्मृति की। जिस प्रकार धम्स की अनुस्मृति में हमने सुनों का सहारा लिया, उसी प्रकार भिक्ष-संघ की स्मृति करने में दिनय-विटक ने हमारी सहायता की। बुद्ध की अनुस्मृति तो दोनों जगह समान ही रही। साय-साथ हमने तत्कालीन लोक-समाज को भी देखा. बृद्ध के देश और काल को भी देखा। इतिहास-लेखक तो इसी पर सर्वाधिक जोर देते हैं, किन्तू हमने तो प्रासंगिक वंग ही सही, पर बुद्ध, घम्म और संघ की अनुस्मृति भी अवब्य की । तिरुचय ही महापूरुप (बृद्ध) का जितना बड़ा दान विश्व को 'शम्म' का था, उनसे कम वड़ा दान संव का भी नहीं या। वृद्धकालीन भिक्ष-मंघ नाक्षात् साधना का निवास-स्थान था। उसकी वह पवित्रता की द्यति ही थी जो उनकी महिमा के इतने विवाल भूखंड पर विस्तार का कारण हुई। भिक्ष-संघ के विषय में जो यह कहा गया है कि वह आहुनेय्य (निमंत्रण करने योग्य) था, पाहुणेय्य (पाहुना बनाने योग्य) था, दान देने योग्य था, अञ्जलि जोड़ने योग्य था, एवं लोक के लिए पूण्य बोने का अद्वितीय क्षेत्र था, वह उमकी पवित्रता और संयम-प्रियता को देखते हुए विलक्त ठीक ही था। भगवान् का श्रावक-संघ 'आिनस-दायाद' नहीं था और न वह किसी लौकिक उद्देश्य की प्राप्ति के लिए व्यवस्थित किया गया था. यह इसी से प्रकट होता है कि आनन्द और महाकाश्यप जैसे जानी और साधक भिक्षओं के रहते हुए भी शास्ता ने किसी को अपने बाद संघ का संचालक नहीं बनाया। धर्म और विनय के संचालन में ही उन्होंने उसे छोड़ा। भगवान् का कोई पीटर या अली नहीं बना। कारण, यहां वैसा कुछ था ही नहीं जिसका किसी व्यक्ति को उत्तरा <mark>थिकार सौपा जा सके। इतनी निर्वयक्तिकता। विश्व के इतिहास में</mark> अन्यत्र कही नहीं देखी गई।

विनय-पिटक के नियमों में आधारभूत विश्वजनीन तत्व कितना है अथवा कितना वह देश और काल की विशिष्ट परिस्थितियों से उद्भूत है, यह एक बड़ा महत्वपूर्ण प्रवन है। नगई ने अपने संक्षिप्त विनय-सम्बन्धी निवन्ध में इस प्रवन को उठाया हं और सामाजिक परिस्थितियों के परिवर्तित स्वरूपों का विवेचन करते करते वे उस हद तक पहुँच गए हैं, जहाँ तक स्थविरवादी बौद्ध परम्परा तो उनके साथ जा ही नहीं सकती, धर्म और साधना का कोई भी भारतीय विद्यार्थी भी जहाँ तक जाना पमन्द नहीं करेगा। उदाहरणतः स्त्री-संलाप आदि अनेक बातों के साथ माथ भिक्ष के एकाशनिक (एकाहारी) होने सम्बन्धी व्रत के अभ्यास को भी नगई ने इसआध्निक युग में असम्भव और कदाचित अनावश्यक मान लिया है। निब्चय ही यह सीमा को अतिक्रमण कर जाना है। समाज और जीवन के बाहरी हपों में परिवर्तन होने के साथ-साथ आज के मनुष्य के लिए उनके मुल्यों के अंकन में भी परिवर्तन हो चुका है । वह भीतर से मुल्य अंकन करने के बजाय आज बाहर में करने लगा है। यदि इस दिष्ट से विनय-नियमों को आज देखा जाय तब तो उनमें से अधिकांश नियमों का अभ्यास ही व्यर्थ है। मज्जिम-निकाय के कीटागिरि सत्त (२।२।१०) में हम पढ़ते हैं कि बुद्ध के कुछ शिष्य भिक्षु अश्वजित् और पुनर्वसु नामक विनयहीन भिक्षुओं से जा कर कहते हैं, "आवुसो ! भगवान् रात्रि-भोजन मे विरत हो कर भोजन करते हैं । भिक्ष-संघ भी रात्रि-भोजन से विरत हो कर भोजन करता है। ऐसा करने से वे आरोग्य, उत्साह, वल और सुखपूर्वक विहार अनभव करते हैं। आओ आबुसो ! तुम भी रात्रि-भोजन से विरत हो कर भोजन करो । तुम भी आरोग्य, उत्साह, बल और सुखपूर्वक विहार को अनुभव करोगे।'' अइवजिन और पूर्नवंस नामक विनय-भ्रष्ट भिक्षुओं ने उत्तर दिया, "आव्सो ! हम तोबाम को भी खाते हैं, प्रातः भी खाते हैं, दोपहर भी खाते है और दोपहर बाद भी। नायं, प्रातः, मध्यान्ह, विकाल (दोपहर वाद) सब समय खाते भी हम आरोग्य, उत्साह, वल और मुखपूर्वक विहार करते घूमते हैं। हम सायं भी खायेंगे, प्रात: भी, दिन में भी, विकाल में भी।'' जैसा तर्क अञ्बजित और पुनर्वसु ने दिया बैसा आज कोई भी दे सकता है । और आज की परिस्थित में वह क्तर्क भी नहीं लगेगा। आज मनुष्य के मूल्यांकन का सारा विधान ही बदल गया है।

१. 'बुद्धिस्ट विनय डिसिप्लिन और बुद्धिस्ट कमांडमेन्ट्स,' शीर्षक, बुद्धिस्टिक स्टडीज, (डा० लाहा द्वारा सम्पादित) पृष्ठ ३६५-३८३.

अतः यदि आज के भौतिकवादी जीवनके पूरे स्वीकरण के साथ तथागत-प्रवेदित . घम्म-विनय को निभाना है तो वह अशक्य है । काम-वासना को ऌध्य मानने वाले जन-समाज के लिए तथागत ने उपदेश नहीं दिया। कम से कम उसके लिए उसे समभना तो अशक्य ही है। अतः विनय-नियमों को निभाने का काम तो ऐसे महान् साधकों का ही हो सकता है जो समाज की मान्यताओं से ऊपर उठने की पूरी शक्ति रखने हों। कम से कम सामाजिक परिस्थितियों के नाम पर आदर्श को गिराना तो हमें नहीं चाहिए । स्थविरवादी परम्परा ने विनय-नियमों पर उनके पूरे शब्दों और अर्थों के साथ जोर दिया है, इसका यही कारण है। साधन की निष्टा अन्यन्त आवश्यक है। निष्टावान के लिए कभी कुछ असम्भव नहीं है। वह समाज और परिस्थितियों को अपने अनुकूल कर सकता है. यदि उमे दृढ़ विश्वास है कि जो कुछ अभ्यास वह करता है उसके पीछे वृद्धों का सारा अनुभव और ज्ञान छिपा हुआ है और उसकी सच्चाई सामाजिक परम्पराओं या परिस्थितियों की अनुमति की अपेक्षा नहीं रखती। हाँ छोटे-मोटे विनय-सम्बन्धी नियमों के विषय में शास्ता ने स्वयं ही आश्वासन दे दिया है कि जन्हें आवश्यकतानुसार छोड़ा जा सकता है। ये छोटे-मोटे विनय-सम्बन्धी नियम क्या हैं. इसके विषय में हम जानते हैं कि पूर्वकालीन धर्मसंगीतिकार भिक्षओं में ही वडा विवाद उठ खड़ा हुआ और केवल अनेक सम्प्रदायों में वंट जाने के अतिरिक्त वे इसका कोई हल नही निकाल सके। वास्तव में इसका हल बाहर से हो ही नहीं सकता। कोई भी बाहरी विधान साधक को यह नहीं बनला सकता कि यह नियम छोड़ने योग्य है या नहीं। इसके लिए तो आन्तरिक साधना से प्राप्त निर्मल विवेक-बुद्धि ही मनुष्य के पास सर्वोत्तम मायन है। केवल उसी के द्वारा यह निर्णय किया जा सकता है कि क्या अ-महत्त्व पुर्ण है और छोड़ देने योग्य है और क्या महत्वपूर्ण है और जीवन भर अनुल्लंघनीय है। इस प्रकार, चाहे जो कुछ भी त्याज्य या पालनीय ठहरे, किन्तु यह निश्चित है कि जो त्याज्य होगा वह देश और काल से उद्भूत तत्त्व होगा और जो पालनीय होगा वह मार्वभौम, मार्वकालिक, तत्त्व होगा, जिससे ही तथागत-प्रवेदित धम्म-विनय अधिकतर भरा हुआ है । 'क्षुद्रानुक्षुद्र' को छोड़ देने का विधान कर तथागत नं इसी देश-काल-उद्भूत तत्त्व से विमुक्त हो जाने का भिक्ष-सघ को अन्तिम उपदेश दिया था, ऐसा हमारा मन्तव्य है । इस प्रकार विनय-सम्बन्धी नियमों में न वाहरी कर्मकांड की गन्ध तक है और न वे साधकों के उस स्ववृद्धि-निर्णय के

अधिकार को, जिसे शास्ता ने उन्हें दिया, छीनने का ही उद्योग करते हैं ! यह उनकी एक भारी दिशेषना है ।

विनय को मल आत्म-संयम है। संयम अर्थात् काया का संयम, वाशी का तंयम, मन का नंयम । कायिक, बाचिक और मानसिक कर्मो का नमाधान, सन्यक् आधान, ही 'बील' कहलाना है। बील की समापत्ति के लिए ही दिनय-नियमी का विक्षान किया गया है, यद्यपि यह ठीक है कि वहाँ उसके बाहरी हम को लक्ष्य कर के हो अधिकतर नियम बनाये गए हे। फिर भी शास्ता के द्वारा मानसिक संयम पर जो जोर दिया गया है, वह भी उनके मूळ में सुरक्षित है, ऐसा कहा जा मकता है। केवल किसी कर्म के करने या न करने से ही बील-विबृद्धि नहीं हो जाती। भगवान् ने स्वयं कहा भी है "मागन्दिय ! न दृष्टि ने, न अनुभव स. न ज्ञान से, न बील से, न ज़न से बृद्धि कहता हूँ। अद्धिः, अ-श्रृति, अ-ज्ञान, अ-बील, अ-ब्रत में भी नहीं।" निश्चय ही किसी कर्म के करने या न करने पर सदाचार उतना निर्भर नहीं है जितना उस कर्म-व्यापार के अन्दर रहने बाली मानसिक प्रवित्त पर । इमीलिए चेतना पर भगवान् ने सर्वाधिक जोर दिया है। चक्ष, श्रोत्र, घ्राण, जिह्वा, काय और मन के संयम का अर्थ यह नहीं है कि इन भौतिक या मानसिक इन्द्रियों में अपने आप में संयम जैसी कोई वस्तु होती है. विल्क केवल यही है कि जिन जिन वस्तुओं की अनुभृति इनके द्वारा होती है उनके प्रति मानदीय व्यवहार में संयम पैदा होना चाहिए। 'चक्ष्-इन्द्रिय में संयम को प्राप्त होता हैं (चक्ख्निद्ये संदरं आपज्जित) इसका अर्थ यह नहीं है कि साधक भौतिक चक्ष को संयमित करता है,या चक्ष और रूप के संयोग को ही निरुद्ध करता है। यदि ऐसा होता वो आँव मींचने वाला सर्वोत्तम संयमी होता। अतः चक्ररिन्द्रिय में संयम प्राप्त करने का अर्थ है चक्ष् इन्द्रिय मात्र को ही संयमित नहीं करना (यद्यपि है तो वह भी आक्रयक ) बल्कि चक्ष के द्वारा देखे हुए एप के प्रति अपने व्यवहार को संयमित रखना। यही बात थोत्र और सब्द, ब्रास और गन्ध , जिह्ना और रस, काय और स्पर्श तथा मन और धर्म (मानसिक पदार्थ) के विषय में भी जाननी चाहिए। अभिधम्म की भाषा का प्रयोग करते हुए इस तथ्य वा बड़ा विराद निरूपण आचार्य दृढ़घोष ने 'विसुद्धि-मगा' के प्रथम परिच्छेद में किया है। वास्तव में जास्ता का मन्तव्य चित्त को संयमित करने का ही है और उनी उद्देश्य के अनुसार हमें विनय के नियमों की भी ज्यारुया करनी चाहिए। जो बातें राग, संग्रह, असन्तोष, अनुद्योगिता और इच्छाओं को बढाने दारी है

दे सभी अकरणीय है और उनके दिपरीत करणीय । विनय-पिटक इन्हीं का कुछ अनुमापन हमें देता है, जो यद्यपि सब काल और सब देशों के लिए परिपुर्ण नहीं कता जा सकता, फिर भी वह सदाचार के उस सार्वभौम आदर्श पर आधारित है जिने लोक-गृथ (बृद्ध) ने आज ने ढाई हजार वर्ष पूर्व मध्य-मंडल में मिन्दाया था ! वितय के उपदेश करने में, दैसा भगवान् ने स्वयं कहा है. दस उद्देश्य उनकी इंब्टि में थे। "भिक्षओ! दम वातो का विचार कर नै भिजओं के उपकार के लिए विनय-नियमा (शिक्षापदों) का उपदेश करता हूं (१) संत्र की अप्छाई के लिए, (२) संघ की आसानी के लिए, (३) उच्छं<mark>यल पूर्र</mark>पों के निष्रह के लिए, (४) अच्छे भिक्षओं के सख-विहार के लिए, (५) इस जन्म के चिन्त-मलों के निवारण के लिए. (६) जन्मान्तर के चिल-मलों के नाथ के लिए. (७) अप्रसन्नी को प्रसन्न करने के लिए. (८) प्रसन्नों की प्रसन्नता को बढ़ाने के लिए. (९) सहमं की चिरस्थित के लिए और (१०) दिनय (संयम) की सहायता (अन्-बह्र) के लिए भाग इन उद्देश्यों पर ध्यानपूर्वक विचार करने से विनय-पिटक के नियमों के हप और उनके उपयोग की सीमा काफी समभ में आ नकती है। उपानकों और भिक्षकों के लिए निर्दिष्ट क्रमणः पंच (हिमा, चोरी, व्यभिचार, भठ और सद्य-पान से बिर्गत) और दस (हिंसा, चोरी, व्यभिचार, भूट और मद्य-पान से विरति एवं नृत्य-गीत, साला-गृत्य-विलेपन, ऊँचे परुंग, विकाल-भोजन एवं रुपये-वैसे के ग्रहण से भी जिन्ति । बीलों के समान आज तक कमशः गृहस्थों और प्रक्रजितों के लिए सार्वभौन तदाचार का कोई दूसरा आदर्श नहीं रक्खा गया है ? बिएय-पिटक के २५२ नियम इन्हीं में अन्तर्भावित है।

आज में डाई हजार वर्ष पूर्व की मध्य-मंडल की सामाजिक परिन्थिति में विधान ने जिक्नु-भिक्षुणी और उपानक-उपासिकाओं के लिए सदाचार-सम्बन्धी जिन नियमों का विधान किया. उन्होंने बाद में चल कर कितने देशों और कितने विधाल भूबंड में, भारत-भूमि से कोमों दूर, नंत्यामी और गृहस्थ सब के लिए सम्मान्य सदाचार की कमौदी का काम किया, इसे देख कर आदचवीन्दित रह जाना पड़ता है। लका, वरमा और स्थाम की बात जाने दें, तो भी चीन. तिब्बत और जापात आदि से जहाँ-जहाँ बौद्ध धर्म गया बहाँ-वहाँ विनय-पिटक सम्बन्धी नियमों का कितना सुक्ष्म अनुबीलन किया गया, यह तत्सम्बन्धी साहित्य से

१. विनय-पिटक, पाराजिका १

प्रकट होता है । 'सो-सोर्-थर्-पा' (विनय-पिटक का निब्बती संस्करण) 'जुजु-न्दिन्', 'शिवुन् रित्सु', 'मक्-सोगि-रित्सु', 'कोन्-पोन्-सेत्नु-इस्से-उब्' और 'गोबुन रित्सु' (वितय-पिटक के विभिन्न चीनी संस्करण) आदि किस तथ्य को प्रकट करते हैं? किस गाया को वे दहराते है ? स्वाम, बरमा ओर छंका में आज भी जो काषाय-वस्त्रों की जीती-जागती ज्योति चमकती है, वहाँ के भिक्ष-संघ के जीवन का जो संचालन शास्ता के द्वारा मध्य-मंडल में आज से ढाई हजार वर्ष पर्व उपदिष्ट नियमों के अनमार होता है, वह सब किस कहानी को कहता है ? चाहे चीन, जापान और तिब्बत की ओर देखें, चाहे लंका, स्याम और बरमा की ओर देखें, चाहे आर्य जातियों की ओर देखें, चाहे आर्येतर मंगोलियन और त्रानी जातियों की ओर , जब उन सब से पूछा जाय 'जिस गुरु से तुमने सदाचार को सीखा है, उसका नाम क्या है?. तो चारों ओर से यही ध्वनि आती है "अयं सो भगवा अरहं सम्मासम्बद्धो विज्जाचरणसम्पन्नो लोकविद् अनुत्तरो पुरिस-दम्म सारिथ सत्था देवमन्स्सानं बुद्धो भगवाति ।" निश्चय ही पूर्ण पुरुष, तथागत, भगवान् सम्यक् सम्बद्ध विश्व के एक वडे भुभाग के सदाचार के उपदेष्टा हैं, इसका सर्वोत्तम माध्य धम्म के अलावा विनय-पिटक के उन विभिन्न संस्करणों मे प्राप्त होता है, जो नाना देशों में पाये गये है और जो इस बान के नुचक है कि किस गम्भीर मनन और चिन्तन के साथ वहाँ विनय-नियमों की समीक्षा की गई हे और उनका जीवन में अनुसरण किया गया है। इस देश में उत्पन्न अग्रजन्माओं से संसार के सब देशों के मन्त्य अपने-अपने सदाचार को सीखें, यह तो मन ने भी कहा था। किन्तू किस भारतीय मनीपी या ऋषि ने यह काम किया ? उनमें से अनेक तो चातूर्वर्णी शृद्धि भी नहीं सिखा सके, फिर विश्व का शास्ता बनना तो दूर की बात थी? जिस गौरव की ओर मन ने समरण दिलाया था उसे भारतीय भूमि और संस्कृति को प्रदान करने वाटों में भगवान वृद्ध ही अप्र हैं, श्रेप्ट है। वे सर्वोत्तम अर्थों में लोक-शास्ता हे, लोक-गरु हैं, यह विनय-पिटक के नाना देशों में विकास ने भली भाँति प्रकट कर दिया है। न केवल बौद्ध देशों या बौद्ध मतावलम्बियों तक ही यह प्रभाव मीमित है, बल्कि ईमाई धर्म की उत्पत्ति, उसके वप्तिस्मा-नियम तथा चर्च-सम्बन्धी विधान में उन बौद्ध धर्म-प्रचारकों का, जिन्हें अशोक ने पश्चिमी एशिया और युरोप के देशों मे भेजा था, कितना प्रभाव उपलक्षित है, इसमें इतिहासवेताओं के आज दो मत नहीं हैं। अतः विनय-पिटक केवल संघ-सम्बन्धी नियमों का संग्रह न हो कर आज हमारे लिए एक विशेष ऐतिहासिक गौरव का स्मारक है। जिस प्रकार शास्ता का धर्म विश्व-धर्म है, उसी प्रकार उनका विनय भी विश्व का विनय है, इसका अपने नाना रूपों में वह साक्ष्य देता है। विनय-पिटक का यह महत्त्व भी आज भारतीय विद्या और संस्कृति के उपासकों के लिए कुछ कम नही है।

१. देखिये एन्साइक्लोपेडिया ऑव रिलिजन एंड एथिक्स, जिल्द पाँचवीं. पृष्ठ ४०१, वहीं जिल्द बारहवीं, पृष्ठ ३१८-३१९; बुद्धिस्टिक स्टडीज (डा० लाहा द्वारा सम्पादित) पृष्ठ ६३१-६३२.

### पाँचवाँ अध्याय

# अभिधम्म-पिटक

#### अभिधम्म-पिटक

अभिधम्म-पिटक पालि तिपिटक (त्रिपिटक) का तीसरा मुख्य भाग है। 'अभिधम्म' गव्द का प्रयोग 'अभि-वितय' गव्द के साथ-साथ क्रमंगः धम्म और वितय सम्बन्धी गंभीर उपदेश के अर्थ में, मृत्त-पिटक में भी हुआ है। है संभवतः इसी के आधार पर आचार्य बुद्धकोप ने अभिधम्म का अर्थ किया है—'उच्चतर' धम्म या 'विशेष' धम्म । 'अभिधम्म' में 'अभि' गव्द को उन्होंने 'अतिरेक' द्या 'विशेष' का वाचक माना है। वास्तव में यह 'अतिश्यता' या 'विशेषता' धम्म

१. देखिये संगीति-परिवाय-सुत्त (दीघ-३।१०); दसुत्तर-सुत्त (दीघ. ३।११); गुलिस्सानि-सुत्तन्त (मिष्किम-२।१।९); किन्ति-सुत्तन्त (मिष्किम-३।१।३)। महापंडित राहुल सांकृत्यायन ने यहाँ इन शब्दों का अर्थ केवल धर्स-सम्बन्धों (अभिथम्म) और विनय-सम्बन्धों (अभि-विनय) किया है, जो पूरे अर्थ की व्यक्त नहीं करता।

२. अतिरेक-विसेस-त्थदीपको हि एत्थ अभि-सद्दो । अट्ठसालिनी, पृष्ठ २ (पालि टैक्स्ट सोसायटी का संस्करण); मिलाइये सुमंगल विलासिनी, पृष्ठ १८ (पालि टैक्स्ट सोसायटी का संस्करण); प्रसिद्ध महायानी आवार्य आर्य असंग ने 'अभिवर्म' शब्द की व्युत्पत्ति करते हुए (१) निर्वाण के अशिमुख उपदेश करने के कारण (अभिमुखतः) (२) धर्म का अनेक प्रकार से दर्गी-करण करने के कारण (अभिभुष्यात्) (३) विरोधी सम्प्रदायों का खंडन करने के कारण (अभिभवात्) एवं (४) मृत-पिटक के सिद्धान्तों का ही अनुगमन करने के कारण (अभिगतितः) 'अभिवर्म' ग्रद्ध की सार्थ-कता दिखलाई है। अभिमुखतोऽथाभीभृष्यादिभभवगतितोऽभिधर्मः । महायानसूत्रालंकार १११३; आचार्य वसुवन्खु ने उपकारक स्कन्धादि से युक्त, विमल प्रज्ञा को ही अभिधर्म कहा है। प्रज्ञाऽमला मानुचनाऽभिधर्मः । अभिवर्मकोश १।२

की नहीं है। धम्म तो सर्वत्र एक रस है। किन्तु तीनों पिटकों में, उनके नाना वर्गीकरणों में, वह नाना हप हो गया है। 'इन्द्रो मायाभिः पुरुष्प ईयते।' जो धम्म मुन्न-पिटक में उपदेश-रूप है, विनय में जो संयम-रूप है, वहीं अभिधम्म में तत्व-रूप है। इसका कारण अधिकारियों का नारतम्य ही है। इस्थान-भेद ने धर्म के स्वरूप में भी भेद हो गया है। किन्तु यह भेद सिर्फ शैंटी का है, आदेशना-विधि का है। सुन्त सबके लिए मुगम हैं, क्योंकि वहाँ बुद्ध-वचन अपने यथार्थ स्वरूप में रवन्ते हुए है। अभिधम्म पिटक में बुद्ध-मन्तव्यों का वर्गीकरण और विश्लेषण किया गया है, तात्विक और मनोवैज्ञानिक दृष्टियों से उन्हें गणनावद्ध किया गया है। अतः जब कि सुन्त-पिटक का निरूपण जन-साधारण के लिए उपयोगी है, अभिधम्म पिटक की सुचियों और परिभाषाओं में वही चुने हुए व्यक्ति सचि ले सकते हैं जिन्होंने बौद्ध तत्त्व-दर्शन को अपने अध्ययन का विशेष विपय वनाया है। इसी अर्थ में अभिधम्म पिटक की 'उच्चतर' धम्म या 'विशेष' धम्म कहा गया है।

अभिधम्म-पिटक धम्म की अधिक गहराई में उतरता है और अधिक माध्न-मम्पन्न व्यक्तियों के लिए ही उसका प्रणयन हुआ है, ऐसा बौद्ध परम्परा आरम्भ ने ही मानती आई है। कहा गया है कि देव और मनुष्यों के गास्ता ने 'अभिधम्म' का उपदेश सर्व प्रथम शायस्त्रिश लोक में अपनी माता देवी महानाया और अन्य देवताओं को दिया था। बाद में उसी की पुनरावृत्ति उन्होंने अपने महाप्रज़ शिष्य धर्मसेनापित सारिपुत्र के प्रति की थी। धर्मसेनापित सारिपुत्र ने ही उने अन्य ५०० भिक्षुओं को सिखाया। इस प्रकार बुद्ध के जीवन-काल में ही सारि-पुत्र के सहित ५०१ भिक्षु अभिधम्म के जाता थे। इस प्रकार प्राप्त 'अभिधम्म' का ही सगायन, इस परम्परा के अनुसार, प्रथम दो संगीतिपों में हुआ। दीसरी सगीति में भी इसी की पुनरावृत्ति की गई, किन्तु इसके सभापित स्थविर मोग्य-लिपुत्त तिस्स (मौद्गलिपुत्र तिष्य) ने 'कथावत्यु' नामक ग्रन्थ को भी जिसकी मोडे हपरेका मगवान् बुद्ध भविष्य में उत्पन्न होने वाले मिथ्या मत-वादों का इत्य-प्राप्त कर उनके निराकरणार्थ पूर्व ही निश्चित कर गरे थे, पूर्णता देकर 'अभिधम्म'

१. अट्ठसालिनी की निदान-कथा; मिलाइये धम्मपदट्ठकथा ४।२, बुद्धचदः पृष्ठ ८३-९० में अनुवादित ।

२. देखिये दूसरे अध्याय में प्रथम दो संगीतियों का विवरण।

में सम्मिलित कर दिया। इस प्रकार यह स्थिवरवादी बौद्ध परम्परा अभिधम्म पिटक को भी सुत्त-पिटक और विनय-पिटक के समान ही बुद्ध-बचन मानने को पक्षपातिनो है।

#### रचना-काल

उपर्युक्त अनुश्रुति अभिवम्म-पिटक की प्रशंसा में अर्थवाद मात्र है। वास्तव में उसी हद तक वह ठीक भी है। वैसे तो उसने भी यह स्वीकार कर ही लिया है कि अभिवम्म-पिटक का कम से कम एक ग्रन्थ 'कथावत्थ्' अशोक-कालीन रचना है जोर उसका वर्तमान रूप स्थिवर मोग्गलिपुत्त तिस्म का दिया हुआ है। बुद्ध के प्रारंभिक उपदेशों में धम्म और विनय की ही प्रधानता है। ऐसा लगता हे कि उन्हीं के आधार पर संग्रथित अभिधम्म को भी उन्हीं के समान प्रमाणवत्ता देने के लिए स्थिवरों ने उपर्युक्त अर्थवाद की सृष्टि की है। आधुनिक विद्यार्थी के लिए सबसे अधिक कठिन समस्या तो यह है कि आज जिस रूप में अभिधम्म-पिटक हमें मिलता है, वह कहां तक सीधा बुद्ध-वचन है अथवा उसका प्रणयन-किन-किन काल-श्रेणियों में बुद्ध-वचनों के आधार पर हुआ है। इस दृष्टि से देखने पर आज जिस रूप में अभिधम्म-पिटक हमें मिलता है, उसकी प्रमाण-वत्ता सुन ओर विनय को अपेक्षा निश्चयतः कम रह जाती है और उसका प्रणयन-काल भी उतनी ही निश्चततापूर्वक उसके बाद का ठहरता है।

'अट्ठसालिनो' की निदान-कथा में कृछ अन्य महत्वपूर्ण प्रश्नों के साथ दो प्रश्न आचार्य बुद्धघोष ने बड़े महत्त्व के किये हैं। पहला प्रश्न है—'अभिधम्म पिटक किसका बचन हैं' ? दूसरा प्रश्न है—'किसने इसे एक पीढ़ी से दूसरी पोढ़ी तक पहुँचाया है ?' पहले प्रश्न के उत्तर में उन्होंने कहा है 'पूर्ण पुरुष, तथागत भगवान् सम्यक सम्बुद्ध का और दूसरे के उत्तर में कहा है 'उपदेशकों की न ट्टने वाली परम्परा ने'। इसी परम्परा का उल्लेख करने हुए बहाँ कहा गया है ''तृतीय संगीति तक सारिपुत्र, भहिज, सोभित, पियजालि, पियपाल, पियदिस्स, किसयपुत्त, सिगव, सन्देह, मोग्गलिपुत्त, विमुदत्त, धिम्मय, दासक, सोनक, रेवत, आदि स्थिविरों की परम्परा ने अभिवम्म-पिटक का उपदेश दिया। उसके बाद उनकी शिव्य-परम्परा ने इस काम को अपने हाथ में लिया। इस प्रकार भारतवर्ष (जम्बुद्धोप) में उपदेशकों की अविच्छित्न परम्परा एक पोढ़ी से दूसरी पोढी तक अभिवम्म को पहुँचाती रही। इसके अनन्तर सिहल द्वीप में भिक्षु महिन्द, इद्धिय, उतिय, भइनाम और सम्बल आये। यही महामनीषी भिक्षु अभिधम्म-पिटक को भी

भारत से लंका द्वीप में अपने साथ लाये । तब से आज तक गुर-शिष्य परम्परा से यह अभिधम्म पिटक उसी रूप में चलता आ रहा हैं"। आचार्य बुद्धघोष का यह वर्णन ऐतिहासिक दृष्टि से वड़ा महत्वपूर्ण है । महिन्द के छंका में अभिधम्म पिटक के ले जाने के बाद से उसके स्वरूप में कुछ भी परिवर्तन हुआ हो, इसका कोई -साध्य नहीं मिलता । उसके बाद अभिधम्म-पिटक का स्वरूप निश्चित और स्थिर हो गया, ऐसा हम मान सकते हैं, यद्यपि लेखबद्ध होने का कार्य तो अभिधम्म-पिटक का भी संपूर्ण त्रिपिटक के साथ ही लगभग २५ ई० पूर्व बट्टगामणि अभय के समय में सम्पादित किया गया । आन्तरिक या वाह्य साक्ष्य के आधार पर ऐसा कोई प्रमाण नहीं मिलता जिसके आधार पर अभिधम्म-पिटक के स्वहप में तृतीय शताब्दी ईसवी पूर्व से प्रथम शताब्दी ईसवी पूर्व तक किए गए किसी . यरिवर्तन या परिवर्द्धन का अनुमान किया जा सके। निश्चय ही यह एक बड़े आश्चर्य की बात है कि इतने सुदीर्घ काल तक लंका में मौखिक परम्परा में चलते रहने पर भी अभिधम्म-पिटक में कहीं भी ऐसे एक शब्द तक का भी निर्देश नहीं दिखाया जा सकता जिससे सिंहली प्रभाव की कल्पना की जा सके । कुछ विद्वानों ने 'कथावत्थ' की अट्टकथा के आधार पर यह अवस्य दिखाने का प्रयत्न किया है कि 'कथावत्थु' में कुछ ऐसे सम्प्रदायों के सिद्धांतों का भो निराकरण है जो अशोक के काल के बाद प्रादुर्भूत हुए थे। चूंकि 'कथावत्थु' सें केवल सिद्धांतों का खंडन है, सम्प्रदायों का नामोल्लेख वहाँ नहीं है। अतः बहुत संभव है कि विशिष्ट संप्रदायों के साथ कालान्तर में इन सिद्धांतों का संबंध हो जाने के कारण 'अट्ठकथा' (पाँचवों शताब्दी ईसवी) में उनका उल्लेख कर दिया गया हो, किन्तू अशोक के काल में केवल स्फुट रूप से ही इन सिद्धांतों की विद्यमानता याई जाती हो । अतः 'कथावत्थु' में निराकृत उन सिद्धांतों को भी, जिनकी मान्यता बाद के उत्पन्न कुछ विशिष्ट संप्रदायों में चल पड़ी, जिसका माध्य उमकी 'अटठकथा' ने दिया है, अनिवार्यतः अशोक के उत्तरकालीन मानना ठीक नही है । इस विषय का अधिक विशद विवेचन हम 'कथावत्थु' के विवेचन पर आते समय करेंगे। स्यविरवादो भिअअों को परम्परा ने आरम्भ से ही वृद्ध-वचनो को उनके मौलिक

४. फिर भी आइचर्य है कि सर चार्ल्स इलियट जैसे विद्वान् ने भी अभियम्म-पिटक के लंका में रिचत होने की सम्भावना को प्रश्रय दिया। देखिये उनका 'हिन्दुइइम एंड बुद्धिइम' जिल्द पहली, पृष्ठ २७६, पदसंकेत १ तथा पृष्ठ २९१। यह भरपूर अज्ञान है!

रूप में सुरक्षित रखने का जो आग्रह दिखलाया है उसके आधार फर यह माना जा सकता है कि लंका में महिन्द आदि भिक्षुओं के द्वारा ले जाये जाने के बाद से अभि-धम्म वहाँ उसी विशुद्धतम स्वरूप में सुरक्षित बना रहा जिसमें वे उसे वहाँ ले गये थे। अब प्रश्न यही रह जाता है कि क्या महिन्द आदि भिक्ष जिस अभिधम्म को ततीय शताब्दी ईसवी पूर्व लंका में ले गये थे क्या वह वही बद्ध-वचन था जिसका उपदेश स्वयं शास्ता ने मध्य-मंडल में दिया था? कम से कम स्थिवरवादी बौद्ध परम्परा तो उसे इसी रूप में उस समय से मानती आई है और भिक्ष-संघ ने भी उसे बड़े प्रयत्न से उसके मौलिक रूप में स्रक्षित रखना अपना कर्तव्य माना है। किन्तु दूसरे संप्रदायवालों (विशेषतः सर्वास्तिवादियों) ने उसके इस दावे को वैशाली की संगीति के समय से ही नहीं माना था, यह भी एक ऐतिहासिक तथ्य है। उपर्युक्त कथन से कम से कम एक बात निश्चित रूप से हमें मिल जाती है, और वह है अभिधम्म-पिटक के उस रूप के पणयन की, जिसमें वह अंतिम रूप से निश्चित और स्थिर हो गया था, निचली काल-सीमा। पाटलिपुत्र की संगीति २५३ ई० पू० में हुई। उसके समाप्त होने पर ही महिन्द आदि भिक्ष लंका को भेजे गये। अतः यह निश्चयपूर्वक कहा जा सकता है कि लगभग २५० ई० पूर् तक अभिधम्म-पिटक अपने उस रूप में, जिसमें वह आज उपलब्ध है, पूर्णत: स्थिर हो चुका था। बाद में मिलिन्दपञ्ह (१०० ई० पू०) में तो अभिधम्म पिटक के सातों ग्रन्थों का, उनकी पुरी वर्गीकरण-शैली के संक्षि<sup>ए</sup>त निर्देश के साथ, उल्लेख हुआ है । जिस आदर के साथ अभिधम्म-पिटक का उल्लेख यहाँ किया गया है उसमे यह स्पष्ट है कि बद्ध-वचनों के रूप में उसकी ख्याति बौद्ध परम्परा में उस समय तक दढ प्रतिष्ठा पा चकी थी। यदि कम से कम सौ-डेढ सौ वर्ष का काल भी इस परम्परा के निर्माण में लगा हो तो भी हम आसानी से अशोक-संगीति के समय तक पहॅच जाते हैं जब कि तेपिटक बृद्ध-वचनों का अंतिम रूप से संस्करण हुआ था। अतः अशोक-संगीति या त्तीय शताब्दी ईसवी पूर्व का मध्यांश अभिधम्म-पिटक के रचना-काल की निचली काल-सीमा है जिसे बहुत खींचतान कर प्रथम शताब्दी ईसवी पूर्व तक अर्थात् उसके सिंहल में लेखबद्ध होने अथवा मिलिन्टपञ्ह में उसके उद्भृत होने तक के समय तक भी घटाकर लाया जा सकता है। अब हमें उसके रचना-काल की उपरली काल-सीमा का निर्णय करना है । विनय-पिटक—चल्लवग्ग के

१. मिलिन्दपञ्ह, पृष्ठ १३-१४ (बम्बई विश्वविद्यालय का संस्करण)

प्रथम संगीति के वर्णन में हमने देखा है कि वहाँ धम्म और विनय के ही संगायन की बात कही गई है। अभिधम्म के संगायन की कोई सुचना वहाँ नहीं मिलती। किन्त्र अट्ठकथा (सुमंगलविलासिनी एवं समन्तपासादिका) के वर्णन में, जैसा हम पहले देख चुके हैं अभिधम्म-पिटक के सातों ग्रन्थों के भी संगायन किये जाने का उल्लेख है। चुँकि त्रिपिटक के साक्ष्य के सामने उसकी अट्ठकथा के साक्ष्य का कोई प्रामाण्य नहीं माना जा सकता, अतः 'समन्तपासादिका' का साक्ष्य यहाँ अपने आप प्रमाण की सीमा के बाहर हो जाता है। जैसा भदन्त आनन्द कौसल्यायन ने कहा है "विनय और धर्म के साथ अभिधम्म का भी पारायण इनी (प्रथम) संगीति में हुआ, यह जो समन्तपासादिका का कहना है, यह तो स्पष्ट-रूप से गलत है।" किन्तू 'समन्तपासादिका' के साक्ष्य को स्पष्ट रूप से गलत मानते हुए भी उससे इतना निष्कर्ष तो हम निकाल ही सकते हैं कि अधिक से अधिक प्रथम संगीति के समय ही अभिधम्म-पिटक का विकास होना आरम्भ हो गया था। तभी हम वैशाली की संगीति के अवसर पर इस विषय संबंधी सर्वास्तिवादियों और स्थिवरवादियों के विरोध और विवाद को समभ सकते हैं। यदि आज प्राप्त पालि विनय-पिटक का संकलन वैशाली की संगीति के अवसर पर ही हआ हो तो उसमें जिस प्रकार अलौकिक ढंग से अभिधम्म को साक्षात् बद्ध-वचन सिद्ध करने का प्रयास किया गया है, उसका ऐतिहासिक रहस्य भी आसानी से समभा जा सकता है । दूसरे संप्रदायवालों द्वारा अभिधम्म की प्रामाणिकता का निषेध कर देने पर हो उन्हें इस प्रकार के विधान की आवश्यकता पड़ी। प्रथम संगीति के पहले हम पारिभाषिक अर्थों में अभिधम्म-पिटक के वर्तमान होने की स्थापना किसी आघार पर नहीं कर सकते। उससे पहले सिर्फ 'मातिकाओं' (मातिकाओं) का वर्णन मिलता है। सर्वास्तिवादियों के मतानसार भी 'मात्रिकाओं' (अभिधर्म)का संगायन प्रथम संगीति के अवसर पर आर्य महाकाश्यप ने किया था। कुछ भी हो, इन 'मातिकाओं' के आधार पर ही अभिधम्म-पिटक का विकास हुआ है। अभिधम्म-पिटक के सर्वप्रथम ग्रन्थ 'धम्मसंगणि' का प्रारंभ एक 'मातिका' से ही होता है। श्रीमती रायस डेविड्स ने इसी को अभिधम्म-पिटक का मूल स्रोत माना है। <sup>६</sup>

१. महावंश, पृष्ठ ११ (परिचय)

२. ए बुद्धिस्ट मेन्युअल आँव साइकोलोजीकल एथिक्स (घम्मसंगणि का अंग्रेजी अनुवाद) द्वितीय संस्करण, पृष्ठ ९, १०५-११३ (भूमिका)

उसमें निर्दिष्ट २२ त्रिकों और १०० द्विकों के वर्गीकरण पर ही अभिधम्म का संपूर्ण धम्म-विवेचन आधारित है। पुग्गलपञ्जत्ति और धातुकथा का भी आरंभ इसी प्रकार मातिकाओं से होता है। वास्तव में संपूर्ण अभिधम्म ग्रन्थों की शैटो हो पहले मातिका या उद्देस देकर बाद में उनके निद्देस (व्याख्या) देने की है। पहले दिखाया जा चुका है कि पिटक-साहित्य में जहाँ मातिकाओं का उल्लेख हआ है (धम्मधरो विनयधरो मातिकाधरो पंडितो-विनय-पिटक-चुल्लवग्ग) वहाँ उनसे किन्हीं विशिष्ट ग्रन्थों का बोध न होकर केवल सिद्धान्तात्मक सचियों का हो होता है, जिनका उपयोग भिक्ष लोग स्मरण करने की सुगमता के लिए करने थे । इसी प्रकार दीघ-निकाय के संगीति-परियायसूत्त और दसुत्तर-सुत्त, मञ्भिम निकाय के सळायतनविभंग-सुत्त और धातुविभंगस्त्त, एवं अंग्त्तर-निकाय के अने व संस्थाबद्ध स्त, अभिधम्म-पिटक के वर्गीकरणों के मूल स्रोत माने जा सकते है। इन्हीं के आधार पर अभिधम्म-पिटक का विकास हुआ है। यह इससे भी प्रमाणित होता है कि महायानी परम्परा के संस्कृत बौद्ध ग्रन्थों में 'अभिधर्म' के लिए 'मात्रिका' शब्द का ही प्रयोग किया गया है। अतः समन्तपासादिका के वर्गन को अक्षरशः सत्य न मानकर हम उससे इतना निष्कर्ष तो निकाल ही सकते है कि मातिकाओं और ऊपर निर्दिष्ट सुत्त-पिटक के अंशों से अभिधम्म-पिटक के निर्माण का कार्य प्रथम संगीति के समय ही आरम्भ हो गया था और दूसरी संगीति के समय तक आते आते उसने ऐसा निश्चित (अन्तिम नहीं) रूप प्राप्त कर लिया था, जिसके आधार पर दूसरे संप्रदायवालों के लिये उसे बद्ध-वचन मानने या न मानने का महत्वपूर्ण प्रश्न उठ सकता था । अतः पाँचवी शताब्दी ईसवी पूर्व अभिथम्म-पिटक के प्रणयन की उपरली काल-सीमा और २५० ई० पू० (जिमे अविक सन्देहवादी विवेचक घटा कर प्रथम शताब्दी ईसवी पूर्व तक भी ला सकते

१. अभियम्म-पिटक के अंगुत्तर-निकाय सम्बन्धी आधार के लिये मिलाइये ई० हार्डी : अंगुत्तर-निकाय, जिल्द पाँचवीं, पृष्ठ ९ (प्रस्तावना) (पालि टैक्स्ट सासायटी द्वारा प्रकाशित संस्करण)

२. देखिये श्रीमती रायस डेविड्स : ए बुद्धिस्ट मेनुअल ऑव साइकोलोजीकल एथिक्स (धम्मसंगिण का अनुवाद) द्वितीय संस्करण, पृष्ठ ९, १०५-११३; ओल्डनबर्ग और रायस डेविड्स : सेक्रेड बुक्स ऑव दि ईस्ट, जिल्द १३, पृष्ठः २७३; कर्न : मेनुअल ऑव बुद्धिस्म, पृष्ठ ३, १०४।

हैं) निचली काल-सीमा ठहरती हैं। इन्हीं के बीच अभिधम्म-पिटक का विकास हुआ है। विशेषतः द्वितीय और तृतीय संगीतियों के बीच का समय अभिधम्म पिटक के संग्रह और रचना का काल माना जा सकता है।

उपर्युवन काल-सीमाएँ निर्धारित करने से अधिक अभिधम्म-पिटक के ग्रन्थों के प्रणयन के विषय में निश्चयपूर्वक कुछ नहीं कहा जा सकता। उनकी निश्चित निथियाँ स्थापित नहीं की जा सकतीं। कब कौन सा ग्रन्थ निश्चित हप प्राप्त कर प्रकाश में आया, इसका निर्णय नहीं किया जा सकता । हाँ, कुछ सिद्धांतों के आधार पर अभिधम्म-पिटक के ग्रन्थों के काल-क्रम में तारतम्य अवश्य स्थापित किया जा सकता है । परम्परा से अभिधम्म-पिटक के सात ग्रन्थों का उन्लेख जिस कम में हमें मिलता है, वह यह है (१) धम्मसंगणि, (२) विभंग (३) कथावत्थ्, (४) पुग्गलपञ्जत्ति ,(५) धातूकथा, (६) यमक और (७) पट्टान । मिलिन्दपञ्ह (प्रथम बताब्दी ईसवी पूर्व) में इसी क्रम में इन ग्रन्थों का उल्लेख किया गया है। ''मुमंगलविलासिनी' की निदान-कथा में अवश्य बुद्धश्रोप ने कुछ परिवर्तन के साथ एक दूसरे क्रम का अनुसरण किया है,<sup>२</sup> किन्तु वह छन्द की आवश्यकता के लिए भी हो सकता है, अत: महत्वपूर्ण नहीं माना जा सकता । विटरनित्ज, गायगर, ज्ञानातिलोक, भिक्ष जगदीश काश्यप एवं लाहा आदि विद्वानों ने अभिधम्म-पिटक के अपने विवेचनों में उपर्यक्त क्रम का ही अनुसरण किया है। विषय की दृष्टि से इससे अधिक स्वाभाविक कम हो भी नहीं सकता। किन्तू काल-कम की दुष्टि से इस कम को ठीक मानना हमारे लिए अशक्य हो जाता है। केसियस ए० पिरीरा का मत है कि आन्तरिक साक्ष्य के आधार पर वम्मसंगणि, विभंग और पटठान प्राचीनतम ग्रन्थ है और उनका संगायन, अपने वर्तमान रूप में, संभवतः द्वितीय संगीति के अवसर पर ही हुआ था। इस प्रकार इन तीन ग्रन्थों ने अपना निश्चित और अंतिम स्वरूप चौथी शताब्दी ईसवी पूर्व के प्रथम चतुर्थांश या उसके पूर्व ही प्राप्त कर लिया था, ऐसा उनका मत है। धात्कथा, यमक और पट्ठान को भी उन्होंने पूर्व-अशोक-कालीन रचनाएँ माना है और कहा है कि उनका भी संगायन अपने अंतिम रूप में तुतीय संगीति के अवसर पर हुआ था । 'कथावत्थ्' की रचना की निश्चित तिथि तृतीय संगीति है ही<sup>3</sup>। 'कथावत्थ' काल-कम की दृष्टि से अभिधम्म-पिटक की

१. पृष्ठ १३-१४ (बम्बई विश्वविद्यालय का संस्करण)

२. दूसरे अध्याय में प्रथम संगीति के वर्णन के प्रसंग में उद्धृत । महास्यविर ज्ञानातिलोक की 'गाइड थ्रू दि अभिधम्म-पिटक' के प्राक्कथन में ।

अन्तिम रचना है, इसमें कोई सन्देह नहीं हो सकता । किन्तु अन्य ग्रन्थों के तारतम्य के विषय में विभिन्न मत हो सकते हैं। डा० लाहा ने 'पुग्गलपञ्ञत्ति' को काल-कम की दिष्ट से अभिधम्म पिटक का प्राचीनतम ग्रन्थ माना है। उनका कहना है कि वुँकि अभिधम्म-पिटक सुत्त-पिटक पर आधारित है, अतः जिस हद तक अभि-वम्म पिटक का कोई ग्रन्थ स्पष्ट रूप से सत्त-पिटक पर कम या अधिक अवलंबित है, उसी हद तक उसकी आपेक्षिक प्राचीनता भी कम या अधिक है । १ इसी सिद्धांत को आधार मानकर विवेचन करते हुए उन्होंने दिखाया है कि अन्य सब ग्रन्थों की अपेक्षा 'पुग्गलपञ्जत्ति' हो सुत्त-पिटक पर अधिक अवलंबित है । 'पुग्गलपञ्जत्ति' की पुष्टभूमि में दीघ, संयुत्त और अंगुत्तर निकायों के पुग्गलों के प्रकार और बिश्लेषण पूरी तरह निहित हैं। उदाहरणतः 'पुग्गलपञ्जत्ति' के तयो पुग्गला, चतारो पूग्गला, पञ्च पूग्गला आदि भाग अंगुत्तर निकाय के क्रमशः तिक-निपात चतुक्क-निपात और पंच-निपात आदि के समान ही है। 'पुग्गलपञ्जत्ति' के कूछ अंशों और दीघ निकाय के संगीतिपरियाय-सुत्त में भी अनेक समानताएँ हैं। ''पूग्गलपञ्जत्ति' केपालि टैक्सट् सोसायटी के संस्करण के संपादक डा० मॉरिस ने पूगालपञ्जत्ति और सुत्त-पिटक के ग्रन्थों की इन सब समानताओं को सोद्धरण दिखाया है। <sup>२</sup> इससे स्पष्ट प्रकट होता है कि पुग्गलपञ्जत्ति की समानता, शैली ओर विषय दोनों की दृष्टि से, अभिधम्म-पिटक की अपेक्षा स्त पिटक से अधिक है। भिक्षु जगदीश काश्यप ने तो यहाँ तक कहा है कि 'पुग्गलपञ्जत्ति' के विवेचन को निकाल देने पर भी अभिधम्म-दर्शन की पूर्णता में कोई कमी नहीं आती।<sup>3</sup> 'पूग्गलपञ्जत्ति' की प्रथम मातिका में अवश्य अभिधम्म-शैली का अनुसरण किया गया है, अन्यथा वह सुत्त-पिटक का ही ग्रन्थ जान पड़ता है। अतः पुग्गलपञ्जित्त की निश्चित तिथि चाहे जो कुछ हो, वह अभिधम्म पिटक के ग्रन्थों में काल-क्रम की द्धि से सबसे प्राचीन हैं, ऐसा डा० लाहा ने माना है। "पुग्गलपञ्जत्ति' के समान ही डा० लाहा ने 'विभंग' की भी अभिघम्म-पुष्ठभूमि का विवेचन किया है। 'विभंग' के सच्च-विभंग, सतिपट्ठान-विभंग और धातु-विभंग, मिल्फम-निकाय

१. हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द पहली, पृष्ठ २२

२. पुरगलपञ्ञात्ति, पृष्ठ १०-११ (भूमिका)

३. अभिधम्म फिलासफी, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १६५

४. हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द पहली, पृष्ठ २३

के कमशः सच्चिवभंग सुत्त, सितपट्ठान सुत्त और धातुविभंग सुत्त पर आधा-रित हैं। इसी प्रकार 'विभंग' के अनेक अंश खुद्दक-निकाय के ग्रन्थ 'पटिसम्भिदा-मग्ग' पर भी अवलंबित हैं । इसलिए कालक्रम की दृष्टि से 'विभंग' को डा० लाहा नें 'पुग्गलपञ्जत्ति' के बाद दूसरा ग्रन्थ माना है। 'विभंग' को उन्होंने अभिधम्म-साहित्य के विकास की उस स्थिति का सुचक माना है जब कि अभिधम्म की गैली पूर्णतः निश्चित नहीं हुई थी और वह स्तन्त की शैली से मिश्रित थी । चँकि 'धम्मसंगणि' में अभिधम्म-शैली का विकसित रूप मिलता है, इसलिए परम्परागत अनुश्रृति के विपरीत उन्होंने 'धम्मसंगणि' को विभंग के वाद का ग्रन्थ माना है। 'धम्मसंगणि' का ही पूरक ग्रन्थ 'धातुकथा'है । अतः 'विभंग' के वाद 'धम्मसंगणि' और उसके बाद 'धातुकथा', यह कम डा० लाहा ने स्वीकार किया है। 'विभंग' ही 'यमक' की भी पृष्ठभूमि है। 'विभंग' के एक भाग 'पच्चयाकार विभंग' का ही विस्तृत निरूपण बाद में 'पट्ठान' में मिलता है । अतः धम्मसंगणि, धातुकथा यमक और पट्टान ये चारों ग्रंथ विभंग पर ही आधारित हैं और काल-क्रम में उससे बाद के हैं, ऐसा डा० लाहा का मत है। इन सबसे वाद की रचना 'कथावत्यु' है। इस प्रकार 'पुग्गलपञ्जत्ति' सबसे पूर्व की रचना, 'कथावत्थु' सबसे अन्तिम रचना, इन दोनों के बीच में 'विभंग' जिस पर ही आधारित 'धम्मसंगणि', 'धात्कथा', 'यमक' और 'पट्ठान' यही अभिधम्म-पिटक के ग्रंथों के काल-क्रम के विषय में डा० लाहा का निष्कर्ष है। इसे डा० लाहा ने इस प्रकार दिखाया है।

१ पुग्गलपञ्जत्ति

२ विभंग— (अ) धम्मसंगणि—धातुकथा (आ) यमक (इ) पट्टान

३ कथावत्थ्

डा० लाहा का काल-क्रम-निश्चय अंशतः ठीक जान पड़ता है। किसी भी पालि साहित्य के विद्यार्थी को इसमें सन्देह नहीं हो सकता कि 'कथावत्थु' अभिधम्म पिटक की अन्तिम रचना है। अतः अभिधम्म-पिटक के ग्रंथों का परम्परागत परि-

१. हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द पहली, पृष्ठ २६

गणन जिसमें 'कथावत्थु' को सातवें स्थान के वजाय पाँचवाँ स्थान प्राप्त है, काल-कम की ट्रष्टि से ठीक नहीं हो सकता, ऐसा तो अन्ततः मानना ही पड़ेगा। अतः 'कथावत्यं को अभिधम्म-पिटक का अन्तिम ग्रंथ मानना ठीक ही जान पड़ता है। इसी प्रकार विषय और शैली दोनों की ही दृष्टि से 'पुग्गलपञ्जत्ति' को भी कालकमान्सार प्रथम ग्रंथ माना जा सकता है। यहाँ तक डा० लाहा के निष्कर्ष ठीक जान पड़ते हैं । किन्तु 'विभग' को 'धम्मसंगणि' से पूर्व की रचना मानना युक्तियुक्त नही जान पड़ता । यहाँ डा० लाहा ने विषय-वस्तु की अपेक्षा शैली को अधिक महत्त्वपूर्ण मानकर यह निष्कर्ष निकाल डाला है। विशेषत: 'विभंग' को 'धम्मसंगणि' से पूर्व की रचना मानने के लिये उन्होंने दो कारण दिये हैं (१)विभंग के प्रत्येक भागमें सुनन्तभाजनिय (सुत्तन्त-भाग) और अभिधम्मभाजनिय (अभि-- धम्म-भाग) दो स्पष्ट भाग है, जिनमें सुत्तन्तभाजनिय पर ही आधारित अभि-धम्मभाजनिय है। इससे डा० लाहा ने यह निष्कर्ष निकाला है कि 'विभंग' अभि-धम्म-पिटक के विकास की उस अवस्था का सूचक है, जिसमेंसुत्तन्त और अभिधम्म का भेद सुनिश्चित नहीं हुआ था। इसके विपरीत 'धम्मसंगणि' में अभिधम्म-शैली का पूरा अनुसरण मिलता है । अतः 'धम्मसंगणि' 'विभंग' से बाद की रचना ही हो सकती है। (२) उद्देस (साधारण कथन) के बाद निद्देस (शब्दों के अर्थों का विस्तृत विवेचन ) देने की अभिधम्म की प्रणाली है । विभंग के 'रूपक्खन्धविभंग' में'रूप' कामात्र 'उद्देस' ही मिलता है। उसका निद्देस सिर्फ धम्मसंगणि में ही मिलता हैं । अतः 'धम्मसंगणि' 'विभंग' के बाद की ही रचना होनी चाहिये । ९ डा० लाहा ने यहाँ समष्टि रूप से दोनों ग्रंथों की विषय-वस्तु पर विचार नहीं किया है। केवल शैली की दृष्टि से विचार किया है और वह भी अपूर्ण है। जहाँ तक अध्यायों के 'सुत्त-विभाग' और 'अभिधम्म-विभाग' इन दो विभागों का सम्बन्ध है, वे तो विभंग के समान धम्मसंगणि में भी मिलते हैं। २ अतः इस दृष्टि से दोनों में भेद करना अनचित है। विषय के स्वरूप की दृष्टि से शैली में भी अन्तर हो सकता है। धम्म-संगणि का धम्म-विश्लेषण विभंग में प्राप्त उसके वर्गीकृत स्वरूप का पूर्वगामी ही हो सकता है । फिर इससे भी अधिक महत्त्वपूर्ण वात तो विषय का पूर्वापर संबंध

१. हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द पहली, पृष्ठ २४-२५

२. देखिये स्वयं विमलाचरण लाहा ः हिस्ट्री आँव पालि लिटरेचर, जिल्द पहली, पृष्ठ ३०६

है,जिसके आधार पर हम अधिक निश्चित रूप से दो ग्रंथों का या एक ही ग्रंथ के दो अंशों के पूर्वापर भाव का अधिक निश्चय के साथ निर्णय कर सकते हैं। यह एक सर्व-विदित तथ्य है कि विभंग के प्रथम खंड में ही लेखक की धम्मसंगणि में विवेचित धम्मों की गणना से अभिज्ञता प्रकट हो जाती है, जिसमें उसने कुछ नये धम्मों का और समावेश कर दिया है। <sup>9</sup> विभंग ने धम्मसंगणि की 'मातिका' में निर्दिष्ट २२ त्रिकों और १०० द्विकों की विवरण-प्रणाली को ज्यों का त्यों ग्रहण कर लिया है। विभंग के प्रथम तीन खण्ड स्कन्ध, आयतन और धातुओं का विवेचन करते हैं. अतः अंगतः धम्मसंगणि के प्रति उनका भी प्रकत्व सुनिश्चित है । <sup>२</sup> 'धम्मसंगणि' की शैली विश्लेषणात्मक अधिक है, जब कि विभंग की संश्लेषणात्मक अधिक है। <sup>3</sup> इस तथ्य से भी विभंग धम्मसंगणि के वाद की ही रचना जान पड़ती है। धम्म-संगणि से विभंग की ओर विकास-क्रम सामान्य से विशेष की ओर विकास क्रम है । अतः धम्मसंगणि को ही विभंग से पूर्व की रचना मानना अधिक युक्तिसंगत है । श्रीमती रायस डेविड्स ने भी माना है कि विभंग अपने पूर्व धम्मसंगणि की अपेक्षा रखती है। <sup>४</sup> गायगर े और विटरनित्ज<sup>्</sup> ने भी उसे धम्मसंगणि का पुरक रूप ही माना है । अभिधम्म-साहित्य के प्रसिद्ध भारतीय बौद्ध विद्वान् भिक्ष् जगदीश काश्यप भी विभंग की विषय वस्तु को धम्मसंगणि की पूरक स्वरूप ही मानते हैं। अतः 'धम्मसंगणि' को ही 'विभंग' की अपेक्षा पूर्वकालीन रचना मानने की ओर विद्वानों की प्रवणता अधिक है। 'विभंग' के 'रूपवखन्ध विभंग' का अधिक विस्तृत विवेचन 'धम्मसंगणि' में पाया जाना 'धम्मसंगणि' के बाद की रचना होने का ही सचक नहीं माना जा सकता। बल्कि यह तथ्य केवल यही दिखाता है कि धम्मसंगणि में इसका सांगोपांग विवेचन हो जाने के वाद विभंग में उसके इतने विस्तार में <mark>जाने की</mark> आवश्यकता प्रतीत नहीं हुई । इतनी अधिक दृष्टियों से

१. विन्टरिनन्ज : हिस्ट्री ऑव इन्डियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १६७

२. ज्ञान।तिलोकः गाइड यू दि अभिधम्म-पिटक, पृष्ठ १७

३. उपर्युक्त के समान ही ।

४. विभंग, भूमिका, पृष्ठ १३ (पालि टैक्सट् सोसायटी का संस्करण)

५. पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ १७

६. हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १६७

७. अभिधम्म फिलॉसफी, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १०४

अभिधम्म-पिटक में धम्मों के विश्लेषण और विवेचन किये गये हैं और इतनी अधिक अवस्थाओं पर उसके संक्षिप्त और विस्तृत विवेचन निर्भर करते हैं कि एक दो उदाहरणों से हम किन्हीं दो ग्रन्थों की पूर्वापरता का कोई निश्चित निर्णय नहीं कर सकते। धम्मसंगणि वास्तव में संपूर्ण अभिधम्म-पिटक का आधारभूत ग्रन्थ है और विषय-वस्तु की दृष्टि से उसी पर आधारित 'विभंग' है। 'विभंग' 'धम्मसंगणि' का पूरक है और स्वयं 'धातुकथा' के लिए आधारस्वरूप है। 'वस्तर और पट्ठान के विषय में जो कुछ पहले कहा जा चुका है, वह ठीक है। अतः हमारे प्रस्तुत अध्ययन के अनुसार अभिधम्म-पिटक के ग्रन्थों का अधिक ठीक काल-कम यह होना चाहिए—पुग्गलपञ्जत्ति, धम्मसंगणि, विभंग, धातुकथा, यमक, पट्ठान, और कथावत्थ। इसे यों भी दिखाया जा सकता है—

- १. पुग्गलपञ्जत्ति
- २. धम्मसंगणि

४. कथावत्थ्

#### अभिधम्म पिटक का विषय

उपर अभिधम्म-पिटक के ग्रन्थों के काल-क्रम के विषय में जो विवेचन किया गया है, उससे उसकी विषय-वस्तु पर भी काफी प्रकाश पड़ता है। अभिधम्म-पिटक के विषय में सुत्त-पिटक की अपेक्षा कुछ नवीनता नहीं है। जैसा डा० रायस डेविड्स ने कहा है, अभिधम्म-पिटक सुत्त-पिटक का ही परिशिष्ट है। आचार्य वृद्ध-धोष ने उसे 'धम्म' का अतिरेक या अतिरिक्त रूप कहा है। उसका भी यही अर्थ है। सुत्त-पिटक में निहित वृद्ध-मन्तव्यों को ही अभिधम्म-पिटक में अधिक सूक्ष्म विस्तार के साथ समभाया गया है। पारिभाषिक शब्दावली कहीं कुछ नई

१. पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ १७

२. अमेरिकन लैक्चर्स ऑन बुद्धिरमः इट्स हिस्ट्री एंड लिटरेचर, पृष्ठ ६२

३ देखिये पृष्ठ ३३४, पद संकेत २

अवस्य है, किन्तु सिद्धांतों का मूल आधार सुत्तन्त ही है। अभिधम्म के सिद्धांतों, वर्गीकरणों और विभागों के मूल स्रोतों को सुत्तन्त में खोज निकालना अध्ययन का एक अच्छा विषय हो सकता है । उससे दोनों का तुलनात्मक अध्ययन होने के अतिरिक्त स्वयं अभिधम्म-पिटक के दुरूह सिद्धांतों का समभना भी स्गम हो जाता है । प्रथम बार भिक्ष जगदीश काश्यप ने इस प्रकार का अध्ययन प्रस्तृत किया है । १ उनके मतानुसार विभज्यवाद जिस प्रकार सुचन्त का दर्शन है उसी प्रकार वह अभिधम्म का भी दर्शन है। 'विभज्यवाद' का अर्थ है मानसिक और भौतिक जगत् की संपूर्ण अवस्थाओं का विब्लेषण कर चुकने पर भी उनमें कहीं 'अत्ता' (आत्मा) का नहीं मिलना । पहिये, घुरा, जआ आदि सभी भागों से व्यति-रिक्त 'रथ' की सत्ता नहीं है । इसी प्रकार व्यक्ति भी रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार और विज्ञान रूपी पाँच स्कंधों की समष्टि के अलावा और कुछ नहीं है। ये सभी स्कन्ध अनित्य,अनात्म और दू:ख है । इनमें अपनापन खोजना दु:ख का ही कारण हो सकता है । यही बुद्ध का दर्शन है, जो सूत्त-पिटक में अनेक बार प्रस्फुटित हुआ है । उदाहरणतः संयुत्त-निकाय के इस बुद्ध-वचन को लीजिये, "हे गृह-पति ! यहां अश्वतवान्, आर्यो के दर्शन से अनुभिज्ञ, अज्ञानी मनुष्य, रूप को आत्मा के रूप में देखता है, अथवा आत्मा को रूपवान् समभता है, या आत्मा में रूप को देखता है या रूप में आत्मा को देखता है। वह समभता है--मैं रूप हॅ और रूप मेरा है । इस प्रकार 'में रूप हूँ और रूप मेरा है' समभते हुए उसके रूप में परिवर्तन होता है, विपरिणाम होता है, कुछ का कुछ हो जाता है । गृहपति ! इसी से उत्पन्न होते हैं शोक, परिदेव (रोना-धोना) दःख, दौर्म-नस्य और मानसिक कष्ट''। २ वेदना, संज्ञा, संस्कार और विज्ञान को लेकर भी इसी प्रकार दृःख-सम्दय का क्रम दिखाया गया है । व्यक्ति के उपर्यक्त पाँच

<sup>ें?.</sup> अभिधम्म फिलॉसफी, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १९-३१

<sup>्</sup>र. इध गहपित, अस्सुतवा पृथुज्जनो अरियानं अदस्सावी रूपं अत्ततो समनु-पस्सित, रूपवन्तं वा अत्तानं, अत्तिनि वा रूपं, रूपिस्मं वा अत्तानं । अहं रूपं, मम रूपं ति परियुट्ठट्ठायी होति । तस्स अहं रूपं मम रूपं ति परि-युट्ठट्ठतो तं रूपं परिणमित अञ्ज्ञाथा होति, तस्स रूपविपरिणामञ्ज्ञाथा-भावा उप्पज्जन्ति सोक-परिदेव-दुक्ख-दोमनस्सूपायासा । अभिधम्म फिलॉ-सिफी, जिल्द दूसरी, पृष्ठ २० में उद्धृत ।

स्कन्धों में विश्लेषण के अतिरिक्त अन्य प्रकार के विश्लेषण भी सुत्तन्त में किये गये हैं। उनमें दो मुख्य हैं। पहले ब्यक्ति के साथ बाह्य संसार के संबंध की ब्याख्या करने के लिए १२ आयतनों का विवेचन किया गया है, को इस प्रकार है:——

१. चक्षु (चक्खु) ४. जिह्वा ७. रूप १०. रम
 २. श्रोत्र (सोत) ५. काय ८. गब्द (सह्) ११. म्पृष्टब्य (फोटठब्ब)
 ३. झाण (घाण) ६. मन ९. गत्थ १२. धम्म

इतमें व्यक्ति (द्रष्टा) का विश्लेषण प्रथम छ: आयतनों के रूप मे किया गया है, जो आध्यात्मिक आयतन (अञ्भतिक आयतन) कहलाते हैं। वाहच संसार (दृश्य) का विश्लेषण बाद के छ: आयतनों के रूप में किया गया है, जो बाहच-आयतन (वाहिर आयतन) कहलाते हैं। दृष्टा और दृश्य के संबंध और उनके उपादान से उत्पन्न होने वाली चेतना को ध्यान में रखकर आन्तरिक और बाहच संसार का १८ धातुओं मे भी विश्लेषण किया गया है, जो इस प्रकार है—

१. चक्षु (चक्ष्यु) ७. रूप १३. चक्षु-विज्ञान (चक्ष्यु-विञ्ञाण)
 २. श्रोत्र (सोत) ८. शब्द (सह) १४. श्रोत्र-विज्ञान (सोत-विञ्ञाण)
 इ. झाण (घाण) ९. गन्ध १५. झाण-विज्ञान (घाण-विञ्ञाण)
 ४. जिह्वा १०. रस १६. जिह्वा-विज्ञान (जिह्ना-विञ्ञाण)
 ५. काय ११. स्पृष्टव्य १७. काय-विज्ञान (काय-विञ्ञाण)
 ६. मन १२. धर्म (धम्म) १८. मनो-विज्ञान (मनो-विञ्ञाण)

उपर्युक्त तीनों प्रकार के विश्लेषण सृत्त-पिटक में सामान्यतया मिलते हैं। संयुत्त-निकाय में पूरे संयुत्तों के नाम इनके विवेचन के आधार पर ही रक्खे गये हैं, जैसे खन्ध-संयुत्त, आयतन-संयुत्त, धातु-मंयुत्त । स्कन्ध आयतन और धातुओं का उपदेश भगवान् बृद्धका मुल उपदेश था, इसका सर्वोत्त स्

१. देखिये विशेषतः आयतन-संयुत्त (संयुत्त-निकाय)

२. देखिये विशेषतः धातु-संयुत्त (संयुत्त-निकाय)

्साक्ष्य हम बुद्धकालीन भिश्वणियों के इबलगातार उदगारों में पाते हैं, जिनमें वे अपनी उपदेश करने वाली वहिनों से इस संबंधी उपदेश को पाकर कृतज्ञतापूर्वक स्मरण करती हैं ''सा मे धम्ममदेसेसि खन्धायतनधातुयों' १ (उसने मुफे स्कन्ध, आयतन और धातुओं का उपदेश दिया) । इस प्रकार मुनन्त में स्कन्ध, आयतन और धानुओं का उपदेश मिलता है, किन्तु वहाँ इसका उद्देश्य केवल अनात्मवाद का उपदेश देना है, अलग-अलग सबका विश्लेषण करना नहीं। यह काम अभि-धम्म में किया गया है । अभिधम्म में, जैसा हम उसकी विषय-वस्तु का विक्लेषण करते समय अभी देखेंगे, रूप-स्कन्ध का २८ अंगों में विक्लेषण किया गया है, इसी प्रकार वेदना-स्कन्ध का पाँच, संस्कार-स्कन्ध का ५० और विज्ञान स्कन्ध का ८९ अंगों में विश्लेषण किया गया है। इन सबका आधार जैसा ्हम पहले कह चुके है, सूत्त-पिटक ही है। उदाहरणतः, रूप का विश्लेषण स्तन्त में केवल दो भागों में किया गया है, "भिक्षुओ ! क्या है रूप ? चार महाभूत और चार महाभुतों के उपादान से उत्पन्न हुआ रूप, भिक्षुओ ! यही कहलाता है रूप।"२ रूप के इस दिविध विभाग पर ही अभिधम्म का -मारा रूप-विश्लेषण निर्भर है। इसी प्रकार वेदना-स्कन्ध का ५ भागों में विश्लेषण भी सुत्तन्त से ही लिया गया है, जहाँ सुख-वेदना, दुःख-वेदना सौमनस्य, ्दौर्मनस्य, और उपेक्षा का स्पष्टत: उल्लेख है। <sup>3</sup> इसी प्रकार अभिधम्म के विज्ञान-स्कन्थ के १२१ विभागों में से अनेक मुत्तन्त में मिलते हैं और उनके आधार पर ही दूसरे अधिक सुक्ष्म विश्लेषण कर लिये गये है। ४ सारांश यह :िक अभिधम्म के विश्लेषण मृत्तन्त पर ही आधारित है।

## शैली

अभिधम्म का आधार सुत्तन्त होने पर भी उसकी गैली में विभिन्नता है। सुत्तन्त में उदाहरण दे देकर, अनेक पर्यायों से और अनेक उपमाओं से, धम्म को

१. थेरीगाथा, गाथाएँ ४३ एवं ६९ (बम्बई विश्वविद्यालय का संस्करण)

२. "कतमं च भिक्खवे रूपं ? चतारो च महाभूता चतुन्नं च महाभूतानं उपादाय रूपं, इदं वुच्चिति भिक्खवे रूपं" संयुत्त-निकाय, अभिधम्म-फिलॉसफी, जिल्द दूसरी, पृष्ठ २३ में उद्भृत

३. देखिये अभिधम्म फिलॉसफी, जिल्द दूसरी, पृष्ठ २५

४. अभिधम्म फिलॉसफी , जिल्द दूसरी, पृष्ठ २७-३१

समफाया गया है । किन्तु अभिधम्म 'निष्परियाय देसना' है, अर्थात् वहाँ बिना उपमाएँ और उदाहरण दिये हुए धम्म को समभाया गया है। इसका कारण यह है कि अभिधम्म का प्रणयन साधारण जनता के लिए नहीं हुआ है। वह देव-मन्ष्यों के लिए उपदेश किया हुआ वुद्ध-वचन है। त्रायस्त्रिश-लोक में अभिधम्म के उपदेश करने संबंधी गाथा का यही मानवीय रहस्य है। अभि-धम्म-पिटक में साधारण जन-समाज की भाषा का प्रयोग नहीं किया गया है । वह अज्ञान पर आश्रित है । 'वृक्ष' 'मनुष्य' 'पशु' की वास्तविक सत्ता कहाँ हैं ? फिर भी हम व्यवहार में इस प्रकार के प्रयोग करते हैं । इसी को पालि-वौद्ध धर्म में सम्मृति सच्च (संवृति सत्य) कहा गया है। सूत्त-पिटक इसी भाषा में लिखा गया है । यहां यह कहना अप्रासंगिक नहीं होगा कि बौद्धों ने जिसे 'सम्मुति सच्च' कहा है, वही कंकर का व्यवहार-सत्य है, जिसे उन्होंने 'अविद्यावद्विषय' कहा है । इसके विपरीत 'परमार्थ-सत्य' (पालि पर-मत्थ-सच्च) है, जहाँ माता माता नहीं है, पिता पिता नहीं है, मनुष्य मनुष्य नहीं है । इसी भाषा में अभिधम्म लिखा हुआ है । अतः उसमें वह प्राण-प्रतिष्ठा नहीं है, जो मुत्तन्त में है। एक में जीवन चारों ओर हिलोरें ले रहा है, दूसरे में वह सर्वया अनपस्थित है। अभिधम्म-पिटक की शैली की एक बड़ी विशेषता उसकी परि-प्रश्नात्मक (पञ्हपरिपुच्छक) प्रणाली है प्रश्न और उत्तर के रूप में विषय को समभाया गया है। 'तद्विद्धि प्रणिपातेन परिप्रश्नेन सेवया'--इसका बडा अच्छा निर्वाह सत्त-पिटक और अभिधम्म-पिटक दोनों में ही दिखाया गया है। 'पिन-प्रश्न' की बात तो अभिधम्म ने अपने आप पूरी कर दी है, वह हमसे 'प्रणिपात' और 'मेवा' की भी पूरी अपक्षा रखता है। 'अट्ठसालिनी' की 'निदान-कथा' में आचार्य बुद्धघोष ने एक मार्मिक प्रश्न किया है, "अभिधम्म का उदय किस स्रोत से हुआ है" ? उत्तर दिया है, "श्रद्धा से !" श्रद्धा के साथ हम अभिधम्म की लम्बो सेवा करें (जैसी वर्तमान समय में आचार्य धर्मानन्द कोसम्बी ने की) १ तो उसमे हम बहुन कुछ पा सकते हैं। उसके बिना तो हम कुछ युरोपीय विद्वानों की नरह सिर्फ उकता ही जायेंगे और कहेंगे कि यहाँ गम्भीर दर्शन कुछ नहीं

१. देखिये 'अभिवम्मत्य संगह' पर उनकी स्वरचित 'नवनीत टीका' का प्राक्कथन (महाबोधि सभा १९४१); देखिये धर्मदूत, सितम्बर ४८ में डा० बापट का ''आचार्य धर्मानन्द कोसम्बी शोर्षक लेख भी (पृष्ठ ८९-९५)

है। भी श्रीमती रायस डेविड्स<sup>२</sup>, ज्ञानातिलोक<sup>3</sup>, घम्मानन्द कोसम्बी<sup>४</sup> और भिक्षु जगदीश काश्यप भ की प्रणाली पर यदि अभिधम्म के अध्ययन को विकसित किया जाय तो उससे बौद्ध नैतिक मनोविज्ञान का मार्ग हमारे लिए अधिक प्रशस्त हो सकता है और हम अभिधम्म को उसकी वास्तविक विभूति में देख सकते हैं। अभिधम्म-पिटक की उद्देस (संक्षिप्त कथन) के बाद निद्देस (विस्तृत विवेचन) की वर्णन-प्रणाली, पर्यायवाची शब्दों और परिभाषाओं की अधिकता आदि प्रवृत्तियों के विषय में हम पहले कह ही चुके है।

#### महत्त्व

अभिधम्म-पिटक के महत्व पर हमें दो दृष्टियों से विचार करना है, (१) स्यविरवाद परम्परा की दृष्टि से (२) अन्य बौद्ध संप्रदायों की दृष्टि से। जहाँ तक स्थिवरवाद परम्परा का संबंध है, अभिधम्म-पिटक को आरंभ से ही सुन्त-पिटक और विनय-पिटक के समान बुद्ध-वचन माना जाता है, यह हम पहले दिखा चुके है। बरमा में अभिधम्म-पिटक का कितना अधिक आदर है, यह तत्संबंधी उस विस्तृत अध्ययन से ही स्पष्ट होता है जो उस देश में किया गया है। आठवें अध्याय में हम इस अध्ययन का विवेचन करेंगे। सिहल भी अभिधम्म की पूजा में बरमा से पीछे नहीं रहा है। 'महावंश' में हम बार-बार पढ़ते हैं कि किस प्रकार विद्वान् सिहली राजाओं ने अभिधम्म का आदरपूर्वक श्रवण किया और कुछ ने स्वयं उसका उपदेश भी किया। काद्यप प्रथम (९२९ ईसवी) ने तो संपूर्ण अभिधम्म को सोने के पत्रों पर खुदवाया और विशेषतः 'धम्मसंगणि' को बहुम्ल्य रत्नों से मंडित किया। इसी प्रकार ग्यारहवीं शताब्दी में लंका का राजा विजयबाहु

जैसा विटरिनत्ज ने कह डाला है, देखिये उनको हिस्ट्री आव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १६५-६६।

२. ए बुद्धिस्ट मेनुअल ऑव साइकोलोजीकल एथिक्स (धम्मसंगणि का अनु-वाद) की मननशील लेखिका ।

३. गाइडश्रू दि अभिधम्म-पिटक केलेखक और प्रसिद्ध बौद्ध विद्वान् और साधक ।

४. विदेश में जाकर अनेक कठिनाइयों के उपरान्त अभिधम्म का अध्ययन करने वाले प्रथम भारतीय विद्वान् ।

५. अभिधम्म-फिलॉसफी (जिल्द १,२) केलेखक,मनस्वीबौद्ध दार्शनिक और साधक ।

अभिधम्म का वड़ा मननशील अध्येता था और उसने 'धम्मसंगणि' का सिंहली भाषा में अनुवाद भी किया। अतः स्थिवरवाद परम्परा में अभिधम्म-पिटक का सदा से बहुत सम्मान रहा है। स्थिवरवाद-परम्परा से भिन्न बौद्ध संप्रदायों में अभिधम्म-पिटक को छतना प्रामाणिक बृद्ध-वचन नहीं माना गया है। हम जानते है कि स्वयं उत्तरकालीन होनयानी संप्रदाय में सौत्रान्तिक नाम का एक वर्ग था जो अभिधम्म पिटक को प्रामाणिक नहीं मानता था। उसके लिए केवल मृत्त-पिटक ही प्रामाणिक बृद्धवचन था। इतना ही नहीं, अत्यंत पूर्वकाल में ही हम स्थिवरवादियों के अन्दर ही भिक्षुओं के एक ऐने वर्ग की सचना पाते हैं जो अभिधम्म-पिटक की प्रामाणिकता को नहीं मानता था और केवल सुन-पिटक में ही अधिक विश्वास करता था। 'अट्टसालिनी' में दो भिज्ञुओं का संलाप विदया हुआ है, जिससे यह यात स्पष्ट होती है—

"भन्ते ! आप ऐसी लम्बी पंक्ति को उद्धृत कर रहे है, जैसे कि मानों आप -मुमेरु को ही परिवेष्टित करना चाहते हों। भन्ते ! यह किसकी पंक्ति है ?"

ज़ित नहीं कि आप बद्ध द्वारा उपदिष्ट किन्हीं टुसरी पंक्तियों का उद्धरण दें।"

"आवृस ! यह अभिधम्म की पंक्ति है ।" "भन्ते ! आप अभिधम्म की पंक्ति का क्यों उद्धरण देते हैं ? क्या आपको यह

"आवस ! अभिधम्म का उपदेश किसका है ?"

"निश्चय ही बद्ध का नहीं है।"

"पर आवस ! क्या तुमने विनय-पिटक को पढ़ा है ?"

"'नहीं भन्ते । मैने उसे नहीं पढ़ा है ।" आदि, आदि

पुनः 'दीपवंम' के वर्णन में ही हम देखते हैं कि वैशाली की संगीति के अवसर पर ही 'महासंगीनिक' भिक्षुओं ने अन्य ग्रन्थों के साथ अभिधम्म-पिटक की भी प्रमाण-वत्ता स्वीकार नहीं की थी। इससे हमारा संदेह अभिधम्म-पिटक की प्रमाणवत्ता के विषय में अवश्य बढ़ जाता है। काल-कम और महत्ता में अवश्य अभिधम्म-पिटक को मुन्त और विनय पिटक के बाद मानना पड़ेगा, इसे प्रायः सभी निष्पन्न बाँड विद्वान् आज भी स्वीकार करते हैं। किन्तु चूंकि अभिधम्म-पिटक का अर्वा-चीनतम ग्रन्थ (कथावत्थु) भी ईसवी पूर्व तृतीय शताब्दी की रचना है और उसके अलावा अन्य किसी ग्रन्थ के साथ किसी रचियता का नाम जोड़ा नहीं गया है,

दोपवंस ५।३५-३७ (ओल्डनबर्ग का संस्करण)

अतः अर्थवाद की दृष्टि से उसे बुद्धवचन भी कहा जा सकता है, इतना अवकाश हमें स्थिविरवाद-परम्परा को भी अवश्य देना ही होगा। अन्ततः अभिधम्म-पिटक सृत्त-पिटक पर ही तो अवलंबित है।

# पालि त्रभिधम्म-पिटक की सर्वास्तिवाद सम्प्रदाय के त्रभिधर्म-पिटक से तुलना

स्थिवग्वादियों और सर्वास्तिवादियों के दो पिटकों-सुत्त और विनय—की तुलना हम पहले कर चुके हैं। सर्वास्तिवादी संप्रदाय के अभिध्म पिटक के ग्रन्थ चीनी भाषा में सुरक्षित हैं। उनके मूल संस्कृत में थे, किन्तु आज वे प्राप्य नहीं। स्थिवग्वादियों के समान सर्वास्तिवादियों का भी यह दावा है कि उनका अभिध्म पिटक बुड़-वचनों (सूत्र-पिटक) पर आधारित है। किन्तु जब कि स्थिवग्वादी (कथा-वत्थु को छोड़कर) अभिधम्म के ग्रन्थों को मनुष्यों की रचनाएँ नहीं मानते. सर्वास्तिवादियों की परम्परा में उनका अभिधम-पिटक विकार विचारों की रचना माना जाता है। चीनी भाषा में सर्वास्तिवादियों के अभिधर्म-पिटक का नाम धास्त्र-संग्रह है। स्थिवरवादी अभिधम्म पिटक के समान सर्वास्तिवादियों के अभिधर्म-पिटक में भी मान ग्रन्थ है. जिनके नाम उनके रचियताओं के साथ. इस प्रकार हैं—

## सर्वास्तिवादी संप्रदाय के अभिधर्म पिटक के ग्रन्थों के नाम

#### उनके रचयिता

| १. ज्ञान-प्रस्थान-शास्त्र             | आर्य कात्यायन             |
|---------------------------------------|---------------------------|
| २. प्रकर्ण-पाद                        | स्थविर वसुमित्र           |
| ३. त्रिज्ञान-काय-पाद                  | स्थविर देवशर्मा           |
| ४. धर्म- <del>स</del> ्कन्ध-पाद       | आर्य शारिपुत्र            |
| ५. प्रज्ञप्ति शास्त्र-पाद             | आर्य मौद्गत्यायन          |
| ६. धातुकाय-पाद                        | पूर्ण (या वसुमित्र)       |
| <ol> <li>संगीति-पर्याय-पाद</li> </ol> | महाकौष्ठिल (या गारिपुत्र) |
|                                       |                           |

पालि अभिधम्म पिटक के साथ इनकी तुलना करने पर ज्ञात होगा कि इनके नामों में पर्याप्त साम्य है. यथा---

### पालि अभिधम्म-पिटक

#### सर्वास्तिवादी अभिधर्म-पिटक

- १. धम्मसंगणि
- २. विभंग
- ३. पुग्गलपञ्जत्ति
- ४. धातुकथा
- ५. पट्ठान
- ६. यमक
- ७. कथावत्थुप्पकरण

- (४) धर्मस्कन्धपाद
- (३) विज्ञानकायपाद
- (५) प्रज्ञप्तिपाद
- (६) धातुकायपाद
- (१) ज्ञान-प्रस्थान
- (७) संगीतिपर्यायपाद
- (२) प्रकरणपाद

नामों की इतनी समानता होते हुए भी विषय की समानता नहीं हैं। फिर भी जिन विषयों का निरूपण एक पिटक में किसी ग्रन्थ में पाया जाता है दूसरे पिटक में उन्हीं का या उनके कुछ अंशों का निरूपण किसी दूसरे ग्रन्थ में पाया जाता है । चुँकि दोनों के ही अभिधर्म-पिटक अपने अपने सूत्रों पर अवलंबित हैं जिनमें, जैसा हम पहले देख चुके हैं, अधिक अन्तर नहीं है, अतः दोनों में कुछ न कुछ समानताओं का पाया जाना नितांत स्वाभाविक है। हां, उनके क्रम में अन्तर अवश्य है। सर्वास्तिवादी अभिधर्म-पिटक के ग्रन्थों की विषय-वस्तू के संक्षिप्त परिचय और पालि अभिधम्म के साथ उसकी तुलना मे यह स्पष्ट होमा । पहले ज्ञान-प्रस्थान-शास्त्र को ही लें। यह सर्वास्तिवादी अभिधम्म-पिटक का सबसे प्रधान ग्रंथ है। शेष छः ग्रंथ इसी के पाद या उपग्रंथ कहलाते है। उनके साथ इसका वही संबन्ध है जो वेद का उसके छ: अंगों के साथ । २ ज्ञान-प्रस्थान-शास्त्र की रचना सर्वास्तिवाद सम्प्रदाय के प्रसिद्ध आचार्य आर्य कात्यायनी-प्त्र ने की। आर्य कात्यायनीपुत्र काश्मीर के रहने वाले थे। इनका समय बृद्ध-परिनिर्वाण के ३०० वर्ष बाद है। ज्ञान-प्रस्थानशास्त्र का प्रथम चीनी अनवाद-काश्मीरी भिक्षु गौतम संघदेव ने ३८३ ईसवी में किया। उसके बाद एक दूसरा अनुवाद सन् ६५७-६० ई० में यूआन्-चुआङ के द्वारा किया गया। इसी महाग्रंथ

देखिये डा० तकाकुसु का 'दि अभिधर्म लिटरेचर' शीर्षक निबन्ध, जर्नल ऑक रॉयल एशियाटिक सोसायटी, १९०५, पृष्ठ १६१

२. देखिये जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी १९०४-०५, पृष्ठ ७४ में डा० तकाकुसु का अभिधर्म-साहित्य सम्बन्धी निबन्ध

पर किनष्क के काल में आचार्य वसुबन्धु और अश्वघोष की अध्यक्ष में 'विभाषा' नामक एक महाभाष्य लिखा गया, जिसका अनुसरण करने के कारण 'वैभाषिक' नामक बौद्ध सम्प्रदाय की उत्पत्ति हुई। ज्ञान-प्रस्थान शास्त्र एक बृहत् ग्रंथ है। इसमें आठ परिच्छेद हैं, जिनमें कुल मिलाकर क्लोकों की संख्या १५०७२ है। जैसा पहले कहा जा चुका है, मूल संस्कृत तो मिलता ही नहीं, इस सम्पूर्ण ग्रंथ का अभी अंग्रेजी अवाद भी नु प्रकाशित नहीं हुआ है। अतः चीनी-भाषा में अनिभज्ञोंके लिये अभी तुलनात्मक अध्ययन का मार्ग पराश्रित ही हो सकता है। प्रो० तकाकुसु द्वारा प्रदत्त सूचना के अनुसार ज्ञान-प्रस्थान-शास्त्र के ८ परिच्छेदों के नाम और विषय इस प्रकार हैं—

- १. प्रकीर्णक-लोकोत्तर धर्म, ज्ञान पुद्गल, अरूप, अनात्म आदि स्फुट दिषय
- २. संयोजन अकुशलमूल, सकृदागामी, मनुष्य, दस-द्वार आदि
- ३. **ज्ञान**—आठ क्षेक्ष्य-अक्षेक्ष्य भूमियाँ, पाँच दृष्टियाँ, पर-चित्त-ज्ञान. आर्य-प्रज्ञा आदि
- ४. कर्म अकुशल कर्म, असम्यक् वाणी, विहिंसा, व्याकृत, अव्याकृत आदि
- ५. चार महाभूत--इन्द्रिय, संस्कृत, दृष्ट, सत्य, अध्यात्म आदि
- ६. इन्द्रियाँ---२२ इन्द्रियां, भव, स्पर्श आदि
- ७. समाधि--अतीतावस्था, प्रत्यय, विमुक्ति आदि
- ८. स्मृत्युपस्थान---कायानुपश्यना, वेदनानुपश्यना, चित्तानुपश्यना, धर्मानुपश्यना. तृष्णा, सञ्चा, ज्ञान-समय आदि

उपर्युक्त विवरण से स्पष्ट है कि ज्ञान-प्रस्थान-शास्त्र की विषय-वस्तु इतनी विस्तृत है कि उसमें पालि अभिधम्म-पिटक के कई ग्रन्थों के अंशतः विवरण उपस्थित दिखाये जा सकते हैं। विशेषतः खुद्दक-निकाय के 'पिटसिम्भिदामग्ग' से इस ग्रन्थ की विषय-वस्तु की अधिक समानता है, ऐसा मत स्वर्गीय डा० बेणीमाधव बाड़आ ने प्रकाशित किया है, जो ठीक कहा जा सकता है। (२) प्रकरण-पाद स्थविर वस्मित्र की रचना कही जाती है। यह वसुमित्र कनिष्क-कालीन प्रसिद्ध सर्वास्ति-वादी आचार्य आर्य वस्मित्र से भिन्न और उनसे पूर्वकालीन हैं। इनका काल बुद्ध-

१. जर्नल ऑव पालि टैक्सट् सोसायटी, १९०४-०५ पृष्ठ १२४ (डा॰ तकाकुसु का 'दि सर्वीस्तिवादिन् अभिवर्मं बुक्स' शीर्षक निबन्ध)

परिनिर्वाण से ३०० वर्ष बाद माना जाता है। अतः ये आर्य कात्यायनीपुत्र के समकालीन थे, ऐसा कहा जाता है। प्रकरण-पाद में आठ वर्ग हैं, जिनमें धर्म, ज्ञान, आयतन आदि का विवेचन है। यद्यपि 'प्रकरण-पाद' के नाम का साम्य 'कथा-वत्थुप्पकरण से है, किन्तु द्रोनों की विषय वस्तु या शैली में कोई समानता नहीं है। विषय-वस्तु की दृष्टि से डा० लाहा ने इस ग्रन्थ की तुलना 'विभंग' से की है। १ किन्तु 'विभंग' की समानता धर्नस्कन्ध से अधिक है. यह हम अभी देखेंगे। 'प्रकरण-पाद' का पहला चीनी अनुवाद गुणभद्र तथा बुद्धयश ने ४३५-४३ ई० में किया। उसके वाद एक दूसरा अनुवाद ६५९ ई० में युआन्-चुआड़ के द्वारा किया गया। (३) विज्ञान-काय-पाद स्थविर देवशर्मा की रचना कही जाती है। एक परम्परा के अन्-सार इस ग्रन्थ की रचना बढ़-परिनिर्वाण के १०० वर्ष बाद और एक दूसरी परम्परा के अनुसार ३०० वर्ष बाद हुई । दूसरी परम्परा ही अधिक ठीक हो सकती है । इस ग्रन्थ में ६ स्कन्ध हैं, जिनमें पृद्गल, हेतु-प्रत्यय, आलम्बन-प्रत्यय आदि विषयों वे विवेचन है । विषय-वस्तु अभिधम्म पिटक के 'पुग्गलपञ्ञानि' और 'पट्ठान' से जहाँ-तहां बहुत कुछ मिलती-बुलती है, फिर भी किसी एक विशिष्ट ग्रन्थ से उसकी तुलना नहीं की जा सकती। इस ग्रन्थ का चीनी अनुवाद युआन्-चआङ ने ६४९ ई० में किया । (४) धर्मस्कन्धपाद सर्वास्तिवादी अभिधर्म- पिटक का जान-प्रस्थान-शास्त्र के बाद सबसे महत्वपूर्ण ग्रन्थ है। इसके कुछ अंशों को संगीति-पर्याय-पाद में भी प्रमाण-स्वरूप उद्धृत किया गया है। चीनी परम्पर के अनुसार धर्मन्कन्ध-पाद आर्य महामौद्गल्यायनकी रचनाहै । किन्तु यशोमित्र केमतानुसार यह आर्थ शारिपुत्र की रचना है। यह निश्चित है कि ये आर्थ शारिपुत्र और महामीद्गल्यायन बढ़ के इस नाम के प्रधान शिष्य नहीं हो सकते। इस ग्रन्थ में २१ अध्याय है जिनमें चार आर्य-सत्य, समाधि, बोध्यंग, इन्द्रिय, आयतन, स्कन्ध, प्रतीत्य समत्पाद आदि का विस्तृत विवेचन किया गया है । इस ग्रन्थ का चीनी अनवाद ६५९ ई० में यूआन्-सुआङ् ने किया। इस ग्रन्थ की समता विषय-वस्तू की दिष्ट से 'विभंग' से सर्वीधिक है, यह निष्कर्ष महास्थिवर ज्ञानातिलोक ने दोनों का तुलनात्मक अध्ययन करने के बाद निकाला है ।<sup>२</sup> विभंग में १८ अध्याय हैं, धर्मस्कन्ध में २१ हैं। इनमें १४ एक दूसरे के बिलकृल समान हैं। यह समानता इस प्रकार है--

१. हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द पहली, पृष्ठ ३४०

२. गाइड थू दि अभिधम्म-पिटक, पृष्ठ २ (भूमिका)

विमंग-- १ २ ३ ४ ५ ६ ७ ८ ९ १० १११२ १३ १४१५१६१७१८ वर्मस्कन्घ--१९,१८,२०,१०,१७,२१,९,७,८,१५, - ११,१२, १ - - १६ -खाली छोड़ी हुई जगहों का तात्पर्य यह है कि विभंग के ११, १५, १६, और १८ वें अध्याय (विभंग) धर्मस्कन्ध में नहीं मिलते। १ (५) प्रज्ञप्ति-पाद या प्रज्ञप्ति-शास्त्र आर्य मौद्गल्यायन की रचना कही जाती है, जो निश्चयतः इस नाम के बुद्ध के शिष्य नहीं हो सकते । प्रज्ञप्ति-पाद का चीनी अन्वाद धर्म-रक्ष ने ग्यारहवीं शताब्दी में किया । इस ग्रन्थ का चीनी अनुवाद युआन्-चुआङ् ने नहीं किया, इसलिये इसकी प्राचीनता में सन्देह किया जाता है। इस ग्रन्थ का तिब्बती अनुवाद भी उपलब्ध है । इसमें १४ वर्ग है । 'प्रज्ञप्ति-पाद ' का पालि 'पुग्गलपञ्ञात्ति' से केवल नाम का ही साम्य है। विषय में कोई समानता नहीं है। इस ग्रन्थ की कुछ समान<mark>ता दीघ-निकाय के</mark> लक्खण-स्**त्त से दिखाई** गई है। (६) धातुकाय-पाद चीनी परम्परा के अनुसार कनिष्क के समकालीन प्रसिद्ध सर्वास्तिवादी आचार्य वसुमित्र की रचना बतलाई जाती है । किन्तु यद्यो-मित्र (अभिधर्मकोश के व्याख्याकार) ने इस ग्रन्थ के रचयिता का नाम पूर्ण लिखा है। यशोमित्र का मत ही अधिक प्रामाणिक माना जाता है। इस ग्रन्थ का भी चीनी अनुवाद यूआन्-चूआङ् ने ६६३ ई० में किया । इस ग्रन्थ की पालि 'बातुकथा' से कोई समानता नहीं है। हाँ, संयुत्तनिकाय के धातु-संयुत्त मे इसकी विषय-वस्तु बहुत कुछ मिलती-जुलती है। (७) संगीति-पर्याय-पाद के रच्यिता चीनी परम्परा के अनुसार आर्य शारिपुत्र और यशोमित्र के वर्णनानुसार प्रसिद्ध सर्वा-स्तिवादी आचार्य महाकौष्ठिल थे। युआन्-चुआङ ने इस ग्रन्थ का चीनी अन-वाद सातवी शताब्दी के मध्य भाग में किया था । प्रोफेसर तकाकुसु ने इस ग्रन्थ के विषय और शैली की समानता सब से अधिक दीघ-निकाय के संगीति-परियाय-मुत्त से दिखाई है। <sup>२</sup> इस ग्रन्थ में १२ वर्ग हैं। इसका भी अनुवाद युआन्-चूआङ के द्वारा किया गया । सर्वास्तिवादी सम्प्रदाय के अभिधर्म-पिटक के उपर्य्कत विवेचन मे स्पष्ट है कि यद्यपि उसमें प्राचीन परम्पराऍ निहित है और पालि अभिवम्म-पिटक के कई अंशों से उसकी आश्चर्यजनक समानताएँ भी हैं, फिर भी सत्त और विनय की अपेक्षा यहाँ समानताएँ कम है। इसका एक प्रधान कारण लम्बी परम्पराओं का एक देश से दूसरे देश में जाना और भाषा-माध्यमों की

१. गाइड थू दि अभिधम्म पिटक, पृष्ठ २ (भूमिका)

२. जर्नल ऑव पालि टैक्सट् सोसायटी, १९०४-०५ , पृष्ठ ९९

अनिवार्य कठिनताएँ हैं। जब तक मूल संस्कृत उपलब्ध न हो तब तक बिना उसके स्वरूप पर विचार किए पालि अभिधम्म के साथ उसके आपेक्षिक महत्त्व और प्रामाण्य के विषय में कुछ नहीं कहा जा सकता। किन्तु हमारे वर्तमान जान की अवस्था में पालि अभिधम्म के सामने उसकी प्रमाणवत्ता अल्प अवश्य रह जाती है। वह स्पष्टतः आचार्यों की रचना है, जब कि केवल 'कथा-वत्थुप्पकरण' को छोड़कर शेष पालि अभिधम्म-पिटक बुद्ध-वचन के रूप में ही स्थविरवाद-परम्परा में प्रतिष्ठित है। हाँ, सर्वास्तिवादी अभिधर्म-पिटक की नुलना से यह बात अवश्य स्पष्ट हो जाती है कि सुत्त और विनय की अपेक्षा पालि अभिधम्म की प्रमाणवत्ता निश्चयतः कम और संकलन-काल भी उतनी ही निश्चततापूर्वक कुछबाद का है, जिसका विवेचन हम पहले कर आये हैं।

श्रभिधम्म-पिटक के प्रन्थों की विषय-वस्तु का संद्यिप्त विश्लेषण्— धम्म संगणि १

पालि अभिधम्म-पिटक का सब से प्रथम और सर्वाधिक महत्वपूर्ण ग्रन्थ 'धम्मसंगणि' है। वास्तव में यह सम्पूर्ण अभिधम्म-साहित्य की प्रतिष्ठा ही है। 'धम्मसंगणि' में मानसिक और भौतिक जगत् की अवस्थाओं का संकलन किया गया है, गणनात्मक और परिप्रश्नात्मक शैली के आधार पर। दे धम्मों (पदार्थों) की कामावृचर, रूपावचर आदि के रूप में संगणना और संक्षिप्त व्याख्या करने के कारण ही इस ग्रन्थ का यह नाम है। उं 'धम्मसंगणि' के संकलन और विश्ले-

१. नागरी लिपि में प्रोफेसर बापट ने इस ग्रन्थ का सम्पादन किया है (भांडार-कर ओरियन्टल सीरीज, पूना ४); रोमन लिपि में पालि टैक्स्ट् सोसायटी द्वारा प्रकाशित (लन्दन, १८८५), एडवर्ड मुलर द्वारा सम्पादित, संस्करण प्रसिद्ध है। इस ग्रन्थ के बरमी, सिंहली और स्यामी संस्करण भी उपलब्ध हैं। अंग्रेजी में श्रीमती रायस डेविड्स ने 'ए बुद्धिस्ट मेनुअल ऑव साइकोलोजी-कल एथिक्स' (लन्दन, १९००) शीर्षक से इस ग्रन्थ का अनुवाद किया है। हिन्दी में अभी तक इस ग्रन्थ का कोई अनुवाद नहीं निकला है।

२. 'संगणि' शब्द में ही यह भाव निहित है, देखिये प्रो. बापट द्वारा सम्पादित 'धम्म-संगणि' का देवनागरी-संस्करण, पृष्ठ १२ (भूमिका)

३ कामावचररूपावचरादिघम्मे संगह्य संखिपित्वा वा गणयति संख्याति

षण की सब से बड़ी विशेषता है भीतर और बाहर के सारे जगत् की नैतिक व्याख्या। नैतिक व्याख्या से तात्पर्य है कर्म के शुभ (कुशल) अशुभ (अकुशल) और इन दोनों से व्यतिरिक्त एवं अ-व्याख्येय (अव्याकृत) विपाकों के रूप में व्याख्या। ग्रन्थ के मुख्य भाग में चित्त और उससे संयुक्त अवस्थाओं (चेतिसक) का कुशल, अकुशल और अव्याकृत के रूप में विश्लेषण किया गया है। अतः इसे बौद्ध मनोविज्ञान की नैतिक व्याख्या ही कहा जा सकता है, या दूसरे शब्दों में बौद्ध नीतिवाद की मनोवैज्ञानिक व्याख्या भी। ग्रन्थकार (या संकलनकार) ने दोनों के लिये ही पर्याप्त अवकाश दे दिया है। धम्मसंगणि के आरम्भ में 'मातिका' या विषय-सूची दी हुई है। उसमें नैतिकवाद की दृष्टि से वर्गीकरण है, किन्तु ग्रन्थ में जो विवेचन किया गया है, उसका काण्ड-विभाग चित्त और रूप की दृष्टि से है और फिर उसे 'कुसलित्तक', (कुशल, अकुशल, अव्याकृत) के रूप में विभाजित किया गया है। वास्तव में 'धम्मसंगणि' ने मन की अवस्थाओं की कर्म के शुभ, अशुभ आदि स्वरूपों के साथ व्याख्या करनी चाही है, जो एक दूसरे में धनिष्ठ और अनिरुक्त रूप में सम्बन्धित है। इसीलिये 'धम्मसंगणि' के विवेचनों में इतनी दुरूहता आ गई है।

फिर भी धम्मसंगणि की 'मातिका' उसकी सारी दुरूह विषय-वस्तु को समभने के लिये एक अच्छी कुंजी है। भौतिक और मानिसक जगत् की व्याख्या धम्मसंगणि में जिस ढंग से की गई है, उसका वह हमें पूरा दिग्दर्शन करा देती है। वह
एक प्रकार की विषय-सूची है, जो उन शीर्षकों का उल्लेख कर देती है जिनमें
भौतिक और मानिसक जगत् के नाना, पदार्थों (धम्मों) का विश्लेषण सम्पूर्ण
ग्रन्थ के अन्दर किया गया है। 'मातिका' में कुल मिलाकर १२२ वर्गीकरण हैं,
जिनमें २२ ऐसे वर्गीकरण हैं जो तीन-तीन शीर्षकों में विभक्त हैं। ये 'तिक' कहलाते हैं। शेष १०० ऐसे वर्गीकरण हैं जो दो-दो शीर्षकों में विभक्त है। ये 'दुक'
कहलाते हैं। २२ 'तिकों' और १०० 'दुकों' में ही सारे धम्मों का विश्लेषण
'धम्मसंगणि' में किया गया है अभिधम्म-पिटक के अन्य ग्रन्थों में भी इस वर्गीकरण-प्रणाली का पर्याप्त आश्रय लिया गया है। यहाँ 'मातिका' के अनुसार
इन 'तिकों' और 'दुकों' का विवरण देना अत्यन्त महत्वपूर्ण होगा। इनकी गणना
इस प्रकार है—

एरथाति घम्मसंगणि । अट्ठसालिनी (घम्मसंगणि की अट्ठकथा); मिलाइये चाइल्डर्स : पालि डिक्शनरी, पृष्ठ ४४७

## २२ तिक

- १. अ. जो धम्म कुशल हैं (कुसला)
  - आ. जो धम्म कुशल नहीं है (अकुसला)
  - इ. जो धम्म अव्याकृत हैं (अव्याकता)
- २. अ. जो धम्म सुख की वेदना से युक्त हैं (सुखाय वेदनाय सम्पयुत्ता)
  - आ. जो धम्म दु:ख की वेदना से युक्त हैं (दुक्खाय वेदनाय सम्पयुत्ता)
  - इ. जो धम्म न सुख न दु:ख की वेदना से युक्त हैं (अदुक्खमसुखाय वेदनाय सम्पय्ता)
- ३. अ. जो धम्म चित्त की कुगल या अकुशल अवस्थाओं के स्वयं परिणाम हैं (विपाका)
  - आ. जो धम्म स्वयं चित्त की कुशल या अकुशल अवस्थाओं के परिणामों को पैदा करने वाले हैं (विपाकधम्मधम्मा)
  - इ. जो धम्म न किसी के स्वयं परिणाम हैं और न परिणाम पैदा करने वाले हैं (नेव-विपाक-न-विपाक-धम्मधम्मा)
- अ. जो धम्म पूर्व कर्म के परिणाम स्वरूप प्राप्त
   किये गये हैं और जो स्वयं भिवष्य में ऐसे ही धम्मों को पैदा करने वाले हैं (उपादिन्नुपादानिया)
  - आ. जो धम्म पूर्व कर्म के परिणाम स्वरूप तो प्राप्त नहीं किये गये हैं किन्तु जो भविष्य में धम्मों को पैदा करने वाले हैं (अनुपादिन्नुपादानिया)
  - इ. जो धम्म न तो पूर्व कर्म के परिणाम स्वरूप प्राप्त ही
     किये गये हैं और न जो भविष्य में धम्मों को पैदा
     करने वाले हैं (अनुपादिन्नानुपादानिया)
- ५. अ. जो धम्म स्वयं अपवित्र हैं और अपवित्रता के आलम्बन भी वनते हैं (संकिलिट्ठ-संकिलेसिका)
  - आ. जो धम्म स्वयं अपवित्र नहीं हैं किंतु
    अपवित्रता के आलम्बन बनते हैं (असंकिलिट्ठ-संकिलेसिका)
  - जो धम्म न स्वयं अपवित्र हैं और न अपवित्रता के आलम्बन ही बनते हैं (असंकिल्ट्ड-असंकिलेसिका)
- ६. अ. जो धम्म वितर्क और विचार से युक्त हे (सवितक्क-सविचारा)

- आ. जो धम्म वितर्क से तो नहीं किन्तु
  - विचार से युक्त हैं (अवितक्क-विचारमत्ता)
- इ. जो धम्म न वितर्क और न विचार से ही युक्त हैं (अवितक्क-अविचारा)
- ७. अ. जो धम्म प्रीति की भावना से युक्त हैं (पीतिसहगता)
  - आ. जो धम्म सुख की भावना से युक्त हैं (सुखसहगता)
  - इ. जो धम्म उपेक्षा की भावना से युक्त हैं (उपेक्खामहगता)
- ८. अ. दर्शन के द्वारा जिनका नाश किया जा सकता है (दस्सनेन पहातब्बा)
  - आ. अभ्यास के द्वारा जिनका नाश किया जा सकता है (भावनाय पहातव्वा)
  - इ. जो न दर्शन और न अभ्यास से ही नष्ट किये जा सकते हैं (नेव दस्सनन न भावनाय पहातब्बा)
- अ. वे धम्म जिनके हेतु का विनाश दर्शन से किया जा सकता है (दस्सनेन पहातव्बहेतुका)
  - आ. वे धम्म जिनके हेतु का विनाश अभ्यास से किया जा सकता है (भावनाय पहातब्बहेतुका)
  - इ. वे थम्म जिनके हेतु का विनाश न दर्शन से
     और न अभ्यास से ही किया जा सकता है
     (नेव दस्सनेन न भावनाय पहातब्बहेतुका)
- १०. अ. वे धम्म जो कर्म-संचय के कारण बनते है (आचयगामिनो)
  - आ. वे धम्म जो कर्म-संचय के विनाश के कारण वनते हैं (अपचयगामिनो)
    - इ. वे धम्म जो न कर्म-संचय और न उसके विनाश के कारण वनते हैं (नेव आचयगामिनो न अपचयगामिनो)
- ११. अ. वे धम्म जो शैक्ष्य सम्बन्धी है (सेक्खा) (लोकोत्तर मार्ग की सात अवस्थाएँ)
  - आ. वे धम्म जो शैक्ष्य सम्बन्धी नहीं हं, अर्थात् जिन्होंने अर्हन्व की पूर्णता प्राप्त करली है (अर्हत्व-फल) (असेक्खा)
  - इ. वे धम्म जो उपर्युक्त दोनों प्रकारों से विभिन्न हैं(अर्थात् उपर्युक्त आठ को छोड़कर बाकी सब) (नेव सेक्खा न असेक्खा)
  - १२. अ. वे धम्म जो अल्प आकार वाले हें (परित्ता)

```
आ. वे धम्म जो महान् आकार वाले हैं (महग्गता)
        वे धम्म जो अपरिमेय आकार वाले हैं (अप्पमाणा)
१३. अ. वे धम्म (मन की अवस्थाएँ) जिनका आ- (परितारम्मणा)
         लम्बन अल्प आकार वाला है
     आ. वे धम्म (मन की अवस्थाएँ जिनका आल- (महग्गतारम्मणा)
         म्बन महान् आकार वाला है
     इ वे धम्म (मन की अवस्थाएँ) जिनका आल- (अप्पमाणारम्मणा)
         म्बन अपरिमेय आकारवाला है
?४. अ. हीन धम्म (मन की अवस्थाएँ)
                                              (हीना)
     आ. मध्यम धम्म (मन की अवस्थाएँ)
                                              (मज्भिमा)
         उत्तम धम्म (मन की अवस्थाएँ)
                                              (पणीता)
१५. अ. जो निश्चयपूर्वक बुरे हैं
                                             (मिच्छत्तनियता)
     आ. जो निश्चयपूर्वक अच्छे हैं
                                             (सम्मत्तनियता)
     इ. जिनका स्वरूप अनिश्चित है
                                             (अनियता)
१६. अ. वे धम्म (मन की अवस्थाएँ) जिनका
                                              (मग्गारम्मणा)
         आलम्बन मार्ग है
     आ. वे धम्म (मन की अवस्थाएँ) जिनका हेतु (मग्गहेतुका)
        मार्ग है
     इ. वे धम्म (मन की अवस्थाएँ) जिनका मुख्य
        उद्देश्य ही मार्ग है
                                           (मग्गाधिपतिनो)
१७. अ. वे मन की अवस्थाएँ जो उत्पन्न हो चुकी हैं (उप्पन्ना)
    आ. वे मन की अवस्थाएँ जो अभी उत्पन्न नहीं (अनुप्पन्ना)
        हुई है
    इ. वे मन की अवस्थाएँ जो भविष्य में पैदा होनेवाली हैं (उप्पादिनो)
१८. अ. वे मन की अवस्थाएँ जो वीत गई
                                             (अतीता)
     आ. वे मन की अवस्थाएँ जो भविष्य में पैदा (अनागता)
        होंगी
     इ. वे मन की अवस्थाएँ जो अभी हाल पैदा हुई
        हैं और अभी वर्तमान हैं
                                              (पच्चुप्पन्ना)
```

े ? . अ. वे मन की अवस्थाएँ जिनका आलम्बन कोई अतीत की वस्तू है (अतीतारम्मणा) आ. वे मन की अवस्थाएँ जिनका आलम्बन कोई भविष्य की वस्तू है (अनागतारम्मणा) इ. वे मन की अवस्थाएँ जिनका आलम्बन कोई वर्तमान की वस्तू है (पच्चपन्नारम्मणा) २०. अ. जो धम्म किसी व्यक्ति के अन्दर अवस्थित हैं (अज्भत्ता) आ. जो धम्म किसी व्यक्ति के बाहर अवस्थित (बहिद्धा) जो धम्म किसी व्यक्ति के अन्दर और वाहर दोनों जगह अवस्थित है (अज्भत्त-बहिद्धा) ⇒१. अ. वे धम्म (मन की अवस्थाएँ) जिनका आलम्बन कोई आन्तरिक वस्तू है (अज्भत्तारम्मणा) आ. वे धम्म (मन की अवस्थाएँ) जिनका आलम्बन कोई बाहरी वस्तू है (बहिद्धारम्मणा) वे धम्म (मन की अवस्थाएँ) जिनका आलम्बन दोनोंआन्तरिकऔर वाहरी वस्तुऍहैं (अज्भत्त-बहिद्धारम्मणा) वे धम्म जो दृश्य हैं और इन्द्रिय और उसके (सनिइस्सन-विषय के संनिकर्ष से उत्पन्न होने वाले हैं सप्पटिघा) आ. वे धम्म जो दृश्य तो नहीं किन्तु इन्द्रिय और उसके (अनिद्सन-अप्प-संनिकर्ष मे उत्पन्न होने वाले हैं टिघा) वे धम्म जो न तो दृश्य हैं औ न इन्द्रिय (अनिद्दसन-अप्प-और उसके विषय के संनिकर्ष से उत्पन्न टिघा) होने बाले हैं

#### १०० दुक

(हेतु-वर्ग)

अ. जो दूसरों के हेतु हैं—(हेतू)
 आ. जो दूसरों के हेतु नहीं है—(न हेतू)

- श. जो हेतुओं से युक्त हैं--(सहेतुका)
   शा. जो हेतुओं से युक्त नहीं हैं--(अहेतुका)
- अ. जिनमे हेतु संलग्न हैं—(हेतुसम्पयुत्ता)
   आ. जिनमे हेतु संलग्न नहीं हैं—(हेत्विष्पयुत्ता)
- ४. अ. जो स्वयं हेतु हैं और हेतुओं से युक्त भी हैं--(हेतू चेव सहेतुका च) आ. जो स्वयं हेतु नहीं हैं किंतु हेतुओं से युक्त है--(सहेतुका चेव न च हेतु)
- ५. अ. जो स्वयं हेतु हैं और जिनसे हेतु संलग्न भी हैं——(हेतूचेव हेतुसम्पयुत्ता च ) आ. जो स्वयं हेतु नहीं हैं, किन्तु जिनसे हेतु संलग्न हैं——(हेतुसम्पयुत्ता चेव न च हेत ।
- अ. जो स्वयं हेतु नहीं हैं किन्तु जो हेतुओं से युक्त है——(न-हेतू सहेतुका)
   आ. जो न स्वयं हेतु हैं और न हेतुओं से युक्त हैं——(न-हेतू अहेतुका)

### (संक्षिप्त मध्यवर्गीय दुक)

- ७. अ. जिनके प्रत्यय हैं--(मप्पच्चया) आ. जिनके प्रत्यय नहीं है--(अप्पच्चया)
- ८. अ. मंस्कृत—(संखता) . आ. असंस्कृत—(असंखता)
- अ. दृश्य——(सिनद्दस्सना)
   आ. अदृश्य——(अनिदृस्सना)
- १०.अ. इन्द्रिय और विषय के संनिकर्ष से युक्त—(सप्पटिघा) आ. इन्द्रिय और विषय के संनिकर्ष से वियुक्त—(अप्पतिघा)
- ११.अ. जो रूप-युक्त हूँ—(रूपिनो) आ. जो रूप-युक्त नहीं हूँ—(अरूपिनो)
- १२.अ. लौकिक---(लोकिया) आ. अलौकिक---(लोकुनरा)
- १३.अ. जो कुछ के द्वारा विज्ञेय है—(केनचि विञ्जेय्या) आ. जो कुछ न के द्वारा विज्ञेय नहीं है—(केनचि न विञ्जेय्या)

(३. आस्रव-वर्ग)

१४. अ. जो चित्त-मल है——(आसवा) आ. जो चित्त-मल नहीं है ——(नो आसवा)

- २५. अ. जो चित्त-मल से युक्त हैं---(मासवा)
  - आ. जो चित्त-मल से युक्त नहीं हं--(अनासवा)
- १६. अ. जिनसे चित्त-मल संलग्न है——(आसवसम्पयुत्ता)
  - आ. जिनसे चित्त-मल संलग्न नहीं हैं—(आसवविष्पयुत्ता)
- ्रै अ. जो स्वयं चित्त-मल है और चित्त-मलों से युक्त भी है—-(आसवा चेव सासवा चा)
  - आ. जो स्वयं चित्त-मल नहीं हैं किन्तु चित्त-मलों से युक्त हैं--(सासवा चेव नो च आसवा)
- १८. अ. जो स्वयं चित्त-मल हैं और जिनसे चित्त-मल संलग्न भी हैं--(आसवा चेद आसवसम्पयुत्ता च)
  - आ. जो स्वयं चित्त-मल नहीं है किन्तु जिनसे चित्त-मल संलग्न हैं— (आमवसम्पयत्ता चेव नो च आसवा)
- २९. अ. जो चित्त-मलों से संलग्न न रहने पर भी उनके आधार हैं---(आसव-दिप्पयुक्ता सासवा)
  - अ. जो चित्तामलों से संलग्न भी नहीं हूं और उनके आधार भी नहीं हैं— (आसर्वावप्याचा अनामवा)

### (४--संयोजन-वर्ग)

- २०. अ. जो चित्त के वन्धन है--(संयोजना)
  - आ. जो चित्त के बन्धन नहीं है--(नो संयोजना)
- २१. अ. जो चित्त-बन्धनों की ओर ले जाने वाले हैं ——(संयोजनिया)
  - आ. जो चित्त-बन्धनों की ओर नहीं ले जाने वाले हैं—(असंयोजनिया)
- २२. अ. जिनसे चित्त-बन्धन संलग्न है——(संयोजन-सम्पयुत्ता)
  - आ. जिनसे चित्त-बंधन असंलग्न है--(संयोजन-विष्पयुत्ता)
- २३. अ. जो स्वयं चित्त-बन्धन हैं और चित्त-बन्धनों की ओर ले जाने वाले भी हैं—–(संयोजना चेव संयोजनिया च)
  - आ. जो स्वयं चित्त-वन्धन नहीं हैं किन्तु जो चित्तवन्धनों की ओर ेले जाने वाले हैं---(संयोजनिया चेव नो च संयोजना)
- २४. अ. जो स्वयं चित्त-बन्धन हैं और जिनसे चित्त-बन्धन संलग्न भी हैं— (संयोजना चेव संयोजनसंपयुत्ता च)

- आ. जो स्वयं चित्त-बन्धन नहीं है, किन्तु जिनसे चित्त-बन्धन संलग्न हैं— (संयोजनसम्पयुत्ता चेव नो च संयोजना)
- २५. अ. जिनसे चित्त-बन्धन संलग्न तो नहीं हैं किन्तु जो चित्त-बन्धनों की ओर ले जाने वाले हैं---(संयोजनविष्पयुत्ता संयोजनिया)
  - आ. जिनसे न तो वित्त-बन्धन संलग्न हो हैं और न जो चित्त-बन्धनों की ओर ले जाने वाले हैं---(संयोजनविष्पयुत्ता असंयोजनिया) (५ ----ग्रन्थ-वर्ग)
- २६. अ. जो चित्त की गाँठें हैं—(गन्था) आ. जो चित्त की गाँठें नहीं हैं—(नो गन्था)
- २७. अ. जो चित्त की गाँठों की ओर ले जाने वाली हैं— (गन्थनिया) आ. जो चित्त की गाँठों की ओर नहीं ले जाने वाली हैं— (अगन्थनिया)
- २८. अ. जो चित्त की गाँठों की सहचर हैं— (गन्थ-सम्पयुत्ता) आ. जो चित्त की गाँठों की सहचर नहीं हैं— (गन्थ-विष्पयुत्ता)
- २९. अ. जो स्वयं चित्त की गाँठें है और चित्त की गाँठों की ओर छे जाने वाली भी हैं—(गन्था चेव गन्थनिया च )
  - आ. जो स्वयं चित्त को गाँठें नहों हैं और न चित्त की गाँठों की ओर स्टेजाने वालो हैं (गन्थनिया चेव नो च गन्था)
- ३०. अ. जो स्वयं चित्त को गांठें हैं और चित्त की गाँठों को सहचर भी हैं---(गन्था चेव गन्थसंपयुत्ता च)
  - आ. जो स्वयं चित्त की गाँठें नहीं हैं किन्तु चित्त की गाँठों की सहचर हैं —— (ग्रन्थसम्पयुत्ता चेव नो च गन्था)
- ३१. अ. जो चित्त की गाँठों की सहचर नहीं हैं, किन्तु उनको भविष्य में पैदा करने वाली है—(गन्थविष्पयुत्ता गन्थिनया) आ. जो चित्त की गाँठों की सहचर भी नहीं है और न उन्हें भविष्य में पैदा करने वाली ही हैं—(गन्थिवष्पयुत्ता अगन्थिनिया) (६—ओघ वर्ग)
- ३२-३७—-ऊपर के समान ही । केवल 'चित्त की गाँठ' की जगह 'ओघ' (बाढ) का प्रयोग है । (ओघ चार हैं, काम-ओघ, भव-ओघ, (आत्म-) दृष्टि-ओघ और अविद्या-ओघ ।

## ( '३६७ )

#### (७--योग-वर्ग)

३८-४३---ऊपर के समान ही। केवल 'चित्त की गाँठ' की जगह 'योग' (आसक्ति) का प्रयोग है। (योग भी चार माने गये हैं, यथा काम-योग, भव-योग, (आत्म-) दृष्टि-योग, एवं अविद्या-योग)

#### (८--नीवरण-वर्ग)

- ४४. अ. जो ध्यान के विघ्न हैं —(नीवरणा)
  - आ. जो ध्यान के विघ्न नहीं हैं --(नो नीवरणा)
- ४५. अ. जो भविष्य में ध्यान के विघ्नों को पैदा करने वाले हैं ——(नीवरणिया)
  - आ. जो भविष्य में ध्यान के विघ्नों को
    पैदा करने वाले नहीं हैं ---(अनीवरणिया)
- ४६. अ. जो ध्यान के विघ्नों के सहचर हैं (नीवरणसम्पयुत्ता) आ. जो ध्यान के विघ्नों के सहचर नहीं हैं— (नीवरणविष्पयुत्ता)
- ४७. अ. जो स्वयं ध्यान के विघ्न हैं और ध्यान के विघ्नों को पैदा करने वाले भी हैं—(नीवरणा चेव नीवराणया च)
  - आ. जो स्वयं ध्यान के विघ्न नहीं हैं किन्तु जो ध्यान के विघ्नों को पैदा करने वाले है— (नीवरणिया चेव नो च नीवरणा)
- ४८. अ. जो स्वयं ध्यान के विघ्न हैं और ध्यान के विघ्नों के सहचर भी हैं—(नीवरणा चेव नीवरण-सम्पयुत्ता च)
  - आ. जो स्वयं ध्यान के विघ्न नहीं है किन्तु ध्यान के विघ्नों के सहचर है—(नीवरणसम्पयुत्ता चेव नो च नीवरणा)
- ४९. अ. जो स्वयं ध्यान के विघ्नों के सहकर नहीं हैं किन्तु उन्हें पैदा करने वाले हैं---(नीवरणविप्पयुत्ता नीवरणिया)
  - आ. जो स्वयं ध्यान के विघ्नों के सहचर भी नहीं हैं और न उन्हें पैदा करने वाले ही हैं——(नीवरणविष्पयुत्ता अनीवरणिया)

### (९--परामर्श-वर्ग)

५०. अ. जो मिथ्या धारणायें हैं--(परामासा) आ. जो मिथ्या धारणाएं नहीं है --(नो परामासा) '५१. अ. जो (चित्त की अवस्थाएँ) मिथ्या धारणाओं को पैदा करने वाली हैं---(परामट्ठा)

आ. जो मिथ्या धारणाओं को पैदा करने वाली नहीं हैं--(अपरामट्ठा)

५२. अ. जो मिथ्या धारणाओं की सहचर हैं—(परामाससम्पयुत्ता)
आ. जो मिथ्या धारणाओं की सहचर नहीं हैं—(परामासविष्पयुत्ता)

५३. अ. जो स्वयं मिथ्या धारणायें हैं और मिथ्या धारणाओं— को पैदा करने वाली भी हैं—-(परामासा चेव परामट्ठा च)

आ. जो स्वयं मिथ्या धारणण्एँ नहीं है किन्तु
मिथ्या धारणाओं को पैदा करने वाली
हैं— (परामट्ठा चेव नो च परामासा)

্থে अ. जो स्वयं मिथ्या धारणाओं से विमुक्त हैं
किन्तु उन्हें पैदा करने वाली हैं—(परामासविष्पयुत्ता परामट्ठा)

आ. जो स्वयं मिथ्या धारणाओं से विमुक्त हैं और इन्हें पैदा करने वाली भी नहीं हैं—(परामासविष्पयुत्ता अपरामट्ठः)

# (१०--विस्तृत मध्यम दुक)

५५. अ. जो ध्रम्म किसी आलम्बन का सहारा लेकर पैदा होते हैं—-(सारम्मणा) आ. जो ध्रम्म किसी आलम्बनकासहारा लेकरनहीं पैदा होते–(अनारम्मणा)

५६. अ. जो चेतना-स्वरूप हैं---(चित्ता) आ. जो चेतना-स्वरूप नहीं हैं---(नो चित्ता)

५७. अ. जो चित्त की सहगत अवस्थाएँ हैं--(चेतसिका) आ. जो चित्त की सहगत अवस्थाएँ नहीं है--(अचेतसिका)

५८. अ. जो चेतना से युक्त हूँ--(चित्तसम्पयुत्ता) आ. जो चेतना से युक्त नहीं हुँ--(चित्तविष्पय्ता)

'५९. अ. जो चेतना से संसृष्ट हं--(चित्तसंसट्ठा) आ. जो चेतना से संसृष्ट नहीं है--(चित्तविसंसट्ठा)

६०. अ. जो चेतना के द्वारा उत्पन्न किये जाते हं--(चित्तसमुट्टाना) आ. जो चेतना के द्वारा उत्पन्न नहीं किये जाते--(नो चित्तसमुट्टाना)

- ६१. अ. जो चेतना की उत्पत्ति के साथ उत्पन्न होने वाले हैं---(चित्त सहभुनो)
  आ. जो चेतना की उत्पत्ति के साथ उत्पन्न होने
  वाले नहीं हैं---(नो चित्त सहभुनो)
- ६२. अ. जो चेतना के परिवर्तन के साथ परिवर्तित हो जाते हैं——(चित्तान्परिवत्तनो)
  - आ. जो चेतना के परिवर्तन के साथ परिवर्तित नहीं होते——(नो चित्तानुपरिवत्तिनो)
- अा. जो चेतना से संयुक्त है और उसी के द्वारा पैदा
   भी होने वाले हँ—चित्तसंसट्टसमुट्टाना)
  - आ. जो चेतना से संयुक्त नहीं हैं किन्तु उसके द्वारा पैदा होने वाले हैं——(नो-चित्तसंसट्ठसम्ट्ठाना)
- ६४. अ. जो चेतना से अन्त है, उसके द्वारा पैदा होने वाले हैं और उसके साथ रहने वाले हैं---(चित्त-संसट्ठ-सम्ट्ठान-सहभुनो)
  - आ. जो न चेतना से युक्त है न उसके द्वारा पैदा होने वाले हैं और न उसके साथ रहने वाले हैं—
    (नो चित्त-संसट्ठ-समृट्ठान-सहभुनो)
- ६५. अ. जो चेतना से युक्त हैं, उसके द्वारा पैदा किये जाते हैं और उसके परिवर्तन के साथ परिवर्तित हो जाते हैं---(चित्त-संसट्ठ-समुट्ठानानुपरिवित्तनो)
  - आ. जो न चेतना से युक्त हैं, न उसके द्वारा पैदा किये किये जाते हैं और न उसके परिवर्तन के साथ परिवर्तित होते हैं--(नो-चित्त-संसट्ठ-समुट्ठानानृपरिवंत्तिनो)
- ६६. अ. जो किसी व्यक्ति के अन्दर स्थित हैं——(अज्फत्तिका) आ. जो उसके बाहर स्थित हैं——(बाहिरा)
- ६७. अ. जो पूर्व-कर्मो के परिणाम-स्वरूप अर्जित है——(उपादा) आ. जो पूर्व-कर्मो के परिणाम-स्वरूप अर्जित नही है——(नो उपादा)
- ६८. अ. पूर्ववत्-- (उपादिन्ना) आ. " (अनुपादिन्ना)

# (११—उपादान-वर्ग)

- ६९. अ. जो धम्म उपादान (इन्द्रिय द्वारा ग्रहण-स्वरूप) हैं--(उपादाना) आ. जो धम्म उपादान नहीं हैं--(नो-उपादाना)
- ७०. अ. जो धम्म उपादान को पैदा करने वाले हैं—(उपादानिया) आ. जो धम्म उपादान को नहीं पैदा करने वाले हैं—अनुपादानिया)
- ७१. अ. जो धम्म उपादान से संलग्न हैं—(उपादानसम्पयुत्ता) आ. जो धम्म उपादान से अलग हैं—(उपादानविष्पयुत्ता)
- ७२. अ. जो धम्म स्वयं उपादान हैं और उपादान को
  पैदा करने वाले भी हैं—(उपादाना चेव उपादानिया च)
  - आ. जो धम्म स्वयं उपादान नहीं हैं किन्तु उपादान .

    को पैदा करने वाले हैं—(उपादानिया चेव नो च उपादाना)
- ७३. अ. जो धम्म स्वयं उपादान हैं और अन्य उपाकनों से संलग्न भी हैं—(उपादाना चेव उपादानसम्पयुत्ता)
  - आ. जो धम्म स्वयं उपादान नहीं हैं (उपादानसम्पयुत्ता चेव नो च किन्तु अन्य उपादानों से संलग्न हैं— उपादाना)
- ७४. अ. जो धम्म स्वयं उपादानों से अलग हैं किन्तु उन्हें पैदा करने वाले हैं—(उपादानिवप्पयुत्ता उपादानिया) आ. जो धम्म उपादानों से अलग है और उन्हें पैदा करने वाले भी नहीं हं—(उपादानिवप्पयुत्ता अनुपादानिया)

# (१२-क्लेश-वर्ग)

- ७५. अ. जो धम्म क्लेश (चित्त-मल--राग, द्वेष, मोहादि)-स्वरूप है---(किलेसा) आ. जो धम्म क्लेश-स्वरूप नहीं है---(नो किलेसा)
- ७६. अ. जो धम्म क्लेश को पैदा करने वाले हैं——(संकिलेसिका) आ. जो धम्म क्लेश को पैदा करने वाले नहीं हैं——(असंकिलेसिका)
- ७७. अ. जो धम्म क्लेशों से युक्त हैं—(संकिलिट्टा) आ. जो धम्म क्लेशों से युक्त नहीं है—(असंकिलिट्टा)
- ७८. अ, जो धम्म क्लेशों से संलग्न हैं--(क्लिससम्पयुत्ता) आ. जो धम्म क्लेशों से संलग्न नहीं है--(क्लिसविष्पयुत्ता)

- ७९. अ. जो स्वयं क्लेश-रूप हैं और क्लेशों को पैदा
   करने वाले भीं हैं—(क्लिलेसा चेव संक्लिलेसिका)
  - आ. जो स्वयं क्लेश-रूप नहीं हैं किन्तु क्लेशों को पैदा करने वाले हैं—(संक्लिसका चेव नो च किलेसा)
- ८०. अ. जो स्वयं क्लेश-रूप हैं और अन्य क्लेशों से युक्त भी हैं—(किलेसा चेव संकिलिट्टा च)
  - आ. जो स्वयं क्लेश-रूप नहीं हैं किन्तु अन्य क्लेशों से युक्त हैं--(संकिलिट्ठा चेव नो च किलेसा)
- ८१. अ. जो स्वयं क्लेश-रूप हैं और अन्य क्लेशों से संलग्न भी हैं—(क्लिसा चेव क्लिससम्बयुत्ता च)
  - आ. जो स्वयं क्लेश-रूप नहीं हैं किन्तु अन्य क्लेशों से संलग्न हैं—किलेससम्पयुत्ता चेव नो च किलेसा)
- ८२. अ. जो स्वयं क्लेश से अलग हैं किन्तु क्लेशों को पैदा करने वाले हैं—(किलेसविष्पयुत्ता संकिलेसिका)
  - आ. जो स्वयं क्लेश से अलग हैं और क्लेशों को पैदा करने वाले भी नहीं हैं—(किलेसविष्ययुत्ता असंकिलेसिका)
- ८३. आ. जो धम्म 'दर्शन' के द्वारा हटाये या नष्ट किये जा सकते हैं—(दस्सने न पहातब्बा)
  - आ. जो धम्म 'दर्शन' के द्वारा नहीं हटाये या नष्ट किये जा सकते—(न दस्सनेन पहातब्बा)
- ८४. अ. जो धम्म 'भावना' के द्वारा हटाये या नष्ट किये जा सकते हैं— (भावनाय पहातब्बा)
  - अ. जो धम्म 'भावना' के द्वारा हटाये या नष्ट नहीं किये जा सकते— (न भावनाय पहातब्बा)
- ८५. अ. जिन धम्मों के हेतु 'दर्शन' के द्वारा नष्ट किये जा सकते हैं—-(दस्सनेन पहातब्ब-हेतुका)
  - आ. जिन धम्मों के हेतु 'दर्शन' के द्वारा नष्ट नहीं किये जा सकते—(न दस्सनेन पहातब्ब-हेतुका)
- ८६. अ. जिन धम्मों के हेतु 'भावना' के द्वारा नष्ट किये जा सकते हैं—(भावनाय पहातब्बहेतुका)

- आ. जिन धम्मों के हेतु 'भावना' के द्वारा नष्ट नहीं किये जा सकते ।—(न भावनाय पहातब्ब हेतुका)
- ८७. अ<sub>7</sub> जिन धम्मों के साथ 'वितर्क' संलग्न है—(सवितक्का) आ. जिन धम्मों के साथ 'वितर्क' संलग्न नहीं है—(अवितक्का)
- ८८. अ. जिन धम्मों के साथ 'विचार' संलग्न है (सविचारा) आ. जिन धम्मों के साथ 'विचार' संलग्न नहीं है—(अविचारा)
- ८९. आ. जिन धम्मों के साथ 'प्रीति' संलग्न है—(सप्पीतिका) आ. जिन धम्मों के साथ 'प्रीति' संलग्न नहीं है—(अप्पीतिका)
- ९०. अ. जो धम्म 'प्रीति' के सहचर हैं——(पीतिसहगता) आ. जो धम्म 'प्रीति' के सहचर नहीं हैं——(न-पीतिसहगता)
- ९१. अ. जो धम्म 'मुख' के सहचर हैं—(सुखसहगता)
  आ. जो धम्म 'सुख' के सहचर नहीं हैं—(न सुखसहगता)
- ९२. अ. जो धम्म 'उपेक्षा' के सहचर हैं—(उपेक्खासहचरा)
  आ. जो धम्म 'उपेक्षा' के सहचर नहीं है—(न उपेक्खासहचरा)
- ९३. अ. जिन धम्मों का सम्बन्ध कामनाओं के लोक (कामावचर) से हैं— (कामावचरा)
  - आ. जिन धम्मों का सम्बन्ध कामनाओं के
     लोक (कामावचर) से नहीं है (न-कामावचरा)
- ९४. अ. जिन धम्मों का सम्बन्ध रूप-लोक (रूपावचर) से है—-(रूपावचरा)
  - आ. जिन धम्मों का सम्बन्ध रूप-लोक (रूपावचर) से नहीं है—(न-रूपावचरा)
- ९५. अ. जिन धम्मों का सम्बन्ध अरूप-लोक से है---(अरूपावचरा) आ. जिन धम्मों का सम्बन्ध अरूप-लोक से नहीं है---(न-अरूपावचरा)
- ९६. अ. जो धम्म आवागमन के चक्र में निहित हैं—(परियापन्ना) आ. जो धम्म आवागमन के चक्र में निहित नहीं हैं—(अपरियापन्ना)
- ९ अ. जो धम्म निर्वाण की प्राप्ति कराने वाले हैं---(निय्यानिका) आ. जो धम्म निर्वाण की प्राप्ति कराने वाले नहीं हैं---(अनिय्यानिका)
- ९८ .अ. जिन धम्मों के परिणाम सुनिश्चित हैं—(नियता) आ. जिन धम्मों के परिणाम मुनिश्चित नहीं हैं—(अनियता)

९९. अ. जिनके आगे बढ़कर भी कुछ धम्म हैं—(स-उत्तरा) आ. जिनसे आगे बढ़कर और कोई धम्म नहीं हैं—(अनुत्तरा) १००. अ. जो धम्म दु:खदायी पःप-कर्मों से युक्त हैं—(सरणा) आ. जो धम्म दु:खदायी पाप-कर्मों से युक्त नहीं है—(अरणा)

उपर्युक्त १२२ वर्गीकरणों में धम्मों का विश्लेषण 'धम्मसंगणि' में किया गया है । वास्तव में इन वर्गीकरणों में भी प्रथम वर्गीकरण (कुशल, अकुशल, अव्याकृत) ही नैतिक दिष्ट से अधिक महत्वपूर्ण है। अतः धम्म-संगणि में मानसिक और भौतिक जगत के सारे तत्वों को प्रधानतः इन्हीं तीन शीर्षकों में पहले विभक्त किया गया है। वहाँ पहले उपर्युक्त तत्वों का विक्लेषण कर यही जिज्ञासा की गई है कि इनमें से कौन से धम्म कुशल हैं, अकूशल हैं, या अव्याकृत हैं। शेष १२१ वर्गों में धम्मों के विश्लेषण को तो अन्त में प्रश्न और उत्तर के रूप में ही संक्षेप में समभा दिया गया है । अतः धम्मसंगणि का मुख्य विषय है धम्मों का कुशल, अकुशल और अव्याकृत के रूप में विश्लेषण । धम्मसंगणि की विषय वस्तू चार कांडों में विभाजित की गई है, (१) चित्तुप्पाद-कंड (२) रूपकंड (३) निक्खेपकंड और (४) अत्थुद्धार कंड । पहले दो कांडों में मानस्नुक और भौतिक जगत की अवस्थाओं का कुशल ,अकुशल और अव्याकृत के रूप में विश्लेषण है । पहले कांड में कुशल, अकुशल और अंशत: अव्याकृत का विवेचन है और दूसरे कांड में अव्याकृत के अधूरे विवेचन को पूरा किया गया है । तीसरे और चौथे कांडों में इनका संक्षेप है और शेष १२१ वर्गों के स्वरूप को प्रश्नोत्तर के रूप में समभाया गया है । चूंकि धम्मों की गणना कुशल, अकुशल आदि वर्गों में करने के अतिरिक्त स्वयं उनके स्वरूप का भी विश्लेषण धम्मसंगणि में किया गया है, अतः इस दृष्टि से उनके चार कांडों को चित्त, चेतसिक और रूप (जिन तीन वर्गों में उसने धम्मों को उनके स्वरूप भेद की दृष्टि से विभक्त किया है ) इन तीन शीर्षकों में भी विभक्त किया जा सकता है। इस दृष्टि से प्रथम कांड चित्त ,चेतसिक और उनके नाना उपविभागों का एवं दूसरे कांड में रूप (भौतिक जगत का समिष्टि-गत रूप) का वर्णन है। तीसरे और चौथे कांडों में यहाँ भी संक्षेप ही हैं । धम्मसंगणि के इस द्विविध विभाग के कारण ही उसके विवेचन में इतनी दुरूहता आ गई है। पहले हम

चित्त और उसकी सहगत अवस्थाओं (चेतसिक) के विश्लेषण और क्राल ,अक्राल आदि के रूप में उसके विभाजन को ,जो पहले कांड में किया गया है, लेते हैं। चित्त का अर्थ है चेतना । चेतना को बौद्ध दर्शन में बड़े व्यापक अर्थ में लिया गया है । भगवान् ने स्वयं कहा है "चेतानाहं भिक्खवे कम्मं वदामि" अर्थात् "भिक्षुओ! चेतना को ही मैं कर्म कहता है।" इस बद्ध-वचन से ही समभा जा सकता है कि अभिधम्म में चेतना का इतना सुक्ष्म विश्लेषण क्यों किया गया है। कर्म के शुभ, अशुभ स्वरूपों का चेतना से घनिष्ठ संबंध है, अतः उसका विश्लेषण प्रत्येक पूर्ण आचरण-दर्शन के लिए आवश्यक है । धम्मसंगणि के निर्देशानुसार चित्त की चार भूमियाँ हैं, जिन पर अग्रसर होता हुआ वह इस बहिर्जगत् की चंचल-ताओं से ऊपर उठकर निर्वाण की ओर अभिमुख होता है। इन चार भूमियों के नाम हैं, कामावचर-भूमि, रूपावचर-भूमि, अरूपावचर-भूमि और लोकोत्तर-भूमि ।जिस जीवन और जगत् में हमारा सामान्य-जीवन-प्रवाह चलतः है वह काम-नाओं का लोक है। यहाँ जन्म से लेकर मृत्यु तक हम कामनाओं की पूर्ति में ही लगे रहते हैं। एक कामना दूसरी कामना को जन्म देती है और अन्त में अतृप्त कामनाओं के सम्बल को लेकर ही हम दूसरे जन्म में प्रवेश कर जाते हैं। चित्त की समता यहाँ नहीं मिलती। यही चित्त की कामावचर (कामनाओं में विचरण करने वाली) भूमि है। चित्त की दूसरी भूमि रूपावचर है। रूपावचर-भृमि से तात्पर्य है ध्यान-भूमि पर स्थित चित्त । रूपावचर शब्द ध्यान के अर्थ में पालि-साहित्य में रूढ़ हो गया है। चित्त की इस अवस्था में ध्यान का विषय या 'कर्मस्थान' रूपवान् पदार्थ या बाहच जगत् का कोई दृश्य पदार्थ ही होता है, अतः इसे रूप-संबंधी चित्त का ध्यान ही कहना चाहिए । चित्त की तीसरी अवस्था में बाहच दृश्य -पदार्थ के चिन्तन से हटकर चित्त आन्तरिक और किसी रूप-रहित आलम्बन (कर्मस्थान) का चिन्तन करने लगता है, जैसे आकाश की अनन्तता, ज्ञान की अनन्तता, अकिचनता की अनन्तता या अन्त में ऐसी सूक्ष्म अवस्था जिसमें चेतना के भी होने या न होने का निर्धारण न किया जा सके । यही चित्त की अरूपावचर भूमि है, अर्थात् अरूप-संबंधी चित्त का ध्यान ! यहां रूप का सर्वथा अस्तंगमन हो जाता

है। चित्त की चौथी अवस्था का नाम है लोकोत्तर-भूमि। यहाँ आते-आते योगी अनित्य, दृःख और अनात्म का चिन्तन करते-करते निर्वाण रूपी आल-म्बन पर ध्यान करने लगता है, जिससे उसकी सारी इच्छाएँ नष्ट हो जाती हैं। एक-एक करके वह अपने सारे बन्धनों को नष्ट कर डालता है और उसका चित्त उस सर्वोत्तम भूमि में पहॅच जाता है, जो लोकोत्तर है। इस भूमि का संबंध चार आर्य-मार्गों और उनके फलों (स्नोत आपत्ति आदि) से है। यहाँ पहँचकर फिर तृष्णा या अविद्या के फन्दे में पड़ना होता । चित्त फिर लोभ, द्वेष और मोह की ओर नहीं लौट सकता । इसीलिए यह भूमि लोकोत्तर है। चित्त को इन चार भूमियों को समभ लेने के बाद हमें चित्त के क्शल, अक्शल और अव्याकृत स्वरूप को कूछ और अधिक समभ लेना चाहिए । फिर चित्त के भेदों को समभना हमारे लिए आसान हो जायगा । कुशल चित्त वह है जो लोभ, द्वेष ,मोह आदि से रहित हो। अक्रुशल चित्त इनसे युक्त होता है। अव्याकृत चित्त वह है जो इच्छा से रहित होता है। या तो यह अत्यंत स्वाभाविक रूप से पूर्व-जन्म के कर्मी के परिणाम-स्वरूप प्राप्त होता है जिसमें इच्छा करने या न करने का कोई मवाल ही नहीं होता और इस जन्म के कर्मों से संबद्ध न होने कारण जिसका स्वरूप भी अस्पष्ट और अव्याख्येय (अव्याकृत) होता है, या यह विगत-तृष्ण उस पूर्ण पुरुष (अर्हत्) की चित्तावस्था का सूचकहोता है जिसके इस जन्म के कुशल कर्म भी वास्तव में हेतू या इच्छा से रहित होते हैं और जो आगे के लिए विपाक भी पैदा नहीं करते । इसिलए वे भी अव्याकृत या अव्यास्येय होते हैं । इस दृष्टि से अव्याकृत चित्त के दो भाग किये गये हैं (१) विपाक-चित्त, जो पूर्वजन्म के कूशल और अकूशल दोनों प्रकार के चित्तों के परिणाम-स्वरूप हो सकते हैं और (२) किया-चित्त, जो अर्हत् की चित्त-अवस्था के सुचक है और जिनमें अर्हत् के चित्त की क्रिया-मात्र ही रहती है, पर वास्तव में जो 'निष्क्रिय' होते है । पूर्णता-प्राप्त जानी पुरुष (अहंत्) का चित्त सिकय चेतनात्मक होते हुए भी वह कर्म-विपाक की दृष्टि से निष्क्रिय होता है। चूंकि अर्हत् के सभी कर्म जानाग्नि द्वारा दश्य कर दिये गयं होते है, अतः उसका चित्त 'किया' भर करता है, उसका आगे के लिए कोई विपाक या परिणाम नही बनता । चित्त की उपर्युक्त

चार मूमियों और उसके तीन स्वरूपों में उसकी उन ८९ अवस्थाओं का वर्गीकरण जो धम्मसंगणि में किया गया है बड़ी अच्छी प्रकार समक्त में अर सकता है। चित्त की अवस्थाएँ कूल मिलाकर ८९ हैं, जिनमें भूमियों की दृष्टि से ५४ कामावचर-भूमि सेसंबंधित हैं,१५ रूपावचरभूमि से संबंधित हैं,१२ अरू-पावचर भूमि सेसंबंधित हैं और ८लोकोत्तर भूमि से संबंधित हैं। कुशल-चित्त की दिष्ट में इन ८९ चित्त की अवस्थाओं में से २१ अवस्थाएँ क्रुशल-चित्त से संबंधित हैं, १२ अवस्थाऍ अकूशल-चिन्त से संबंधित है और ५६ अवस्थाऍ (३६ विपाक-वित्त - २० किया-वित्त ) अव्याकृत-चित्त मे संबंधित है । इनका भी अधिक विश्लेषण करें तो ५४ कामावचर-भूमि की चिन्त-अवस्थाओं में से ८ कुशल-चित्त की अवस्थाएँ हैं, १२ अकुशल-चित्त की अवस्थाएँ हैं और ३४ (२३ विपाक चित्त 🕂 ११ किया-चित्त ) अव्याकृत-चित्त की अवस्थाएँ हैं । १५ रूपावचर-चित्त की अवस्थाओं में से ५ कूशल-चित्त संबंधी अवस्थाएँ है और १० (५ विपाक चित्त 🕂 ५ किया-चित्त) अव्याकृत-चित्त संबंधी अवस्थाएँ हैं। रूपावचर-चित्त-भूमि में अक्राल-चित्त की अवस्थाएँ सम्भव नहीं होतीं। १२ अरूपावचर-भूमि की अवस्थाओं में ४ कुशल-चित्त की अवस्थाएँ हैं और ८ (४ विपाक-चित्त 🕂 ४ किया-चित्त) अव्याकृत-चित्त की अवस्थाएँ हैं । ८ लोकोत्तर-भूमि की अवस्थाओं में से ४ कुगल-चित्त की अवस्थाएँ हैं और ४ अव्याकृत चित्त (केवल विपाक-चित्त) की अवस्थाएँ हैं। अरूपावचर और लोकोत्तर भूमियों में भी अकूशल-चित्त का होना संभव नहीं। कूशल-त्रिक की दृष्टि से भी इसी प्रकार का विस्तृत विश्लेषण करें तो २१ क्शल-चित्तों में से ८ कामावचर-भूमि के हैं, ५ रूपावचर भूमि के हैं, ४ अरूपावचर भूमि के है और ४ ही लोकोत्तर भूमि के हैं। १२ अक्शल-चित्तों में कुल कामावचर भूमि के ही है, क्योंकि अन्य उच्च भूमियों पर अक्रुगल -चित्त का होना संभव ही नहीं । ५६ अब्याकृत-चिन की अवस्थाओं में से ३४ (२३ विपाक-चित्त +११ किया-चित्त) कामावचर-भूमि की हैं, १० (५+विपाक-चित्त +५ किया-चित्त) रूपावचर-भूमि को हैं, ८ (४ विपाक-चित्त+४ किया-चित्त) अरूपावचर-भूमि की हं और ४ लोकोत्तर-भूमि (केवल विपाक-चित्त) की है। अभी यह गणना सुबोध नहीं जान पड़ेगी, किन्तु आगे के विवरण से साफ हो जायगी। धम्म-

संगणि में चूंकि चित्त के उपर्यं कत ८९ प्रकारों का विश्लेषण उसके कुशल अकुशल और अव्याकृंत रूपों का मूलाधार लेकर ही किया गया है, अतः उसकी पद्धित का ही अनुसरण करने हुए हम इस विषय को स्पष्ट करेंगे। धम्ममंगणि में सर्वप्रथम जिज्ञासा की गई है 'कतमे धम्मा कुसला?' अर्थात् कौन से धर्म कुशल हैं ?' इसका जो उत्तर दिया गया है, उसका निष्कर्ष इस प्रकार है—

#### १. कुसला धम्मा

# (क) कामावचर-भूमि के ८ कुसल-चित्त ।

कामनाओं के लोक में विचरण करता हुआ मनुष्य भी अपने चित्त को कुशल बना सकता है। इसके लिए यह आवश्यक है कि वह धीरे धीरे अपने चित्त को लोभ, द्वेष और मोह से विमुक्त करे। इसके बिना उसका चित्त कुशल या सात्विक नहीं हो सकता। जब कोई साधक शुभ कर्म करता है जिससे उसका चित्त सात्विक बनता है तो कभी तो ऐसा अपने मन में ठानकर ज्ञान-पूर्वक करता है, अर्थात वह ऐसा विचार-पूर्वक, सोचकर करता है कि ऐसा ऐसा करने से भविष्य के जीवन में मेरे कर्मों का विपाक कूगल बनेगा। इस प्रकार की उसकी चित्त-अवस्था ज्ञान-संप्रयुक्त या ज्ञानयुक्त कहलाती है । उदाहरणनः, एक मन्ष्य वुद्ध-वन्दना करता है और सोचता है कि ऐसा करने से उसका शुभ कर्म-विपाक वनेगा तो उसका चित्त उस समय ज्ञान-संप्रयुक्त है। किन्तु यदि एक बालक इसी काम को दूसरे के अन्करण पर करता है तो उसके इस काम में इस ज्ञान की भावना नहीं है कि यह कर्म उसके लिए शुभ कर्म-विपाक का प्रसवकारी बनेगा । अतः उसका चित्त 'ज्ञान-विप्रयुक्त' या ज्ञान से रहित है । इसी प्रकार यदि कोई कर्म दूसरे की प्रेरणा पर भिभकपूर्वक किया जाता हे तो वह 'ससांस्कारिक' (ससंखारिक) है और यदि वह अपनी ही आन्तरिक प्रेरणा और विना हिचकिचाहट के किया जाता है तो वह 'असांस्कारिक' (असंखारिक) है । इसी प्रकार कोई कर्म सौमनस्य की भावना से युक्त (मोमनस्स-सहगत) हो सकता है और कोई उपेक्षा

की भावना मे युक्त (उपेक्खा-सहगत) । इतना समभ लेने पर अब धम्म-संगणि में निर्दिष्ट निम्नलिखित आठ कामावचर-कुगल-चित्तों को देखिए—) यथा—

- १. सौमनस्य से युक्त, ज्ञान-संप्रयुक्त, असांस्कारिक
- २. सौमनस्य से युक्त, ज्ञान-संप्रयुक्त, ससांस्कारिक
- ३. सौमनस्य से युक्त, ज्ञान-विप्रयुक्त, असांस्कारिक
- ४. सौमनस्य से युक्त, ज्ञान-विप्रयुक्त, संसांस्कारिक
- ५. उपेक्षा से युक्त, ज्ञान-संप्रयुक्त, असांस्कारिक
- ६. उपेक्षा से युक्त, ज्ञान-संप्रयुक्त, ससांस्कारिक
- ७. उपेक्षा से युक्त, ज्ञान-विप्रयुक्त, असांस्कारिक
- ८. उपेक्षा से युक्त, ज्ञान-विप्रयुक्त, ससांस्कारिक
- (ख) रूपावचर-भूमि के ५ कुशल-चिन्त कामावचर-भूमि से आगे वढ़कर योगी पृथ्वी, जल, तेज आदि २६ रूपवान् पदार्थों को आलम्बन (कर्मस्थान) मानकर ध्यान करता है। इस ध्यान की पाँच क्रमिक अवस्थाएँ होती हैं, जिनका मनोवैज्ञानिक स्वरूप इस प्रकार है—
- १. वितर्क, विचार, प्रीति, सुख एकाग्रता वाला प्रथम ध्यान
  २. ' , ,, ,, ,, ,, ,, दितीय ध्यान
  ३. ,, ,, ,, तृतीय ध्यान
  ४. ,, ,, चतुर्थ ध्यान
  ५. उपेक्षा ,, पंचम ध्यान
  (समचित्तत्व)
- (ग) अ-रूपावचर-भूमि के ४ कुशल-चित्त ( रूपावचर-ध्यान से आगे बढ़कर योगी रूपवान कर्मस्थानों को छोड़ देता है और रूप-रहित वस्तुओं का ध्यान करने लगता है, जिनकी चार क्रमिक अवस्थाएँ इस प्रकार है (१) अनन्त आकाश का ध्यान (२) अनन्त विज्ञान का ध्यान (३) अनन्त आकिचन्य (शून्यता) का ध्यान और (४) नैव-संज्ञा-नासंज्ञा (चित्त की वह सूक्ष्म अवस्था जिसमें न यह कहा जा सके कि संज्ञा है और न यह

कहा जा सके कि संज्ञा नहीं है) का ध्यान । ध्यान की यही चार अवस्थाएँ अरूपावचर कहलाती हैं । अतः इन संबंधी चार कुशल-चित्तों के नाम हँ—)

- १. आकाशानन्त्यायतन कृशल-चित्त
- २. विज्ञानानत्यायतन कुशल-चित्त
- ३. आकिञ्चन्यायतन कुशल-चित्त
- ४. नैव-संज्ञा-नासंज्ञायतन कुशल-चित्त
- (घ) लोकोत्तर-भूमि के चार कुशल-चित्ता (अरूप-समाधि में उटकर योगी फिर अविद्या के प्रभाव में आ सकता है। इससे बचने के लिए उसे आगे ध्यान-साधना करनी होती है। वह धीरे-धीरे चित्त के बन्धनों को हटाता है और अनित्य, दुःख और अनात्म की भावना करता है। ऐसा करते-करते वह चित्त की लोकोत्तर अवस्था में प्रवेश कर जाता है, जिसकी निम्नलिखित चार अवस्था हैं—
- १. स्रोत आपत्ति-मार्ग-चित्त (जो निर्वाण-गामी स्रोत में पड़ गया है)
- २. सक्रदागामि-मार्ग-चित्त (जिसे एक बार और जन्म लेना है)
- ः अनागामि-मार्ग-चित्त (जिसे अव लौटना नहीं है—अर्थान् जो इसी जन्म में निर्वाणका साक्षात्कार कर लेगा)
- ४. अर्हन्-मार्ग-चित्त (जिसने निर्वाण का पूर्ण साक्षात्कार कर लिया है)

#### २- अकुसला धम्मा

धम्मसंगणि की दूसरी मुख्य जिज्ञासा है, 'कतमे धम्मा अकुसला ?' अर्थात् कौन से धम्म अकुगल हे ?' इसका जो उत्तर दिया गया है, उसका निष्कर्ष यह है—

(क) लोभ-मृ्लक आठ अकुशल-चित्त (लोभ के कारण मनुष्य अशुभ कर्म करता है। कभी ऐसा करने में उसे वित्त की प्रसन्नता भी होती है और कभी मात्र उपेक्षा की भावना सी भी रहती है। ये दोनों कियाएँ, क्रमणः सौमनस्य से युक्त (सोमनस्समहगत) और उपेक्षा-युक्त (उपेक्स्लामहगत) कहलाती है, जैसा हम कुशल चित्त के विषय में भी देख चुके हैं। इसी प्रकार लोभ-मुलक कोई युरा काम किसी मिथ्या-धारणा

का सहारा लेकर किया जा सकता है, जैसे यह तो मेरा कर्तव्य ही है आदि (यक्किंप भावना तो उसमें लोभ की ही रहती है) तो उस दशा में यह दृष्टिगत-युक्त (दिट्ठिगत-सम्पयुत्त) कहलायेगा। यदि इस प्रकार की मिथ्या-धारणा का सहारा नहीं लिया गया है तो वह दृष्टिगत-विप्रयुक्त या मिथ्या-धारणा से मुक्त (दिट्ठिगत-विष्पयुत्त) कहलायेगा। इसी प्रकार दूसरे की प्रेरणा से, भिभक पूर्वक किये हुए लोभमूलक दुष्कृत्य को 'ससांस्कारिक' (ससंसारिक) कहेंगे और बिना किसी दूसरे की प्रेरणा के और बिना भिभक के साथ किये हुए कर्म को 'असांस्कारिक (असंखारिक) कहेंगे, जैसा हम कुशल-चित्त के विवेचन में भी पहले देख चुके हैं। यह कहने की आवश्यकता नहीं कि लोभ-मूलक अकुशल-चित्त कामनाओं के लोक (कामावचर-भूमि) में ही हो सकते हैं। इससे आगे उनकी पहुंच नहीं। आठ प्रकार के लोभ-मूलक अकुशल-चित्तों के स्वरूप का परिचय देखिए—

- १. सौमनस्य के साथ, मिथ्या धारणा से युक्त, असांस्कारिक
- २. सौमनस्य के साथ, मिथ्याधारणा से युक्त, ससांस्कारिक
- ३. सौमनस्य के साथ, मिथ्याधारणा से रहित, असांस्कारिक
- ४. सौमनस्य के साथ, मिथ्याधारणा से रहित, ससांस्कारिक
- ५. उपेक्षा के साथ, मिथ्याधारणा से युक्त, असांस्कारिक
- ६. उपेक्षा के साथ, मिथ्या धारणा से युक्त, ससांस्कारिक
- ७. उपेक्षा के साथ, मिथ्या घारणा से रहित, असांस्कारिक
- ८. उपेक्षा के साथ, मिथ्या-धारणा से रहित, ससांस्कारिक

# (ख) द्वेष-मूलक दो श्रकुशल-चित्त

- १. दौर्मनस्य के साथ, ढ्रेष-युक्त, असांस्कारिक ∫ चित्तकी द्वेषमयी अवस्था में सौम-
- २. दौर्मनस्य के साथ, द्वेष-युक्त, ससांस्कारिक 🕻 नस्य या उपेक्षा नहीं रह सकती ।

द्वेप की चंचलतापूर्ण अवस्था में धारणाओं का भी कोई विचरण नहीं होता।

# (ग) मोह-मूलक दो अकुशल-चित्त

(अज्ञानमय) उपेक्षा के साथ, सन्देह-युक्त { मनकी मोह-युक्त अवस्था में
 उपेक्षा के साथ ,उद्धतता से युक्त असांस्कारिक या ससांस्कारिक होने का सवाल ही नहीं उठता ।

#### ३. श्रद्याकता धम्मा

धम्मसंगणि की तीसरी मुख्य जिज्ञासा है ''कतमे धम्मा अव्याकता''अर्थात् कौन से धर्म्म अव्याकृत हैं ? इसके उत्तर का निष्कर्ष प्रकार है—

#### अ-विपाक-चित्त

(क) श्राठ कुशल विपाक-चित्त—अब्याकृत चित्त के दो भेद हैं, विपाक-जित और क्रिया-चित्त, यह हम पहले देख चुके हैं। विपाक-चित्त पूर्व जन्म के कर्मों के परिणाम-स्वरूप होते हैं। पूर्व-जन्म के शुभ या अगुभ-कर्मों के परिणाम-स्वरूप उत्पन्न होने के कारण उनके कुशल-विपाक-चित्त और अकुशल-विपाक-चित्त ये दो स्वरूप होते हैं। आठ कुशल विपाक-चित्त, जो अनुकूल पदार्थों के साथ इन्द्रियों के संनिकर्ष होने के कारण उत्पन्न होते हैं, ये हैं—

१. चक्षु-विज्ञान

उपेक्षा (न-सुख-न-दु:ख) से युक्त

२. श्रोत्र-विज्ञान

21

३. घाण-विज्ञान

"

४. जिह्वा-विज्ञान

सुख या सौमनस्य से युक्त

५. काय-विज्ञान ६. मनोधातु

उपेक्षा से युक्त

७. मनो विज्ञान-धात्

उपेक्षा से युक्त

८. मनो-विज्ञान-धातु

सुख या सौमनस्य से युक्त

संख्या ६, ७, ८ के कुशल विपाक चित्तों को क्रमशः 'सम्पटिच्छन्न' और 'सन्तीरण' (७, ८) 'अभिधम्मत्य' संगह में कहा गया है । सम्पटिच्छन्न (सम्प्रतिच्छन्न) का अर्थ है ग्रहणात्मक विज्ञान और 'सन्तीरण' (सन्तीर्ण) का अर्थ है अनुसन्धानात्मक विज्ञान । चक्षुरादि इन्द्रियों के साथ उनके विषयों का संनिकर्ष होने पर चक्षु-विज्ञान आदि उत्पन्न हो जाते हैं। उसके बाद चित्त को किसी वाहच पदार्थ की सत्ता की अनुभ्ति होती है और वह उसे ग्रहण करने के लिए उन्मुक होता है। यही चित्त की अवस्था 'सम्पिटच्छन्न' कहलाती है। जब उसे ग्रहण करने के लिए वह अनुसन्धान करने लगता है तो यही अवस्था 'सन्तीरण' कहलाती है। इन सब व्यापारों में द्रष्टा को अपने आप की चेतना नहीं होती। ये सब व्यापार सुष्टत चेतना या अर्द्धचेतना की अवस्था में होते हैं। अतः इन विज्ञानों का कोई हेनु नहीं होता। वे पूर्व जन्मों के शुभ या अशुभ कर्मों के परिणाम-स्वरूप ही उद्भूत होते हैं। इस आरम्भिक अवस्था में उनमें सुख या दुःख की वेदना से युक्त होते हैं। काय-विज्ञान अवश्य सुख या दुःख की वेदना से युक्त होते हैं। काय-विज्ञान अवश्य सुख या दुःख की वेदना से युक्त होते है। काय-विज्ञान अवश्य सुख या दुःख की वेदना से युक्त होता है।

- (ख) आठ कामावचर विपाक-चित्त (पूर्वजन्म के कुशल-चित्तों के परिणाम-स्वरूप उत्पन्न होने वाले विपाक-चित्त भी उनके समान ही संख्या में आठ हैं, यथा---
- १. सौमनस्य से युक्त, ज्ञान-सम्प्रयुक्त असांस्कारिक
- २. सौमनस्य से युक्त, ज्ञान-संप्रयुक्त, ससांस्कारिक
- ३. सौमनस्य से युक्त, ज्ञान-विष्रयुक्त, असांस्कारिक
- ४. सौमनस्य से युक्त, ज्ञान-विप्रयुक्त, ससांस्कारिक
- ५. उपेक्षा से युक्त, ज्ञान-संप्रयुक्त, असांस्कारिक
- ६. उपेक्षा से युकृत, ज्ञान-संप्रयुक्त, ससांस्कारिक
- ७. उपेक्षा से युक्त, ज्ञान-विप्रयुक्त, असांस्कारिक
- ८. उपेक्षा से युक्त, ज्ञान-विप्रयुक्त, ससांस्कारिक
  - (ग) सात श्रकुराल विपाक-चित्त (पूर्व जन्म के अशुभ-कर्मों के परिणाम-स्वरूप उत्पन्न)
- १. चक्षु-विज्ञान

उपेक्षा (न-दु:ख-न-मुख) से युक्त

- २. श्रोत्र-विज्ञान
- ३. घ्राण-विज्ञान

४. जिह्वा-विज्ञान ५. काय-विज्ञान—

दुःख या दौर्मनस्य से युक्त

"

,,

६. मनोधातु (सम्पटिच्छन्न)

उपेक्षा से युक्त

७. मनोविज्ञान-धातु (सन्तीरण)

(घ)पाँच रुपावचर विपाक चित्त—रूपावचर-भूमि के पाँच कुशल-चित्तों के परिणाम-(विपाक)स्वरूप ही दूसरे जन्म में पाँच विपाक-चित्त उत्पन्न होते हैं। अतः उनका स्वरूप भी पूर्वोक्त कुशल-चित्तों के अनुरूप ही है यथा—

- १. वितर्क, विचार, प्रीति सुख और एकाग्रता से युक्त प्रथम विपाक-चित्त
   २. ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, वृतीय विपाक-चित्त
   ४. ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, चतुर्थ विपाक-चित्त
   ५. उपेक्षा ,, पंचम विपाक-चित्त
- (ङ) चार अरूपावचर विपाक-चित्त—अरूपावचर-भूमि के चार कुशल-चित्तों के विपाक-स्वरूप उत्पन्न होने के कारण उनके समान ही हैं यथा—
- १ आकाशानन्त्यायतन विपाक-चित्त
- २. विज्ञानानन्त्यायतन विपाक-चित्त
- ३. आकिचन्यायतन विपाक-चित्त
- ४ नैवसंज्ञानासंज्ञायतन विपाक-चित्त
- (च) चार लोकोत्तर विपाक-चित्त लोकोत्तर-भूमिकेचार मार्ग-चित्तों के परिणामस्वरूप दूसरे जन्म में चार फल-चित्त उत्पन्न होते है, जो इस प्रकार हैं—
- १. स्रोत आपत्ति-फल-चित्त (स्रोत आपत्ति के फल को प्राप्त करने की चेतना)
- २. सकृदागामि-फल-चित्त (सकृदागामि-फल को प्राप्त करने की चेतना)
- ३. अनागामि-फल-चित्त (इसी जन्म में निर्वाण के साक्षात्कार रूपी फल को प्राप्त करने की चेतना)
- ४. अर्हत्व-फल-चित्त (अर्हत्व-फल प्राप्ति की चेतना)

#### आ-क्रिया-चित्त

# (क) तीन ऋहेतुक क्रिया चित्त

किया-चित्त उसे कहते हैं जो न स्वयं पूर्व जन्मों के कर्मों का विपाक होता है और न भविष्य के कर्मों का विपाक वनता है। उसमें केवल 'किया-मात्र' (करण-मत्त) रहती है। वास्तव में तो वह 'निष्क्रिय' ही होता है, क्योंकि उसका कोई विपाक नहीं बनता। वह इतना स्वाभाविक होता है कि उसका कोई हेतु भी नहीं दिखाया जा सकता। उदाहरणतः पूर्णता-प्राप्त मनुष्य (अर्हत्) की हँमी। इसी लिए उसे अहेतुक भी कहते हैं। इसके तीन प्रकार हैं जैसे—

- १. मनोधातु--उपेक्षा से युक्त ।
- २. मनोविज्ञान धातु-- उपेक्षा से युक्त (सभी प्राणियों में पाया जाता है)
- ३ मनो विज्ञान धातु-सुख या सौमनस्य से युक्त (केवल अर्हत् में पाया जाता है)

'अभिधम्मत्यसंह' में इन तीन किया-चित्रों को कमशः पंचढारावज्जन चित्त (इन्द्रिय रूपी पाँच द्वारों की ओर प्रवण होने वाला, वाहरी पदार्थ से उनका मंनिकर्प होने पर), मनोद्वारावज्जन चित्त (मन के ढार की ओर प्रवण होने वाला) और हिसतुष्पाद-चित्त (अर्हत् के हँसने की कियावाला चित्त) कहा है। अर्हत् का हँसना नितान्त स्वाभाविक अर्थात् अहेतुक होता है। न वह स्वयं किसी का विपाक होता है और न उसका आगे कोई विपाक बनता है।

# (ख) कामावचर-भूमि के ८ क्रिया-चित्त

कामावचर-भूमि के ८ कुशलिचतों का उल्लेख पहले हो चुका है। साधारण अवस्था में उनका विपाक भी दूसरे जन्म में होता है। किन्तु अर्हत् की जीवन-कियाएँ तो किसी विपाक को पैदा करती नहीं। उनमें वासना या तृष्णा का सर्वथा अभाव रहता है। अतः ये कियाएँ जैसे दग्ध हो जाती है। अतः पूर्वोक्त ८ कुशल-चित्त ही अर्हत् की जीवन-दशा से सम्बन्धित होकर आठ किया-चित्त बन जाते हैं, अर्थात् वे अपने विपाक बनने के स्वभाव को छोड़ देने हैं। उनका बाहरी स्वरूप तो यहां भी पहले जैसा ही है, यथा—

- १. सौमनस्य से युक्त, ज्ञान-संप्रयुक्त, असांस्कारिक
- २. सौमनस्य से युक्त, ज्ञान-संप्रयुक्त, ससांस्कारिक

- ३. सौमनस्य से युक्त, ज्ञान-विप्रयुक्त, असांस्कारिक
- ४. सौमनस्य से युक्त, ज्ञान-विप्रयुक्त, ससांस्कारिक
- ५. उपेक्षा से युक्त, ज्ञान-संप्रयुक्त, असांस्कारिक
- ६. उपेक्षा मे युक्त, ज्ञान-संप्रयुक्त, ससांस्कारिक
- ७. उपेक्षा से युक्त, ज्ञान-विप्रयुक्त, असांस्कारिक
- ८. उपेक्षा से युक्त, ज्ञान-विप्रयुक्त, समांस्कारिक
- ग. रूपावचर-भूमि के पाँच किया-चित्त—ये चित्त भी पूर्वोक्त रूपावचर-भूमि के ५ कुशल-चित्तों और विपाक-चित्तों के समान हैं, अन्तर केवल इतना है कि किया-चित्त होने की अवस्था में ये अर्हत् के चित्त की अवस्था के सूचक हैं, अतः भविष्य में विपाक पैदा नहीं करते। अर्हत् भी इन पाँच ध्नान की अवस्थाओं को प्राप्त करता है किन्तु ये उसके लिये विपाक पैदा नहीं करतीं। इनका उल्लेख पहले दो बार हो चुका है, अतः यहाँ अनावश्यक है।
- च. अरूपावचर-भूमि के चार किया-चित्त—ये चित्त भी पूर्वोक्त अरूपावचर-भूमि के ४ कुशल-चित्तों और विपाक-चित्तों के समान हैं। अन्तर भी यही है कि किया-चित्त होने की अवस्था में ये अर्हत् के चित्त की अवस्था के सूचक हैं, अतः भविष्य में विपाक पैदा नहीं करते। अर्हत् अरूप-लोक की इन चार अवस्थाओं को प्राप्त करता है किन्तु ये उसके लिये विपाक पैदा नहीं करतीं। इनका भी उल्लेख पहले दो बार हो चुका है, अतः यहाँ पुनरावृत्ति करना निर्स्थक है।

उपर्युक्त प्रकार चित्त के ८९ प्रकारों का कुशल, अकुशल और अब्याकृत चित्तों के रूप में उनकी उपर्युक्त ४ भूमियों पर विश्लेषण 'धम्मसंगणि' में किया गया है। अधिक सुगम बनाने के लिये इनका इस तालिका के द्वारा अध्ययन किया जा सकता है— वित्त-विभेदों का कुशल, अकुशल आदि शीर्षकों में विश्लेषण करने के साथसाथ 'घम्मसंगणि' में चित्त की उन अवस्थाओं (चेतसिक) का भी विश्लेषण
किया गया है, जो किसी विशेष प्रकार के चित्त के साथ ही उत्पन्न और निरुद्ध
होती रहती हैं और जिनके आलम्बन और इन्द्रिय भी उसके समान ही होते हैं।
इन्हें 'चेतसिक' कहते हैं। 'चेतसिक' संख्या में कुल ५२ है, जिनमें १३ ऐसे हैं जो
सामान्य ('अन्य-समान') हैं अर्थात् जो सभी प्रकार के चित्तों में पाये जाते हैं।
इन तेरह में भी ७ तो अनिवार्यतः सब चित्तों में पाये जाते हैं, और ६ प्रकीण हैं.
अर्थात् वे कभी पाये जाते हैं, कभी नहीं। २५ चेतसिकों का एक वर्ग 'शोभन
चेतसिक' कहलाता है, जिनमें १९ चेतसिक ऐसे हैं जो सभी कुशल-चित्तों में पाये
हं और ६ ऐसे हैं जो सब में नहीं पाये जाते। १४ चेतसिक 'अकुशल' हैं, अर्थात्
वे केवल अकुशल-चित्त में ही पाये जाते हैं। उनमें भी ४ मूलभूत अकुशल चेतसिक हैं, जो सभी अकुशल चित्तों में पाये जाते हैं। बाकी १० अकुशल चेतसिक
ऐसे हैं जो सब अकुशल-चित्तों में नहीं पाये जाते। इनका वर्गीकरण इस प्रकार
आसानी से समभा जा सकता है—

# ४२ चेतसिक या चित्त की सहगत अवस्थाएँ

- १-----(३ अन्य-समान (सभी चित्तों में सामान्यतः पाये जाने वाले) चेतिसक अ-७ सर्व-चित्त-साधारण अर्थात् अनिवार्यतः सब चित्तों में पाये जाने वाले, जैसे कि
  - १. स्पर्श (फस्सो)
  - २. वेदना (वेदना)
  - ३. संज्ञा (सञ्जा)
  - ४. चेतना (चेतना)
  - ५. एकाग्रता (एकग्गता)
  - ६. जीवितेन्द्रिय (जीवितिन्द्रियं)
  - मनसिकार (मनसिकारो)
  - आ. ६ प्रकीर्णक अर्थात् जो किसी चित्त में पाये जाते हैं, किसी में नहीं, जैसे कि
    - ८. वितर्क (वितक्को)
    - ९. विचार (विचारो)

(कुशल)

(अकुशल)

(अव्याकृत)

| ſ          |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | (क–लोभमूलक)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>विपाक-</b> चिन                                                                                                                                                                                                                            | किया-चित्त                                |
|------------|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| Rh         | कामावचर-भूमि     | <ol> <li>सौमनस्य से युक्त, ज्ञान-संप्रयुक्त, असांस्कारिक</li> <li>, ज्ञान-संप्रयुक्त, ससांस्कारिक</li> <li>, ज्ञान-विप्रयुक्त, असांस्कारिक</li> <li>सौमनस्य से युक्त, ज्ञान-विप्रयुक्त, ससांस्कारिक</li> <li>उपेक्षा से युक्त, ज्ञान-संप्रयुक्त, असांस्कारिक</li> <li>उपेक्षा से युक्त, ज्ञान-संप्रयुक्त, ससांस्कारिक</li> <li>उपेक्षा से युक्त, ज्ञान-विप्रयुक्त, असांस्कारिक</li> <li>उपेक्षा से युक्त, ज्ञान-विप्रयुक्त, ससांस्कारिक</li> <li>उपेक्षा से युक्त, ज्ञान-विप्रयुक्त, ससांस्कारिक</li> </ol> | २२. सौमनस्य के साथ, मिथ्याधारणा से युक्त, असांस्कारिक २३. सौमनस्य के साथ, मिथ्याधारणा से युक्त, ससांस्कारिक २४. सौमनस्य के साथ, मिथ्याधारणा से रिहत, असांस्कारिक २५. सौमनस्य के साथ, मिथ्याधारणा से रिहत, ससांस्कारिक २६. उपेक्षा के साथ, मिथ्याधारणा से युक्त, असांस्कारिक २७. उपेक्षा के साथ, मिथ्याधारणा से युक्त, ससांस्कारिक २८. उपेक्षा के साथ, मिथ्याधारणा से रिहत, असांस्कारिक २९. उपेक्षा के साथ, मिथ्याधारणा से रिहत, ससांस्कारिक १९. उपेक्षा के साथ, मिथ्याधारणा से रिहत, ससांस्कारिक (स—द्वेषमूलक) ३०. दौर्मनस्य के साथ, द्वेषयुक्त, असांस्कारिक (ग—मोहमूलक) ३२. उपेक्षा के साथ, सन्देह-युक्त, ३३. उपेक्षा के साथ, उद्धतता-युक्त | (क-कुशल-ब्याक) ३४-३८. चक्षु,श्रोत्र, घ्राण, जिद्वा और काय के विज्ञान ३९. मनोधातु ४०. मनोविज्ञान-धातु ४१. मनोविज्ञान-धातु ४२-४९. = १-८ (ख-अकुशल-विपाक) ५०-५४. चक्षु,श्रोत्र, घ्राण, जिद्वा, और काय के विज्ञान ५५. मनोधातु ५६. मनोविज्ञान-धातु | की चित्त-दशा                              |
| <b>১</b> ১ | रूपावचर-भूमि     | ९. वितर्क, विचार, प्रीति, सुख, एकाग्रता<br>१०. विचार, प्रीति, सुख, एकाग्रता<br>११. प्रीति, सुख, एकाग्रता<br>१२. सुख, एकाग्रता<br>१३. उपेक्षा, एकाग्रता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ·<br>×                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ५७.<br>५८. = (९-१३)<br>५९.<br>६०.<br>६१.                                                                                                                                                                                                     | ८१.<br>८२.<br>८३. = (°,-१३)<br>४४.<br>८५. |
| ۶۶         | अरूपावचर<br>भूमि | १४. आकाशानन्त्यायतन<br>१५. विज्ञानानन्त्यायतन<br>१६. आकिचन्यायतन<br>१७. नैवसंज्ञानासंज्ञायतन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ×                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ૬૨.<br>૬૩. = (૧૪–૧૭)<br>૬૪.<br>૬૫.                                                                                                                                                                                                           | ८६.<br>८७. (१४-१७)<br>८८.                 |
| ٧          | ळोकोत्तर<br>भूमि | १८. स्रोत आपत्ति-मार्ग-चित्त<br>१९. सक्वदागामि-मार्ग-चित्त<br>२०. अनागामि-मार्ग-चित्त<br>२१. अर्हत्व-मार्ग-चित्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ×                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ६६. स्रोत आपत्ति-फल-चित्त<br>६७. सक्वदागामि-फल-चित्त<br>६८. अनागामि-फल-चित्त<br>६९. अर्हत्व-फल-चित्त                                                                                                                                         | ×                                         |

|   | - |   |
|---|---|---|
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   | • |
| ! |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |

- १०. अधिमोक्ष (निश्चय) (अधिमोक्खो)
- ११. वीर्य (वीरियं)
- १२. प्रीति (पीति)
- १३. छन्द (इच्छा) (छन्दो)
- २. २५ शोभन चेतसिक, जो सामान्यतः कुशल-चित्त और उनके अनुरूप अव्याकृत-चित्तों में पाये जाते हैं—
- अ. १९ 'शोभन-चित्त-साधारण' अर्थात् सभी कुशल-चित्तों में पाई जाने वाली चित्त की अवस्थाएँ
  - १४. श्रद्धा (सद्धा)
  - १५. समृति (सति)
  - १६. ह्री (हिरी--नैतिक लज्जा, पाप-संकोच)
  - १७. अवत्रपा (ओतप्पो--पाप-भय)
  - १८. अलोभ (अलोभो)
  - १९. अद्वेष (अदोसो)
  - २०. तत्रमध्यस्थता (तत्र मज्भत्तता-समचित्तत्व)
  - २१. काय-प्रश्रव्धि (कायप्पस्सद्धि--काया की शान्ति)
  - २२. चित्त-प्रश्रव्धि (चित्तप्पस्सद्धि--चित्त की शान्ति)
  - २३. कायलघुता (कायलहुता-शरीर का हल्कापन)
  - २४. चित्त-लघुता (चित्तलहुता--चित्त का हल्कापन)
  - २५. कायमृद्ता (कायमुद्ता)
  - २६. चित्तमृदुता (चित्तमृदुता)
  - २७. कायकर्मज्ञता (कायमम्मञ्ञाता)
  - २८. चित्तकर्मज्ञता (चित्तकम्मञ्ञाता)
  - २९. कायप्रागुण्यता (कायुपागुञ्ञाता)
  - ३०. चित्त प्रागुण्यता (चित्तपागुञ्जाता)
  - ३१. काय-ऋजुना (कायुजुकता—काया की सरलता)
  - ३२. चिन-ऋजुता (चित्तुजुकता—चित्त की सरलता)
  - आ. ६ शोभन-चेतसिक जो किन्हीं कृशल-चित्तों में पाये जाते हैं किन्हीं में नहीं, यथा

- ३३. सम्यक् वाणी (सम्मावाचा-वाचिक दुश्चरितों से विरित) ३४. सम्यक् कर्मान्त (सम्माकम्मन्तो-कायिकदुश्चरितोंसेविरित) ३५. सम्यक् आजीव (सम्मा आजीवो-जीविका सबंधी दुश्चरितों कहेते हैं से विरति)
- ३६. करुणा ) इन दोनों को अ-परिमाण (परिमाण-रहित) कहते हैं
- ३७ मुदिता र् क्योंकि इन्हें किसी हद तक बढ़ाया जा सकता है।
- ३८. प्रज्ञा-इन्द्रिय (पञ्ञ्ञान्द्रियं--अमोह)
- ३. १४ अकुशल चेतसिक जो सामान्यतः अकुशल-चित्तों में पाये जाते हैं, जिनमें
- अ. ४ मुल-भृत अकूशल चेतिसक जो सभी अकूशल-चित्तों में अनिवार्यतः पाये जाते हैं। यथा
  - ३९. मोह (मोहो)
  - ४०. अ-ह्रो (अहिरीकं-दृश्चरितों से लज्जा न करना)
  - ४१. अन्-अवत्रपा (अनोत्तप्पं---कुकर्मों से त्रास न मानना)
  - ४२. उद्धतता (उद्धच्चं-चंचलता)
- आ. १० अक्शल-चेतसिक जो किन्हीं अकुशल-चित्तों में पाये जाते हैं, किन्हीं में नहीं, यथा
  - ४३. द्वेष (दोसो)
  - ४४. ईर्घ्या (इस्सा)
  - ४५. मात्सर्य (मच्छरियं-कृपणता)
  - ४६. कौकृत्य (कुक्कुच्चं-दुश्चरित के बाद सन्ताप)
  - ४७. लोभ (लोभो)
  - ४८. मिथ्याधारणा (दिट्ठि-दुष्टि)
  - ४९. मान (मानो-गर्व)
  - ५०. कायिक-आलस्य (थीनं-स्त्यान)
  - ५१. मानसिक आलस्य (मिद्धं, मृद्ध)
  - ५२. विचिकित्सा (विचिकिच्छा-सन्देह)

चित्त के ८९ विभेदों में से प्रत्येक में कौन कौन से चेतसिक उपस्थित रहते हैं, इसका विस्तृत विवेचन, अनेक पुनरुक्तियों के साथ, 'बम्मसंगणि' में किया गया

- है। उसकी शैंली को समफने के लिये चेतिसकों की इस विस्तृत सूची को देखिये, जिसे 'धम्मसंगणि' ने कामावचर-भूमि के कुशल-चित्त के प्रथम भेद (देखिये ऊपर चित्त-विभेद की तालिका) से ही सम्बन्धित किया है। प्रथम प्रकार के चित्त को लक्ष्य कर 'धम्मसंगणि' कहती है "जिस समय कामावचर-लोक से सम्बन्धित कुशल चित्त उत्पन्न होता है, ज्ञान और सौमनस्य से सम्प्रयुक्त, रूप, शब्द, गन्ध, रस, स्पर्श या धम्म के आलम्बन (विषय) को लेकर, तो उस समय १. (१) फस्सो होति, (२) वेदना होति (३) सञ्जा होति (४) चेतना होति (५) चित्तं होति ।
- २. (६) वितक्को होति (७) विचारो होति (८) पीति होति (९) सुखं होति (१०) चित्तस्सेकाग्गता (चित्त की एकाग्रता) होति ।
- ३. (११) सद्धिन्द्रयं (श्रद्धा-इन्द्रिय) होति (१२) विरियिन्द्रियं (वीर्य-इन्द्रिय) होति (१३) सितिन्द्रियं (स्मृति-इन्द्रिय) होति (१४) समाधिन्द्रियं होति (१५) पिञ्ञिन्द्रियं (प्रज्ञा-इन्द्रिय) होति (१६) मिनिन्द्रियं (मन-इन्द्रिय) होति (१७) सोमनिस्सिन्द्रियं (सौमनस्य-इन्द्रिय) होति (१८) जीवितिन्द्रियं होति ।
- ४. (१९) सम्मादिट्ठि (सम्यक् दृष्टि) होति (२०) सम्मासंकप्पो (सम्पक संकल्प) होति (२१) सम्मा वायायो (सम्यक् व्यायाम) होति (२२) सम्मा-सति (सम्यक् स्मृति) होति (२३) सम्मा समाधि (सम्यक् समाधि) होति ।
- ५. (२४) सद्धा-बलं (श्रद्धा रूपी बल) होति (२५) विरिय-बलं (वीर्य रूपी बल) होति, (२६) सित-बलं (स्मृति रूपी बल) होति (२७) समाधि-बलं होति (२८) पञ्ञा-बलं (प्रज्ञा रूपी बल) होति (२९) हिरिबलं (नैतिक लज्जा रूपी बल) होति (३०) ओतप्पबलं (पाप-भय रूपी बल) होति (३१) अलोभो होति (३२) अदोसो होति (३३) अमोहो होति (३४)

१. यस्मिं समये कामावचरं कुसलं चित्तं उप्पन्नं होति सोमनस्स सहगतं जाण-सम्पयुत्तं रूपारम्मणं वा सद्दारम्मणं वा गन्धारम्मणं वा रसारम्मणं वा फोट्ठब्बारम्मणं वा धम्मारम्मणं वा तिस्मिं समये....

अनिभिज्जा (अड़ोह) होति (३५) अभ्यापादो (अ-वैर) होति (३६) सम्मादिट्ङ होति ।

- ७. (३७) हिरि (ह्रो-नैतिक लज्जा) होति (३८) ओतप्पं (पाप-भय) होति
- ८. (३९) काय-पस्सद्धि (काय-प्रश्नब्धि-काया की शान्ति ) होति ।
  - (४०) चित्त-पस्मद्धि होति (४१) काय-लहुता (काया का हत्कापन) होति
  - (४२) चित्त-लहुना होति (४३) काय-मुदिता (काया की प्रफुल्लता) होति
  - (४४) चिन्न-मुदिता होति (४५) काय-कम्मञ्ञाता (काया के कर्मों का
  - ज्ञान) होति । (४६) चित्त-कम्मञ्ञाता होति (४९) कायज्जुकता (काया की सरलता) होति (५०) चित्तुज्जुकता होति ।
- (५१) सित होति (५२) सम्पञ्ञाणं (सम्प्रज्ञान) होति ।
- १०. (५३) समथो (शमथ, शान्ति) होति (५४) विपस्सना (विपश्यना-विदर्शना-अन्तर्जान) होति ।
- (५५) पग्गहो (निश्चय) होति (५६) अविक्खेपो (चित्त-ज्ञान्ति का भंग न होना) होति ।

उपर्युक्त ५६ चित्त-अवस्थाओं में बहुत पुनरुक्ति की गई है। २,९ और १७; ५ और १६; ६ और २०; १० १४,२३ २७,५३ और ५६; ११ और १४; १२,२१,२५ और ५५; १३,२२,२६ और ५१; १५,१९,२८,३३,३६,५२ और ५४; २९ और ३७; ३१ और ३४ तथा ३२ और ३५ संख्याओं की अवस्थाएँ समान ही हैं। अतः समान अवस्थाओं को निकाल देने पर शेप ३१ रह जाती हैं। 'धम्मसंगणि' में इस प्रकार के विस्तार बहुत अधिक हैं और उनकी संगति केवल विभिन्न दृष्टियों से किये गये वर्गीकरणों के आधार पर ही लगाई जा सकती हैं। कुशल-चित्त के प्रथम भेद के अलावा उसके शेप २० भेदों को सहगत-अवस्थाओं की भी गणना उसी के आधार पर की गई है। यही पद्धित बाद में कामावचर-भूमि के अकुशल-चित्त के १२ भेदों के विषय में तथा उसके बाद विपाक-चित्त की चारों भूमियों के ३६ भेदों के विषय में तथा उसके बाद विपाक-चित्त की चारों भूमियों के ३६ भेदों के विषय में और अन्त में किया-चित्त की तीन भूमियों (कामावचर, रूपावचर, और अरूपावचर) के २० भेदों के विषय में प्रयुक्त की गई है। इन सबका विस्तृत विवरण अभिधम्म के पुरे दर्शन को संगंभित के लिये आवश्यक है, किन्तु पालि साहित्य के इतिहास

में तो इनका अपेक्षाकृत गौण स्थान ही हो सकता है। अत: यहाँ केवल मोटी रूप-रेखा उपस्थित कर धम्मसंगणि में जिस शैली में उनका निरूपण किया गया है, उसका दिग्दर्शन मात्र करा दिया गया है। संक्षेप में चित्त और चेतिसकों के सम्बन्ध का स्वरूप इस नीचे दी हई तालिका से समक्ष में आ सकता है—

#### श्र--कुशल-चित्त

चित्तों की ऋम संख्या चेतिसकों की संख्या जो उनके अन्दर पाये जाते हैं (पहले दी हुई नालिका के अनुसार)

| १ एवं २    | १३ अन्य समान + २५ शोभन              | = ३८          |
|------------|-------------------------------------|---------------|
| ३ एवं ४    | उपर्युक्त ३८ में से ज्ञान को घटाकर  | <b>==</b> ३७० |
| ५ एवं ६    | उपर्युक्त ३८ में से प्रीति को घटाकर | == ३७         |
| ७ एवं ८    | उपर्युक्त ३८में से ज्ञान और प्रीति  |               |
|            | दोनों को घटाकर                      | <b>=</b> ३६   |
| 9          | उपर्युक्त ३८ में से ३ विरतियों      |               |
|            | (समक् वाणी, सम्यक् कर्म , सम्यक्    | = ३५          |
|            | आजीव) को घटाकर                      |               |
| 80         | उपर्युक्त ३५ में से वितर्क को घटाकर | = ३४          |
| ११         | उपर्युक्त ३४ में से विचार को घटाकर  | = ३३          |
| १२         | उपर्युक्त ३३ में से प्रीति को घटाकर | = ३२          |
| <b>?</b> ३ | उपर्युक्त ३२ में से करुणा और मुदिता |               |
|            | (दो अ-प्रमाण) को घटाकर              | = \$ 0        |
| 8×-8,3     | उपर्युक्त के समान ही                | = ₹ o         |
|            |                                     |               |

१. चित्त और चेतिसकों के सम्बन्ध के विस्तृत और क्रमबद्ध निरूपण के लिए देखिये भिक्षु जगदीश काश्यप: अभिधम्म फिलॉसफी, जिल्द, पहली, पृष्ठ ६८-११०; जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६८-८७; महास्थिवर ज्ञानातिलोक (गाइड थ्रू दि अभिधम्म पिटक, पृष्ठ ६-१३) ने विशेषतः निरूपण-शैली की दृष्टि से ही विवरण दिया है, अतः वह पूर्ण और क्रम-बद्ध नहीं है, किन्तु उनकी दी हुई सूचियाँ और तालिकाएँ बड़ी महत्त्वपूर्ण हैं।

|                                                                                   | १८-२१                                    | प्रथम ३८ में से करुणा और                                                | 3.5                 |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|---------------------|--|
|                                                                                   |                                          | मुदिता को घटाकर                                                         | <b>=</b> ₹ <b>=</b> |  |
|                                                                                   |                                          | <b>ञ्रा—</b> ञ्रकुशल—चित्त                                              |                     |  |
| (                                                                                 | (२२                                      | १३ अन्य-समान 🕂 ४ मूलभूत                                                 | • •                 |  |
|                                                                                   |                                          | अकुशल + लोभ + मिथ्या दृष्टि                                             | = १९                |  |
|                                                                                   | २३                                       | उपर्युक्त १९ <del>  स्</del> रयान और मृद्ध                              |                     |  |
| ıc                                                                                | 5Y                                       | (कायिक और मानसिक आलस्य)<br>उपर्युक्त  १९ <del>∤</del> मान—मिथ्या-दृष्टि | = २१<br>१९          |  |
| <u>ज</u> ्                                                                        | २४                                       | उपर्युक्त २१                                                            | = 58                |  |
| लोभ-मूलक                                                                          | २५<br>२६                                 | उपर्युक्त संख्या २२ के १९—प्रीर                                         | (                   |  |
| ज़े                                                                               | २७                                       | उपर्युक्त १९—प्रीति—मिश्यादृष्टि                                        | ट्र-∔मान            |  |
| 10                                                                                |                                          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                 | <del>.</del><br>=१८ |  |
|                                                                                   | २८                                       | उपर्युक्त १९—प्रीति-मिथ्या-दृष्टि                                       |                     |  |
|                                                                                   |                                          | <del>⊹</del> -मान                                                       | = १८                |  |
|                                                                                   | <b>ે</b>                                 | उपर्यु <sub>क्त</sub> १९—प्रोति—स्त्यान + मृ                            | द्ध=२०              |  |
| 18                                                                                | <b>६ (३०</b> उपर्युक्त १९—-प्रीति—       |                                                                         |                     |  |
| E C                                                                               | )                                        | +द्वेष $+$ ईर्ष्या $+$ मात्सर्य $+$ कौकृत्य                             |                     |  |
| <b>7</b>                                                                          | )                                        | (चिन्ता)                                                                | = २०                |  |
| 1100                                                                              | ८ ३१                                     | उपर्युक्त २० $+$ स्त्यान $+$ मृद्ध                                      | <b>=₹</b> ?         |  |
| ic                                                                                | (३२                                      | १० अन्य-समान (प्रीति, अधिमोक्ष,                                         | , , ,               |  |
| गेह-मूलक                                                                          | छन्द ये तीन कुल संख्या में से छोड़ दी गई |                                                                         |                     |  |
| hc/                                                                               | {                                        | हैं) $+$ मोह $+$ अहीरिक $+$ अनोत्तप्प $-$                               |                     |  |
| 作                                                                                 | 3.5                                      | + विचिकिच्छा<br>चर्चिक थ्या विचिक्ति                                    | = १५                |  |
|                                                                                   | <b>८</b>                                 | उपर्युक्त १५—–विचिकिच्छा <del>⊹</del><br>अधिमोक्खो                      | _ 01.               |  |
|                                                                                   |                                          | _                                                                       | = १५                |  |
| इ-श्रव्याकृत-चित्त                                                                |                                          |                                                                         |                     |  |
| (क) कर्म-विपाक                                                                    |                                          |                                                                         |                     |  |
| ३४-३                                                                              | ( ک                                      | ७ सर्वचित्त-साधारण                                                      | = 9                 |  |
| एवं                                                                               | }                                        |                                                                         |                     |  |
| ५०-५४ भी ) "                                                                      |                                          |                                                                         |                     |  |
| ३९ एवं ५५ । उपर्युक्त ७ + वितर्क + विचार +                                        |                                          |                                                                         |                     |  |
| एवं<br>४१ और ५६ भी अधिमोक्ष =<br>४० १३ अन्य समान में से छन्द और प्रीति को घटाकर = |                                          |                                                                         | 0-                  |  |
|                                                                                   |                                          |                                                                         | = <0                |  |
| ٥٥                                                                                |                                          | ६२ जाल तमान म त छाप जार आगत का पटाकर                                    | = \$\$              |  |

४२-४९, = १-८, किन्तु—करणा—मुदिता—सम्यक्वाणी— सम्यक् कर्म—सम्यक् अर्जीव

५७-६९ = ९-२१

(ख) क्रिया-चित्त

७० = ३९

७१-७२ १३ में से छन्द और प्रीति को घटाकर = ११

७३-८० = १-८, किन्तु सम्यक् वाणी, सम्यक् कर्म एवं सम्यक्

आजीव को घटाकर

'धम्मसंगणि' के प्रथम अध्याय या कांड (चित्तुप्पादकंड) की विषय-वस्तु और शैली का परिचय ऊपर दिया गया है। वास्तव में 'धम्मसंगणि' का यही भाग सर्वाधिक महत्वपूर्ण है। दूसरा अध्याय 'रूप-कंड' एक प्रकार इसी का पूरक है। प्रथम कांड में कुशल, अकुशल और अव्याकृत का वर्णन है। रूप भी अव्याकृत के अन्दर ही आता है। इसका वर्णन इस दूसरे कांड में किया गया है। रूप का अर्थ है चार महाभूत और उनसे निर्मित सारा वस्तुजगत्। 'धम्मसंगणि' में कहा गया है 'चत्तारों च महाभूता चतुन्नंच महाभूतानं उपादाय रूपं, इदं वुच्चित सव्वं रूपं अर्थात् चार महाभूत और चार महाभूतों के उपादान से उत्पन्न सारा दृश्य रूपात्मक जगत्, यही कहलाता है रूप। इस प्रकार निर्दिष्ट रूप का वर्गीकरण ही इस कांड का प्रधान विषय है। १०४ प्रकार के दुक, १०३ प्रकार के त्रिक, २२ प्रकार के चतुष्क और इसी प्रकार ग्यारह तक अन्य अनेक प्रकार के वर्गीकरणों में दृश्य जगत् को यहाँ बाँटा गया है। दे इन वर्गीकरणों में कुछ ऐसी प्रभावशीलता या मौलिकता नहीं है, जिसके लिए यहाँ इनका उद्धरण आवश्यक हो। शैली प्राय: वैसी ही है जैसी प्रथम कांड में।

जैसा पहले कहा जा चुका है, 'धम्मसंगणि' के तीसरे और चौथे कांडेंं में पूर्व विवेचित वस्तु के ही संक्षेप हैं और अधिकतर प्रश्नोत्तर के रूप

१. देखिये ज्ञानातिलोक : गाइड श्रू दि अभिधम्म-पिटक, पृष्ठ १२ के सामने दीः हुई तालिका

२. देखिये अभिधम्म फिलॉसफी, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ९०-९४

में धम्मों के स्वरूप को उन वर्गीकरणों में भी, जिनको पहले नही लिया जा सका है, समभा दिया गया है। तीसरे कांड (निक्खेप कंड) और चौथे कांड (अत्युद्धारकंड) में शेष २१ त्रिकों और १०० द्विकों में धम्मों का क्या स्वरूप होगा, इसी को प्रश्नोत्तर के द्वारा समभाया गया है। 'निक्खेप-कंड' के कूछ प्रश्नोत्तरों को लीजिये—

#### (१) कतमे धम्मा सुखाय वेदनाय सम्पयुत्ता ?

यस्मि समये कामावचरं कुसलं चित्तं उप्पन्नं होति सोमनस्ससहगतं ब्राणसम्प-युत्तं रूषारम्मणं वा सद्दारम्मणं वा गंधारम्मणं वा रसारम्मणं वा फोट्ठब्वा-रम्मणं वा धम्मारम्मणं वा ये वापन तिस्मि समये अञ्बेषि पटिच्चसमुष्पन्ना अरूपिनो धम्मा ठपेत्वा वेदनाक्खन्धं, इमे धम्मा सुखाय वेदनाय सम्पयुत्ता। १

# (२) कतमे धम्मा कुसला?

तीणि कुसलमूलानि-अलोभो, अदोसो, अमोहो, तंसम्पयुत्तो बेदनाक्लन्धो, सञ्जाक्त्वन्धो, संखारक्खन्धो, निब्बाणक्लन्धो, तंसमुट्टानं कायकम्मं, वचीकम्मं, मनोकम्मं, इमे धम्मा कुसला । २

# (३) कतमे धम्मा सप्पच्चया ?

पंचक्खन्धा, रूपक्खन्धो, बेदनाखन्धो, सञ्ञाक्खन्धो, संखारक्खन्धो, विञ्ञाणक्खन्धो, इमे धम्मा सप्पच्चया ।

१. कौन से धर्म (पदार्थ) सुख की संवेदना से युक्त हैं? जिस समय कामावचर-भूमि में कुशल-चित्त उत्पन्न होता है, सौमनस्य और ज्ञान से युक्त, एवं रूप, शब्द, गन्ध, रस, स्पर्श और धर्म का आलम्बन ले कर, तो उस समय वह और अन्य भी प्रतीत्यसमुत्पन्न अरूपवान् पदार्थ, वेदना-स्कन्ध को छोड़ कर, जो उस समय पैदा होते हैं, वे सभी सुख की संवेदना से युक्त धर्म (पदार्थ) हैं। पालि-पाट, अभिधम्म-फिलॉसफी, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ९५ में उद्धृत।

२. कौन से धर्म कुशल हैं ? तीन कुशल-मूल, यथा अलोभ, अद्वेष, अमोह, इनसे युक्त तीन स्कन्ध, यथा वेदना-स्कन्ध, संज्ञा-स्कन्ध, संस्कार-स्कन्ध, इनसे उत्पन्न तीन प्रकार के कर्म यथा कायिक कर्म, वाचिक कर्म, मानिसक कर्म, यही सब धर्म कुशल हैं।

३. कौन से धर्म प्रत्ययों वाले हैं ? पाँच स्कन्ध, जैसे कि रूप-स्कन्ध, वेदना-स्कन्ध, संज्ञा-स्कन्ध, संस्कार-स्कन्ध, विज्ञान-स्कन्ध, यही धर्म प्रत्ययों वाले हैं ।

- (४) कतम धम्मा अप्पच्चया ?
  असंखताधातु । इमे धम्मा अप्पच्चया ।
  'अत्थद्धार-कंड' के भी कुछ उदाहरण देखिये—
- (१) कतमे धम्मा हेतू चेव सहेतुका च ? य त्थद्वे तयो हेतू एकतो उप्पज्जन्ति, इमे धम्मा हेतू चेव सहेतुकाच<sup>२</sup> ।

निःसन्देह 'धम्मसंगणि' की गणनात्मक कैली इतनी विचित्र है कि माहित्य का सामान्य विद्यार्थी उसमें रुचि नहीं ले सकता । उसमें तो 'कर्म' और 'अकर्म' के स्वरूप का गवेषी और उसके तत्वों को गूढ़ चेतना की तह और उसकी सारी भूमियों में ढूँढ़ने को उद्यत कोई साहित्यिक भिक्षु ही प्रवेश कर सकता है। क्या कुशल हैं और क्या अकुशल हैं, इनमें मे किसी को भी स्वीकार कर लेने पर चित्त की क्या प्रगतियाँ अथवा अधोमितयाँ होती हैं, उनके क्या मानसिक निदान और लक्षण होते हैं, क्या प्रतिकार होते हैं, उनमें से क्या हेय हैं या क्या ग्राह्य हैं, इन सब की निष्पक्ष और मनोवैज्ञानिक गवेषणा मनुष्य को किसी भावी नैतिक चेतना-प्रधानयुग में जब अभिप्रेत होगी तो 'धम्मसंगणि' की पंक्तियों के आलवालों में फिर मणियों और मौतियों के थाले बनेंगे। अभी तो हमने जहाँ कहीं से चुने हुए कुछ पुष्पों से उसकी अर्चना की है, जो भी इस कि-कुशल-गवेषणा-विहीन युग में कहीं अधिक है।

#### विभंग³

विभंग अभिधम्म-पिटक का दूसरा ग्रन्थ है। 'विभंग' का अर्थ है विस्वृत रूप से विभाजन या विवरण। इसी ग्रर्थ में यह शब्द भद्देकरत्त-सुत्तन्त (मज्भिम

कौन से धर्म प्रत्ययों वाले नहीं हैं ? असंस्कृत धातु। यही धर्म प्रत्ययों वाले नहीं हैं।

२. कौन से धर्म स्वबं हेतु भी हैं और अन्य हेतुओं से युक्त भी है ? जहाँ दो-तीन हेतु एक जगह उत्पन्न होते हैं, तो यही धर्म स्वयं हेतु भी हैं और अन्य हेतुओं से युक्त भी हैं।

उपर्युक्त तथा अन्य पालि उद्धरणों के लिए देखिये भिक्षु जगदीशकाश्ययः अभिधम्म फिलॉसफी, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ९५-१०३

३. श्रीमती रायस डेविड्स ने इस ग्रन्थ का सम्पादन रोमन लिपि में पालि टैक्स्ट्

३।४।१) में प्रयुक्त किया गया है । "भिक्षुओ ! तुम्हें भद्देकरत्त (भद्रैकरक्त) के उद्देश (नाम-कथन) और विभंग (विभाग) का उपदेश करता हूँ, उसे सुनो, अच्छी तरह मन में करो।" विभंग में धम्मसंगणि के ही बृहद् विश्लेषण को वर्ग-बद्ध किया गया है, अतः यह उसका पुरक ग्रन्थ ही माना जा सकता है। धम्मसंगणि में, जैसा हम अभी देख चके हैं, धम्मों का अनेक द्विकों और त्रिकों में विश्लेषण किया गया है और यही उसका प्रधान विषय है। किन्तु धम्मों के स्वरूप को स्पष्टरूप से समभाने के लिए वहाँ इस प्रकार के भी प्रश्न किये गये हैं, जैसे किन-किन धम्मों में कौन कौन से स्कन्ध, आयतन, धातु, इन्द्रिय आदि मंनिविष्ट है। इस प्रकार के प्रश्नों का उद्देश्य वहाँ स्कन्ध आयतन और धात आदि के संबंध के साथ धम्मों के स्वरूप को समकाना ही है, न कि स्वयं स्कन्ध, आयतन और धात् आदि के स्वरूप का विनिश्चय करना । यह दूसरा काम विभंग में किया गया है। धम्मसंगणि का प्रधान विषय धम्मों का विश्लेषण मात्र कर देना है, उनका स्कन्ध, आयतन, और धातु आदि के रूप में मंश्लिष्ट वर्गीकरण करना विभंग का विषय है। यद्यपि धम्मसंगणि ने धम्मों का विश्लेषण करने के बाद अपूर्ण ढंग से यह दिखाने का प्रयत्न किया है कि उनमें कौन कौन से स्कन्ध, आयतन और धात्र आदि संनिविष्ट हैं, किन्त विभंग ने यहीं से उसके सूत्र को पकड़कर उसके सारे गन्तव्य मार्ग को ही जैसे उल्टा मोड़ दिया है। विभंग में इन स्कन्ध, आयतन और धात् आदि को ही प्रस्थान विन्दु मानकर यह दिखाया गया है कि स्वयं इनमें कौन कौन मे धम्म संनिविष्ट हैं । अतः वस्तु पूरक होते हुए भी वस्तु का विन्यास यहाँ धम्मसंगणि के ठीक विपरीत है। यहाँ यह कह देना भी अप्रासंगिक न होगा कि धम्मसंगणि की १०० द्विकों और २२ त्रिकों वाली वर्गीकरण की प्रणाली को भी, जिसका निर्देश उसकी 'मातिका' और निर्वाह सारे प्रन्थ में हुआ है. विभंग ने आवश्यकतानुसार ज्यों का त्यों ले लिया है। अतः

सोसायटी, लंदन के लिए किया है, जिसे उक्त सोसायटी ने सन् १९०४ ई० में प्रकाशित किया है। इस ग्रन्थ के बरमी, सिहली और स्यामी संस्करण उपलब्ध हैं। सिहली लिपि में हेवावितरणे-संस्करण अधिक ध्यान देने योग्य है। हिन्दी में कोई संस्करण या अनुवाद उपलब्ध नहीं।

इस दृष्टि से भी वह उस पर अवलंबित है। इन्हीं सब कारणों से विभंग का अध्ययन-क्रम बौद्ध परम्परा में सदा धम्मसंगणि के बाद ही माना जाता है।

विभंग की विषय-वस्तु १८ विभागों या विभंगों में विभक्त की गई हैं, जिनमें से प्रत्येक अपने आप में पूर्ण है। विभंग के १८ विभागों या विभंगों के नाम इस प्रकार हैं—

- (१) खन्ध-विभंग--(स्कन्ध-विभंग)
- (२) आयतन-विभंग--(आयतन-विभंग)
- (३) धातु-विभंग---(धातु विभंग)
- (४) सच्च-विभंग--(सत्य-विभंग)
- (५) इन्द्रिय-विभंग--(इन्द्रिय-विभंग)
- (६) पच्चयाकार-विभंग--(प्रत्ययाकार-विभंग)
- (७) सतिपट्टान-विभंग---(स्मृतिप्रस्थान-विभंग)
- (८) सम्मप्पधान-विभंग---(सम्यक्-प्रधान-विभंग)
- (९) इद्धिगद-विभंग--(ऋद्धिपाद-विभंग)
- (१०) बोज्भंग-विभंग--(बोध्यंग-विभंग)
- (११) मग्ग-विभंग---(मार्ग-विभंग)
- (१२) भान-विभंग--(घ्यान-विभंग)
- (१३) अप्पमञ्जा-विभंग---(अ-परिमाण-विभंग)
- (१४) सिक्लापद-विभग--(शिक्षापद-विभंग)
- (१५) पटिसम्भिदा-विभंग--(प्रतिसम्विद्-विभंग)
- (१६) ञाण-विभंग--(ज्ञान-विभंग)
- (१७) खुद्दक-वत्थु-विभंग--(क्षुद्रक-वस्तु-विभंग)
- (१८) धम्म-हदय-विभंग--(धर्म-हृदय-विभंग)

प्रत्येक विभंग का नाम उसकी विषय-वस्तु के स्वरूप का मूचक है। प्रायः प्रत्येक ही विभंग तीन अंगों में विभक्त है, (१) सुत्तन्तभाजनिय, (२) अभि-धम्म-भाजनिय, (३) पञ्ह-पूच्छकं। सुत्तन्त-भाजनिय में निष्कत की जाने वाली विषय-वस्तु का सुतन्त्व आधार दिखलाया गया है, अर्थात् जिस विषय का वर्णन करना है वह किस सीमा तक या किस स्वरूप में सुत्त-पिटक में पाया जाता है, इसका निर्देश किया गया है। अभिधम्म-भाजनिय में उसकी अभिधम्म बा उसके आधार-स्वरूप 'मातिका' के अनुसार व्याख्या है। 'पञ्ह-पुच्छकं' में 'द्विक' 'त्रिक' आदि शीर्षकों के रूप में प्रश्नोत्तर हैं, जिनमें संपूर्ण निरूपित विषय का सिहावलोकन एवं संक्षेप है। अब हम प्रत्येक विभंग की विषय-वस्तु का संक्षिप्त विवरण देंगे।

# **१—खन्ध-विभंग** ·( पाँच स्कन्धों का विवरण )

जिसे हम व्यक्तिगत सत्ता (जीवात्मा, पुद्गल) कहते हैं, वह रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार और विज्ञान की समष्टि के सिवा और कुछ नहीं है, ऐसी बौद्ध दर्शन की मान्यता है । रूप स्वयं संपूर्ण भौतिक विकारों और अवस्थाओं की समिष्ट है। वेदना संपूर्ण संवेदनों की समिष्ट है। संज्ञा संपूर्ण संजानन या जानने की किया की, वस्तु और इन्द्रिय के संयोग से उत्पन्न चित्त की उस अवस्था की, जिसमें उसे वस्तू की सत्ता की सूचना मिलती है, दूसरे शब्दों में समग्र प्रत्यक्षों की, समप्टि है । इसी प्रकार संस्कार बाह्य और आन्तरिक स्पर्दों (इन्द्रिय-विषय-संनिकर्षो) के कारण से उत्पन्न समग्र मानसिक संस्क-रणों की और विज्ञान चक्षुरादि इन्द्रियों के, तत्संबंधी रूपादि विषयों या आलम्बनों-आयतनों के साथ संयुक्त होने पर उत्पन्न, चक्षविज्ञान आदि विज्ञानों पर आधारित समग्र चित्त-भेदों की समध्टि है। रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार और विज्ञान का ही सामुहिक नाम 'पंच-स्कन्ध' है । इन पाँचों स्कन्धों में ही संपूर्ण नाम-रूप-मय जगत् के मूल तत्व निहित है, ऐसा बौद्ध दर्शन मानता है । 'पञ्च-स्कन्ध' के विषय को उपन्यस्त करते हुए विभंग के आरंभ में ही कहा गया है--पञ्चक्खन्धा : रूपक्खन्धो, वेदनाक्खन्धो, सञ्जा-क्वन्धो, संखारनखन्धो, विञ्ञाणनखन्धो। इन पञ्चस्कन्धों का सत्तन्त आधार दिखाने हुए सुनन्त-भाजनिय में उस बुद्ध-वचन को उद्धृत किया गया है, जिसमें इन पाँच स्कन्धों में से प्रत्येक के विषय में यह साधारण कथन किया गया

है कि वह भूत, वर्तमान या भविष्य का भी हो सकता है, व्यक्ति के बाहर या भीतर का भी हो सकता है, स्थूल या सुक्ष्म भी हो सकता है, शुभ या अश्भ भी हो सकता है, दूर का या समीप का भी हो सकता है। रूप-विषयक उद्धरण यह है, "जो कुछ भी रूप है, भृत (अतीत) का, या वर्तमान (प्रत्युत्पन्न) का, या भविष्यत् (अनागत) का, व्यक्ति के बाहर का (बहिद्धा) या भीतर (अज्भत्तं) का, स्थूल (ओळारिक), या सुक्ष्म (सुख्म), श्भ (कुशल), या अश्भ (अकुशल), दूर का (दूरे), या समीप का (सन्तिके), उस सब की समष्टि ही रूप-स्कन्ध है।" वेदनादि स्कन्धों के विषय में भी कुछ थोडे-बहुत अन्तर से इसी कम का अनुसरण किया गया है। अभिधम्म-भाजनिय में पञ्च-स्कन्ध की व्याख्या है। रूप के विवेचन में २२ त्रिकों और १०० द्विकों को लेकर अक्षरशः वही प्रणाली बरती गई है जो धम्मसंगणि में । अतः उसमें कुछ नवीनता नहीं है । शेष चार स्कन्धों के विवरणों में भी यद्यपि विषय और शैली की दृष्टि से कुछ नवीनता नहीं है, किन्त् इनके अलग अलग विवरण धम्मसंगणि की विषय-वस्त्र को अधिक स्पष्ट कर देते हैं । वेदना के विषय में बताया गया है कि वह सदा स्पर्श (फस्सो-इन्द्रिय-विषय संनिकर्ष) पर आधारित है। वह लौकिक भी हो सकती है और अलौकिक भी, वितर्कादि से युक्त भी और उनसे रहित भी, सुख से युक्त भी, सेयक्त भी, न-सुख न-दुःख से युक्त भी । कामावचर-भूमि या अह-पावचर-भिम की भी हो सकती है, चक्षु-संस्पर्श से भी युक्त हो सकती है, श्रोत्र-संस्पर्श से भी, आदि, आदि । एक संख्या से लेकर दस संख्या तक के वर्गीकरणों में वेदना-स्कन्ध का विस्तृत विवरण इस प्रकार किया गया है--

#### १--वेदना-स्कन्ध

- २. (१) सहैतुक (२) अहैतुक
- ३. (१) कुशल (२) अकुशल (३) अन्याकृत
- ४. (१) कामावचर (२) रूपावचर (३) अरूपावचर (४) अपरिया-पन्न (ब्यक्तिगत जीवन-सत्ता से असम्बन्धित)

- ५. (१) सुखेन्द्रिय (२) दु:खेन्द्रिय (३) सौमनस्येन्द्रिय (४) दौर्मनस्ये-न्द्रिय (५) उपेक्षेन्द्रिय
- ६. (१) चक्षु-संस्पर्शजा (२) श्रोत्र-संस्पर्शजा (३) घ्राण-संस्पर्शजा (४) जिह्ना-संस्पर्शजा (५) काय-संस्पर्शजा (६) मनो-संस्पर्शजा
  - ৩. (१) चक्षु-संस्पर्शजा, (२) श्रोत्र-सस्पर्शजा (३) घ्राण-संस्पर्शजा
- (४) जिह्वा-संस्पर्शजा, (५) काय-संस्पर्शजा (६) मनोधातु-संस्पर्शजा
- (७) मनोविज्ञानधातु-संस्पर्शजा
- ८. (१) चक्षु-संस्पर्शजा (२) श्रोत्र-संस्पर्शजा (३) घ्राण-संस्पर्शजा .(४) जिह्वा-संस्पर्शजा (५) सुखाकाय-ससंस्पर्शजा (६) दुःखकाय-संस्पर्शजा
- (७) मनोघात्-संस्पर्शजा (८) मनोविज्ञानधातु-संस्पशजा
- ९. (१) चक्षु-संस्पर्शजा (२)श्रोत्र-संस्पर्शजा (३) घ्राण-संस्पर्शजा (४) जिह्वासंस्पर्शजा (५) काय-संस्पर्शजा (६) मनोधातु-संस्पर्शजा (७) कुशला मनोविज्ञानधातुसंस्पर्शजा (८) अकुशला मनोविज्ञानधातुसंस्पर्शजा (९) अव्याकृता मनोविज्ञानधातुसंस्पर्शजा
- १०. (१) चक्षु-संस्पर्शजा (२) श्रोत्र-संस्पर्शजा (३) द्राण-संस्पर्शजा (४) जिह्वा-संस्पर्शजा (५) काय-संस्पर्शजा (६) सुखा मनोधातु संस्पर्शजा (७) दुःखा मनोधातु संस्पर्शजा (८) कुशला मनोविज्ञानधातु संस्पर्शजा (९) अकुशला मनोविज्ञानधातु संस्पर्शजा ।

उपर्युक्त सूची में कई संस्थाएँ अनेक बार संगृहीत हैं। अभिधम्म के परिगणनों में यह वात नई नहीं है। गणनाओं के पीछे पड़ जाने की प्रवृत्ति का ही यह परिणाम है। संज्ञा, संस्कार, और विज्ञान स्कन्धों का विवरण भी जहाँ-तहाँ अल्प परिवर्तनों के साथ वेदना-स्कन्ध के समान ही दिया गया है। पञ्ह-पुच्छकं विभाग में प्रश्न हैं, जैसे पञ्चानं खन्धानं कित कुसला? कित अकुसला? कित अव्याकता? अर्थात् पाँच स्कन्धों में से कितने कुशल हैं? कितने अकुशल? कित अव्याक्ता? इसी प्रकार कित सुखाय वेदनाय सम्पयुत्ता? कित दुक्खाय वेदनाय सम्पयुत्ता? अर्थात् कितने सुख की

केंदना से युक्त हैं, कितने दु:ख की वेदना से युक्त हैं, और कितने न-दू:ख-न-सुख की वेदना से युक्त हैं ? इनके फिर उत्तर दिये गये हैं। उदाहरणत: ऊपर उद्धृत प्रथम त्रिक-प्रश्नावली का उत्तर दिया गया है—रूपक्खन्धो अव्याकतो । चत्तारो खन्धा सिया कुसला, सिया अकुसला, सिया अकुसला, सिया अव्याकता. अर्थात रूप-स्कन्ध अव्याकृत है। शेष चार स्कन्ध (वेदना, संज्ञा, संस्कार, विज्ञान) क्राल भी हो सकते हैं, अक्शल भी और अव्याकृत भी। ऊपर उद्धृत द्वितीय त्रिक-प्रश्नावली का उत्तर इस प्रकार दिया गया है—द्वे खन्धा न वत्तव्वा नृखाय वेदनाय सम्पयुत्ता ति पि. दुक्खाय वेदनाय सम्पयुत्ता ति पि। तयो खन्धा निया सुखाय, दुक्खाय अद्क्खमसुखाय वेदनाय सम्पयुत्ता । इसका अर्थ यह है-दो स्कन्धों (रूप और वेदना) के विषय में तो न तो ऐसा ही कहा जा सकता है कि वे सुख की वेदना से युक्त हैं और न यह कि वे दुःख की वेदना से युक्त हैं। शेष तीन स्कन्ध (संज्ञा, संस्कार, विज्ञान) सुख की वेदना से भी युक्त हो सकते हैं. दू:ख की वेदना से भी और-न-सुख-न-दु:ख की वेदना से भी। ये उदाहरण सिर्फ शैली का दिग्दर्शन मात्र कराने के लिए दिये गये है । अन्यथा इस प्रश्नोत्तरी में एक-एक करके वे सभी २२ त्रिक और १०० द्विक के वर्गीकरण संनिहित हैं, जिनका उल्लेख पहले हो चुका है। उत्तरों की यह विशेषता है कि वे संक्षिप्त होने के साथ-साथ स्कन्धों का नाम ले ले कर निर्देश नहीं करते, बल्कि उनकी केवल संस्था गिना देते हैं।

#### २-- श्रायतन-विभंग

(१२ आयतनों या अधारों का विवरण)

सुत्तन्त-भाजनिय में १२ आयतनों का उल्लेख है, जैसे कि

?. चक्षु-आयतन ७. जिह्वा-आयतन

२. रूप-आयतन ८. रस-आयतन

३. श्रोत्र-आयतन ९. काय-आयतन

४. शब्द-आयतन १०. स्पृष्टव्य-आयतन

५. घ्राण-आयतन ११. मन-आयतन

६. गन्ध-आयतन १२. धर्म-आयतन

२६

ये सव आयतन अनित्य, दुःख और अनात्म हैं, इतना ही कहकर सुत्तन्त-भाजनिय समाप्त हो जाता है। अभिधम्म भाजनिय में उपर्युक्त १२ आयतनों के स्वरूप की व्याख्या की गई है। "क्या है चक्षु-आयतन ? यह चक्षु, जो चार महाभ्तों से उत्पन्न, व्यक्तिगत सत्ता से अभिन्न रूप से संबंधित, अनुभृति (पसाद) रूपी स्वभाववाली, प्रत्यक्ष का अविषय (अनिदस्सं—क्योंकि प्रत्यक्ष तो केवल रंग, प्रकाश आदि के अनुभवों का होता है) किन्तू साथ ही इन्द्रिय अनुभवों पर प्रतिक्रिया करनेवाली (सप्पटिघ) है--यही अदृश्य चक्षु, जिसकी इन्द्रिय अनु-भवों पर प्रतिकिया के कारण व्यक्ति अनुभव करता है कि उसने किसी दृश्य पदार्थ को देखा है, देखता है, या देखेगा, यही कहलाता है चक्षु-आयतन।" इसी प्रकार श्रोत्र, त्राण जिह्ना और काय-संबंधी आयतनों की भी व्याख्या की गई है। चक्ष, श्रोत्र, त्राण, जिह्वा और काय संबंधी विज्ञानों, मनोधातु और मनोविज्ञानधातु के समप्टिगत स्वरूप को ही 'मन-आयतन' कहा गया है। चार महाभूतों से उत्पन्न संपूर्ण भौतिक व्यापार, जो रंग आदि के रूप में दिखाई पडता है, 'रूपायतन' कहा गया है । बारह आयतनों में से पाँच इन्द्रिय आयतनों (चक्षु, श्रोत्र, घ्राण, जिह्ना, काय) और पाँच विषय-आयतनों (रूप, शब्द, गन्ध, रस, स्पृष्टव्य), इन दम आयतनों को भौतिक कहा गया है और मन-आयतन को मानसिक। धर्म-आयतन भौतिक भी हो सकता है और मानसिक भी, अतीत का भी, वर्तमान का भी, और भविष्यत् का भी, वास्तविक भी, और काल्पनिक भी। 'पञ्ह पुच्छकं' में स्कन्ध-विभंग के नमूने पर ही प्रश्न है, यथा (१) दादसायतनानं कति क्रमला ? कति अक्रुसला ? कति अव्याकता ? अर्थात् १२ आयतनों में से कितने कूशल हैं, कितने अकुशल, कितने अव्याकृत ? (२) कित सुखाय वेदनाय सम्प-यत्ता ?कति दुक्खाय वेदनाय सम्मयुत्ता ?कित अदुक्खमसुवाय वेदनाय सम्पयुत्ता ? अर्थात् कितने सुख की वेदना से युक्त है ? कितने दृःख की वेदना से युक्त हँ ? कितने न-दुःख-न-पुख की वेदना से युक्त हैं ? आदि, आदि । इनके उत्तर भी कमशः देखिए, (१) दस आयतन (चक्षु, रूप, श्रोत्र, शब्द, घ्राण, गन्ध, जिह्नवा, रस, काय, स्पृष्टव्य) अव्याकृत है। दो आयतन (मन और धर्म) कुशल भी हो मकते है, अकुशल भी और अव्याकृत भी—-''सिया कुसला, सिया अकुसला, सिया अब्याकता ।'' (२) दस आयतनों के विषय में न तो निश्चयपूर्वक

यही कहा जा सकता है कि वे सुख की वेदना से युक्त है, न यह कि वे दुःख की वेदना से युक्त हैं और न यही कि वे न सुख-दुःख की वेदना से युक्त हैं। मन-आयतन सुख की वेदना से युक्त मी हो सकता है, दुःख की वेदना में युक्त भी और न-सुख-न-दुख की वेदना से युक्त भी। इसी प्रकार धर्म आयतन सुख की वेदना से भी युक्त हो सकता है, दुःख को वेदना से भी और न-सुख-न-दुःख की वेदना से भी। उसके विषय में निश्च्यपूर्वक यह नहीं कहा जा सकता कि वह सुख की वेदना से ही युक्त है, या दुःख की वेदना से ही, आदि।

# ३—धातु-विभंग

(१८ धातुओं का विवरण)

सुनन्त-भाजनिय में छह-छह के तीन वर्गीकरणों में १८ धातुओं का विवरण इस प्रकार किया गया है—

- (अ) पृथ्वी-धानु, जल-धानु, तेज-धानु, वायु-धानु, आकाश-धानु, विज्ञान-धात्
- (आ) मुख-धातु, दु:ख-धातु, सौमनस्य-धातु, दौर्मनस्य-धातु, उपेक्षा-धातु, अविद्या-धात्
- (इ) काम-धातु, व्यापाद-धातु, विहिसा-धातु, निष्कामता-धातु, अव्यापाद-धातु, अ-विहिसा धातु ।

अभिधम्म-भाजनिय में १८ धातुओं की गणना दूसरे प्रकार से की गई है, जो इस प्रकार है---

| १. चक्षु         | ७. घ्राण         | १३. काय         |
|------------------|------------------|-----------------|
| २. रूप           | ८. गन्ध          | १४. स्पृष्टव्य  |
| ३. चक्षु-विज्ञान | ९. घ्राण-विज्ञान | १५. काय-विज्ञान |
| ४. श्रोत         | १०. जिह्वा       | १६. मन          |

५. जब्द ११. रस १७. धर्म

६. श्रोत्र-विज्ञान १२. जिह्नवा-विज्ञान १८. मनोविज्ञान

इन अठारह धातुओं में चक्षु, रूप, श्रोत्र, शब्द, धाण, गन्ध, जिह्वा, रस, काय ओर स्पृष्टव्य, ये दस धात्एँ भौतिक हैं। अतः वे रूपस्कन्ध में सम्मिलित हैं । चक्षु-विज्ञान, श्रोत्र-विज्ञान, घ्राण-विज्ञान, जिह्वा-विज्ञान, काय-विज्ञान, मन, और मनो विज्ञान, ये सात धातुऐं मानसिक हैं । धर्म-धातू अंशतः मानसिक और अंशतः भौतिक है। चक्षु और रूप के संयोग से उत्पन्न चित्त की अवस्था का नाम्र चक्षु-विज्ञान है । इसी प्रकार श्रोत्र-विज्ञान आदि के विषय में भी नियम है । मनो-घातु, चक्षु-विज्ञान आदि विज्ञानों के बाद, द्रष्टा और दृश्य के संयोग के ठीक अनन्तर, उत्पन्न हुई चित्त की अवस्था का नाम है। मनोविज्ञान-धातु मन और धर्मों के संयोग सेउत्पन्न चित्त की उस अवस्था का नाम है, जो मनो-धातु के बाद उत्पन्न होती है। 'पञ्हपुच्छकं'में फिर उसी कमसे प्रश्त हैं, जैसे प्रथम दो विभंगों में, यथा (१) १८ धातुओं में से कितनी कुशल हैं, कितनी अकुशल और कितनी अब्याकृत ? (२) कितनी सुख की वेदना से युक्त हैं ? कितनी दु:ख की वेदना से युक्त हैं ? कितनी न-सुख-न-३ु:ख की वेदना से युक्त ? आदि, आदि । इनके उत्तर भी व्यान देने योग्य हैं (१) १६ घातुएँ (धर्म और मनोविज्ञान को छोड़ कर शेष सब) अब्याकृत हैं। दो धातुएँ (धर्म और मनोविज्ञान) कुशल भी हो सकती है, अक्काल भी, और अकुशल भी 'सिया कुसला, सिया अक्सला, सिया अब्याकता' । (२) दस धातुओं (चक्षु, श्रोत्र, घ्राण, जिह्वा, काय, रूप, शब्द, गन्ध. रस, स्मृष्टब्य) के विषय में निश्चय पूर्वक नही कहा जा सकता कि वे सुख़ की वेदना से युक्त हैं, या दुःख की वेदना से युक्त हैं या न-सुख-न-दुःख की वेदना से युक्त हैं। पाँच धातुएँ (चक्षु-विज्ञान, श्रोत्र-विज्ञान, घ्राण-विज्ञान, काय-विज्ञान, मन) न-पुख-न-दु:ख की वेदना से युक्त हैं। काय-विज्ञान-धातु सुख की वेदना से भी युक्त हो सकती है और दुःख की वेदना मे भी । मनोविज्ञान-घातु सुख, दुःख और न-मुख-न-दुःख, इन तीनों वेदनाओं से किसी से भी युक्त हो सकती है। इसी प्रकार धर्म-धातु भी इन तीनों वेदनाओं में से किसी से युक्त हो सकती और उसके विषय में यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता कि या तो वह मुख की वेदना मे ही युक्त है, या दुःख की वेदना से या न-सुख-न-दुःख की वेदना से, आदि, आदि।

#### ४--सच्च-विभंग

(चार आर्य-सत्यों का विवरण)

पहले. सुत्तन्त-भाजनिय में सुत्तों (विशेषतः दीघ-निकाय के महासति-पट्ठान-सुत्त एवं इस प्रकार के अन्य बद्ध-वचनों) की भाषा में चार आर्य-सत्यों की प्रस्तावना करते हुए कहा गया है-- चत्तारि अरिय-सच्चानि : दुक्खं अरिय-सच्चं, दुक्खसम्दयं अरियसच्चं, दुक्खनिरोधं अरियसच्चं, दुक्खनिरोधगामिनी पटिपदा अरियसच्चं अर्थात् ये चार आर्य-सत्य हैं--दःख आर्य-सत्य, दःख-सम्-दय आर्य-मत्य, दु:ख-निरोध आर्य-सत्य, दु:ख-निरोध-गामी मार्ग आर्य-सत्य। अभिधम्म-भाजनिय में इनकी अभिधम्म के अनुसार व्याख्या है। तृष्णा और वित्त-मलों को दु:ख-समुदय का प्रधान कारण माना गया है और इनके निरोध को दु:ख-निरोध का भी प्रवान कारण। दु:ख-निरोधी-गामी मार्ग की व्याख्या निर्वाण-सम्बन्धी ध्यान के रूप में की गयी है, जिसकी भूमियों का निरूपण 'धम्म संगणि' में हो चुका है । 'पञ्हपूच्छकं' में चार आर्य सत्यों के विषय में उसी प्रकार के प्रश्न किये गये हैं, जैसे पूर्व के विभंगों में, यथा (१) चार आर्य सत्यों में कितने कुशल हैं ? कितने अकुशल ? कितने अव्याकृत ? (२) कितने मुख की वेदना से युक्त हैं, कितने दू:ख की वेदना से युक्त , कितने न-सुख-न-दू:ख की वेदना से युक्त ? इनके उत्तर इस प्रकार हैं (१) समुदय-सत्य अकुशल है। मार्ग-सत्य कुगल है। निरोध-सत्य अव्याकृत है। दु:ख-सत्य, कुगल भी हो मकता है, अक्राल भी और अन्याकृत भी। (२) दो सत्य सुख की वेदना से भी युक्त हो सकते हैं और न-सुख-न-दुःख की वेदना से युक्त भी। निरोध-सत्य के विषय में निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता कि वह तीनों प्रकार की वेदनाओं में से किससे युवन है। दु:ख-सत्य सुख की वेदना से भी युक्त हो सकता है, दु:ख की वेदना से भी और न-सुख-न-दु:ख की वेदना से भी। उसके विषय में निश्चयपुर्वक यह नहीं कहा जा सकता कि वह सुख की वेदना से युक्त है, या दृःख की वेदना से या न-म ख-न-दुः व की वेदना से । दुः ख-सत्य को सुख की वेदना से भी युक्त मानकर 'विभंग' ने उसको वह विस्तृत अर्थ दिया है जिसकी स्मृति भगवान् वृद्ध के साथ-साथ महर्षि पतञ्जलि ने भी दिलाई है "परिणामतापसंस्कारदु:वै-र्गुणवृत्तिविरोधाच्च दु:खमेव सर्व विवेकिनः" (२।१५)

# ५--इन्द्रिय-विभंग

(२२ इन्द्रियों का विवरण)

इस विभंग में २२ इन्द्रियों का सुनन्त के आधार पर विवरण है जिनकी संख्या इस प्रकार है—

१. चक्ष् २. श्रोत्र ३. घ्राण ४. जिह्ना ५. काय ६. मन ७. स्त्रीत्व ८. पुरुषत्व ९. जीवित-इन्द्रिय १०. सख (शारीरिक) ११. दूंख (मानसिक) पाँच प्रकार की वेदनाएँ १२. चिन की प्रमन्नता (सौमनस्य) १३. चित्त की खिन्नता (दौर्मनस्य) १४. उपेक्षा, १५. श्रहा १६. दीर्घ पाँच नैतिक इन्द्रियाँ १७. स्मृति १८. समाधि १९. प्रजा २०. "मैं अज्ञात को जान्गा" यह संकन्प (अनञ्जातं ञास्सामीतिन्द्रिय) २१. परिपूर्ण ज्ञान (अञ्ञा) २२. "जिसने ज्ञान प्राप्त कर लिया" तत्सम्बन्धी इन्द्रिय (अञ्जान।विन्द्रिय)

उपर्युक्त २२ इन्द्रियों की व्याख्या और अन्त में (पब्हपुब्छकं) ब्नोनरों के रूप में उनका कुगल, अकुशल और अव्याकृत आदि के रूप में विभाजन, इतना ही इस विभंग का विषय है।

# ६-पच्चयाकार-विभंग

(प्रतीत्य समुत्पाद का विवरण)

इस विभंग में प्रतीत्य समुत्पाद का वर्णन है। सुनन्त-भाजितय में पहले सुन्तत का यह उद्धरण है "अविद्या के प्रत्यय से संस्कार-चेतना की उत्पित्त, संस्कार-चेतना की उत्पित्त, संस्कार-चेतना के प्रत्यय से विज्ञान की उत्पित्त, विज्ञान के प्रत्यय से नाम और रूप की उत्पित्त, नाम और रूप के प्रत्यय से छः आयतनों की उत्पित्त, छः आयतनों के प्रत्यय से स्वर्ग की उत्पित्त, स्पर्श के प्रत्यय से वेदना की उत्पित्त, वेदना के प्रत्यय से नृष्णा के उत्पत्ति, नृष्णा-के प्रत्यय से उपादान की उत्पत्ति, उपादान के प्रत्यय से भव की उत्पत्ति, भव के प्रत्यय से जन्म की उत्पत्ति, जन्म के प्रत्यय से जरा-मरण, दुःख, शोक आदि की उत्पत्ति" प्रतीत्य समुत्पाद में प्रयुक्त १२ निदानों की व्याख्या यहाँ निदान-मंयुत्त के समान ही की गई है। अभिधम्म-भाजिनय में में उन २४ प्रत्ययों का उल्लेख है, जिनके आधार पर भौतिक और मानिसक जगत् में उत्पत्ति और निरोध का व्यापार चलता है। इन प्रत्ययों का विस्तृत विवेचन आगे चल कर पूरे ग्रन्थ 'पट्ठान-प्रकरण' में किया गया है। इस विभंग के अन्त में प्रक्तीत्तर रूप में प्रतीत्य समुत्पाद के विभिन्न अंगों में कौन कुशल, अकुशल आदि हैं, इसका विवेचन पूर्ववत् ही किया गया है।

# ७-सतिपट्टान-विभंग

(चार स्मृति-प्रस्थानों का विवरण)

काया में कायानुपश्यी होना, वेदना में वेदनानुपश्यी होना, चित्त में चित्तानु-पश्यी होना और धर्मों में धर्मानुपश्यी होना, यही चार स्मृति-प्रस्थान है, जिनका विस्तृत उपदेश सितपट्ठान-मुत्त (मिक्सिम. १।१।१०) जैसे सुत्तन्त के अंशो में दिया गया है। इस विभंग के सुत्तन्त-भाजनिय में इसी का संक्षेप कर दिया गया है। अभिधम्म-भाजनिय में यह दिखाया गया है कि इनकी भावना लोको-त्तर ध्यान में किस प्रकार होती है। 'पब्ह पुच्छकं' में इनका विभाजन कुशल, अकुशल आदि के रूप में किया गया है। इनमें अकुशल कोई नही है। चारो स्मृति-प्रस्थान या तो कुशल होते हैं या अव्याकृत। अर्हत् की चित्त-अवस्था में आगे के लिये कर्म-विषाक नहीं बनते । अतः उस हालत में वे बौद्ध पारिभाषिक शब्दों में 'किरिया' (किया-मात्र) होते हैं ।

#### ८-सम्मप्पधान-विभंग

#### (चार सम्बक् प्रधानों का विवरण)

(१) अकुशल अवस्थाओं से बचना (२) उन पर विजय प्राप्त करना (३) कुशल अवस्थाओं का विकास करना (४) विकसित कुशल अवस्थाओं को वनाये रखना, यही चार सम्यक् प्रधान हैं। सितपट्ठान-सुत्त (मिज्भिम-१।१।१०) के आधार पर इनका वर्णन किया गया है और अभिधम्म-भाजनिय में केवल यह अधिक दिखला दिया गया है कि लोकोत्तर-ध्यान की अवस्था में ये किस प्रकार विद्याना रहते हैं।

# ९--इद्धिपाद्-विभंग

# (४ ऋद्धियों का विवरण)

चार ऋद्वियाँ हैं, दृढ़ संकल्प की एकाग्रता (छन्द-समाधि), वीर्य की एका-ग्रता (विरिय-समाधि), चित्त की एकाग्रता (चित्त-समाधि) और गवेषणा की एकाग्रता (वीमंसा-समाधि)। यहाँ यह भी दिखाया गया है कि चार ऋद्वियों का चार सम्यक्-प्रधानों से वया पारस्परिक सम्बन्ध है।

### १०--बोज्मङ्ग-विभंग

(बोधि के सात अंगों का विवरण)

वोधि के सात अंग हैं, स्मृति (सित), धर्म की गवेषणा (धम्म-विचय), वीर्य (विरिय), प्रीति (पीति), चित्त-शान्ति या प्रश्नव्ध (पस्सिद्ध), समाधि और उपेक्षा (उपेक्ष्वा)। मिल्किम-निकाय के आनापान-सित-सुत्त के समान ही इनका यहाँ निदेंग है। अभिधम्म-भाजनिय में अवश्य इन विभिन्न अंगों की अभिधम्म की शब्दावली में व्याप्या की गई है और बाद में कुशल आदि के रूप म उनका विभाजन किया गया है।

#### ११--मग्ग-विभंग

(आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग का विवरण)

आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग का विवरण यहाँ सितपट्ठान-सुत्त (मिज्भिम.१।१।१०) के अनुसार ही है। सम्यक् दृष्टि, सम्यक् संकल्प, सम्यक् वाणी, सम्यक् कर्मान्त, सम्यक् आजीविका, सम्यक् व्यायाम, सम्यक् स्मृति और सम्यक् समाधि का निर्देश करने के बाद प्रत्येक की व्याख्या की गई है और फिर अन्त में प्रश्नोत्तर के रूप में उन्हें कुगलादि के वर्गीकरणों में बाँटा गया है।

#### १२--भान-विभंग

(चार ध्यानों का विवरण)

मर्व-प्रथम सुत्तन्त-भाजनिय में चूलहरिथपदोपम-सुत्त (मज्भिम. १।३।७) के उस वृद्ध-वचन को उद्धृत किया गया है जिसमें चार ध्यानों का विस्तृत वर्णन उपलब्ध होता है। अधिक महत्वपुर्ण होने के कारण हम उसे यहाँ उद्धत करेंगे। 'भिक्षुओं! भिक्षु इस आर्थ-सदाचार से युक्त हो, इस आर्थ इन्द्रिय-संयम से युक्त हो, स्मृति और ज्ञान से युक्त हो, किसी एकान्त-स्थान में रहता है जैसे अरण्य, वृक्ष की छाया, पर्वत, कन्दरा, गुफा, रमशान, जंगल, खुले आकाश के नीचे या पूआल के ढेर पर । वह पिडपात से लौट भोजन कर चुकने के बाद ग्रासनी मार शरीर को सीधा रख स्मृति को सामने कर बैठता है.....वह चित्त के उपक्लेश, प्रज्ञा को दुर्बल करने वाले, पाँच बन्धनों को छोड़, काम-वितर्क से रहित हो, बुरे विचारों से रहित होकर, प्रथम ध्यान को प्राप्त कर विचरता है। इस ध्यान में वितर्क और विचार रहते हैं। एकान्त-वास से यह ध्यान उत्पन्न होता है। इसमें प्रीति और सुख भी रहते हंं.....फिर भिक्षुओ ! भिक्षु वितर्क और विचारों के उप-गमन मे अन्दर की प्रसन्नता और एकाग्रता रूपी द्वितीय -ध्यान को प्राप्त करता है । इसमें न वितर्क होते हैं, न विचार । यह समाधि से उत्पन्न होता है । इसमें प्रीति और सुख रहते हैं।.....फिर भिक्षुओ ! भिक्षु प्रीति मे भी विरक्त हो, उपेक्षावान् बन कर विचरता है । वह स्मृतिमान्, ज्ञानवान् होता है और शरीर मे सुख का अनुभव करता है। वह तृतीय ध्यान को प्राप्त करता है जिसे पंडित जन 'उपेक्षावान्, स्मृतिमान् सुखपूर्वक विहार करने वाला' कहते है ।

फिर भिक्षुओ ! भिक्षु दु:ख और सुख-दोनों के प्रहाण से, सौमनस्य और दौर्म-नस्य दोनों के पहले से ही अस्त हुए रहने से, चतुर्थ-ध्यान को प्राप्त करना है। इसमें न दु:ख होता है न सुख। केवल उपेक्षा तथा स्मृति की पिर्युद्धि यहाँ होती हैं।" इसी बुद्ध-वचन के आधार पर अभिधम्म-भाजनिय में यह दिखलाया गया है कि प्रथम ध्यान के पाँच अवयव होते हैं, यथा, वितर्क, विचार, प्रीति, सुख और समाधि। द्वितीय ध्यान के नीन, यथा प्रीति, सुख और समाधि। द्वितीय ध्यान के नीन, यथा प्रीति, सुख और समाधि। नृंवीय ध्यान में केवल दो रह जाने हं, सुख और समाधि और चौथे में भी केवल दो, उपेक्षा और समाधि। 'पञ्ह-पुच्छकं' में यही दिखलाया गया है कि ध्यान कुशल भी हो सकते हं और अव्याकृत भी। चार स्मृति-प्रस्थानों की तरह ये भी अर्हत् के चिन्न के लिये भविष्य का कर्म-विपाक बनाने वाले नहीं होते। दूसरे शब्दों में वे उसके लिये 'किरिया-चिन्त' होते हैं।

## १३ - ऋपपञ्ज-विभंग

(चार अ-परिमाण अवस्थाओं का विवेचन)

मैत्री (मेना), करुणा, मुदिता और उपेक्षा, इनको अपरिमाण बाली अवस्थाएं कहा गया है। इसका कारण यह हूँ कि इन्हें कहाँ तक बढ़ाया जा सकता है, इसकी कोई हद नहीं। इन्हों को 'ब्रह्म-विहार' भी कहते है। पतंजिल की भाषा में इन्हें 'सार्वभौम महाब्रत' भी कहा जा सकता है। पातंजल योग-दर्शन (११३२) में इन चार अवस्थाओं के विकास का उपदेश दिया गया है। इस विभंग में इन चार अवस्थाओं का विवरण और चार ध्यानों के माथ उनका सम्बन्ध दिखलाया गया है।

## १४-सिक्खापद-विभंग

(पाँच शिक्षापदों का विवरण)

हिंमा, चोरी, व्यभिचार, असत्य और मद्यपान, इनसे विरत रहना ही सदाचार के पाँच सार्वजनीन नियम है, जिनका यहाँ विवरण और बिवेचन प्रस्तुत किया गया है।

## १४-पटिसम्भिदा-विभंग

(चार प्रतिसंविदों का विवरण)

चार प्रतिसंविदों या विश्लेषणात्मक जानों का इस विभंग में वर्णन किया गया है, यथा (१) अर्थ-सम्बन्धी ज्ञान (अत्थ पटिसम्भिदा) (२) धर्म-सम्बन्धी ज्ञान (धम्म पटिसम्भिदा) (३) शब्द-ब्याल्या-सम्बन्धी ज्ञान (निश्नि पटि-सम्भिदा) और (४) ज्ञान-दर्शन-सम्बन्धी ज्ञान (पटिभान पटिसम्भिदा)।

## १६-- जाएा-विभंग

(नाना प्रकार के जानों का विवरण)

इस विभंग में नाना प्रकार के ज्ञानों का विवरण है, यथा लाँकिक ज्ञान, अलौ-किक ज्ञान, आदि, आदि। इस विभंग का तीन प्रकार का ज्ञान-विवरण विशेष रूप से ध्यान देने योग्य है। प्रज्ञा की यहाँ तीन क्रमिक अवस्थाएँ वतलायी गयी हैं, यथा श्रुतमयी प्रज्ञा (सुतमया पञ्ञा) चिन्ता-मयी प्रज्ञा (चिन्तामयापञ्ञा) और भावना-मयी प्रज्ञा (भावनामया पञ्ञा)। बास्त्रादि ग्रन्थों के श्रवण या पठनादि से उत्पन्न ज्ञान 'श्रुतमयी प्रज्ञा' है। वह सुना हुआ है, स्वयं का अनु-भव या चिन्तन उसमें नहीं है। इसके बाद चिन्ता-मयी प्रज्ञा है, जिसमें अपनी बुद्धि का चिन्तन सम्मिलित है। किन्तु इससे भी ऊँचा एक ज्ञान है, जिसका नाम है 'भावना-मयी प्रज्ञा'। यह प्रज्ञा न केवल शास्त्रीय या वौद्धिक आधारों पर यतिष्ठित है, बिल्क इसमें सम्पूर्ण सदाचार-समूह के पालन से उत्पन्न चिन्न की उस समाधि की गम्भीरता भी संनिहित है, जो कुशल चिन्न से ही प्राप्त की जा सकती है। यह तीन प्रकार का ज्ञान-वर्गीकरण निश्चय ही बड़ा मार्मिक है।

## १७ - खुद्दक-चत्थु-विभंग

(छोटो-छोटी बातों का विवरण)

इस विभंग में आस्रदों (चित्त-मलों) आदि के अनेक प्रकारों का वर्णन किया गया है।

# १८—धम्म-हदय-विभंग

(धर्म के हृदय का विवरण)

अब तक के विभंगों में जो कुछ वर्णन किया जा चुका है, उसी का प्रश्नोत्तर

के रूप में यहाँ सिंहावलोकत है। चूंकि इसमें घर्म के सब तत्व अपने आप आ गये हैं, इमलिये इसे 'धर्म का हृदय' कहा गया है। कुछ प्रश्नों की बानगी देखिये— कितने धर्म काम-धातु में प्राप्त होते हैं? कितने रूप-धातु में शिक्तने अरूप-धातु में कितने अरूप-धातु में कितने कामावचर है कितने रूपावचर कितने अरूपावचर कितने छोड़ने योग्य कितने भावना करने योग्य आदि, आदि। गीतोक्त भगवान् की विभूतियों की तरह इनका कहीं अन्त ही नहीं दिखाई पड़ता। इसीलिये इनका,संक्षेप देने का भी यहाँ प्रयत्न नहीं किया गया।

## धातुकथा<sup>9</sup>

विभंग के १८ विभंगों में से स्कन्ध, आयतन और धातु, इन प्रथम तीन विभंगों को चुनकर उनका विशेष अध्ययन धातुकथा में किया गया है। स्कन्ध आयतन और धानु, यही धातुकथा के विषय हैं। अतः उसका पूरा नाम ही, जैमा महास्थिवर ज्ञानातिलोक ने कहा है, 'खन्ध-आयतन-धातु-कथा' होना चाहिये। धातुकथा के विषय-प्रतिपादन की एक विशेष शैली यह है कि यहाँ स्कन्ध, आयतन और धानुओं का मम्बन्ध धर्मों के साथ दिखलाया गया है। इन धर्मों की मंख्या उसकी 'मातिका' के अनुसार १२५ है, जो इस प्रकार है, ५ स्कन्ध, १२ आयतन, १८ धातुएँ, ४ सत्य, २२ इन्द्रिय, प्रतीत्य समुत्पाद, ४ स्मृति-प्रस्थान ४ सम्यक् प्रधान, ४ ऋद्विपाद, ४ ध्यान, ४ अपरिमाण, ५ इन्द्रिय, ५ वल, ७ वोध्यंग, ८ आर्य-मार्ग के अंग, स्पर्श, वेदना, संज्ञा, चेतना, चित्त, अधिमोक्ष और मनमिकार। किस-किस स्कन्ध, आयतन या विभंग में कौन-कौन धर्म सम्मिलित (संगहिन), अ-सम्मिलित (असंगहित), संयुक्त (सम्प्रयुक्त) या वियुक्त (विष्ययुन्त) आदि है, इमी का विवेचन १४ अध्यायों में प्रश्नोत्तर उंग से किया गया है, जिसकी रूपरेखा इस प्रकार है—

१. ई० आर० गुणरत्न द्वारा अट्ठकथा-सिहत पालि टैक्सट् सोसायटी के लिए सम्पादित । उक्त सोसायटी द्वारा सन् १८९२ में रोमन लिपि में प्रकाशित । इस ग्रन्थ के सिहली, बर्मी एवं स्यामी संस्करण उपलब्ध हैं । हिन्दी में न संस्करण हैं और न अनुवाद !

- १. सिम्मलन और अ-सिम्मलन (संगहो असंगहो): इस अध्याय में यह दिख-लाया गया है कि कितने स्कन्ध, आयतन और धातुओं में कौन-कौन से धर्म सिम्मलित हैं या अ-सिम्मलित हैं।
- सम्मिलित और अ-सम्मिलित (संगहितेन असंगहितं) : यहाँ यह दिख-लाया गया है कि कितने स्कन्ध, आयतन और धानुओं में वे धर्म असम्मिलित हैं, जो कुछ अन्य धर्म या धर्मों के साथ समान स्कन्ध में सम्मिलित हैं. किन्तु समान धातु और आयतन में सम्मिलित नही हैं।
- अ-सम्मिलित और सम्मिलित (असंगिहतेन संगिहतं) : िकतने स्कन्ध, आयतन और धातुओं में वे धर्म सिमिलित हैं, जो कुछ अन्य धर्म या धर्मों के साथ समान स्कन्ध में सिम्मिलित नहीं है, िकन्तु समान आयतन और समान धातु में सिम्मिलित हैं।
- ४. सम्मिलित और सम्मिलित (संगिहतेन संगिहते) : िकतने स्कन्ध आयतन और धातुओं में वे धर्म सिम्मिलित हैं, जो कुछ अन्य धर्म या धर्मों के साथ उन समान स्कन्ध, आयतन और धातुओं में सिम्मिलित हैं जो पुनः अन्य धर्म या धर्मों के साथ उनमें (स्कन्ध आयतन और धातुओं में) सिम्मिलित हैं।
- ५. अ-सम्मिलित और अ-सम्मिलित (असंगहितेन असंगहितं) : िकतने स्कन्ध आयतन और धानुओं में वे धर्म अ-सम्मिलित हैं जो कुछ अन्य धर्म या धर्मों या धर्मों के साथ उन्हीं स्कन्ध आयतन और धानुओं में असम्मिलित हैं जो पुन: अन्य धर्म या धर्मों के साथ उनमें (स्कन्ध, आयतन और धानुओं में) असम्मिलित हैं । यह अध्याय चौथे अध्याय का ठीक विपरीत है ।
- इ. संयोग और वियोग (सम्पयोगो विष्पयोगो) : कितने स्कन्ध, आयतन और धातुओं के साथ धर्म संयुक्त हैं, या कितने के साथ वे वियुक्त है ।
- अ. संयुक्त से वियुक्त (सम्पयुत्तेन विष्पयुत्तं) : कितने स्कन्ध, आयतन और धातुओं से वे धर्म वियुक्त हैं, जो उन धर्मों से, जो अन्य धर्मों के साथ संयुक्त हे, वियुक्त हैं।
- ८. वियुक्त से संयुक्त (विष्पयुक्तेन सम्पयुक्तं) : िकतने स्कन्ध, आयतन और धातुओं से वे धर्म संयुक्त हैं, जो उन धर्मों से, जो कुछ अन्य धर्मों मे त्रियुक्त हैं, संयुक्त हैं।

- ९. मंयुक्त से संयुक्त (सम्पयुत्तेन सम्पयुत्तं) : कितने स्कन्थ, आयतन और धानुओं से वे धर्म संयुक्त हैं, जो उन धर्मों से जो अन्य धर्मों से संयुक्त हैं. संयुक्त हैं।
- १०. वियुक्त से वियुक्त (विष्पयुत्तेन विष्पयुत्तं) : कितने स्कन्थ, आयतन और धानुओं से वे धर्म वियुक्त हैं, जो उन धर्मों से जो अन्य धर्मों से वियुक्त हैं, वियुक्त हैं।
- ११. सम्मिलित से संयुक्त और वियुक्त (संगहितन सम्पयुत्तं विष्पयुत्तं): (अ) कितने स्कन्ध, आयतन और धातुओं से वे धर्म संयुक्त हैं जो समान स्कन्ध में सम्मिलित नहीं, किन्तु समान आयतन और धातु में कुछ अन्य धर्मों के साथ सम्मिलित हैं, (आ) कितने स्कन्ध, आयतन और धातुओं मे वे धर्म वियुक्त हैं जो समान स्कन्ध में सम्मिलित नहीं किन्तु समान आयतन और धातु में कुछ अन्य धर्मों के साथ सम्मिलित हैं।
- १२. मंयुक्त मे सम्मिलित और असम्मिलित (सम्पयुत्तेन संगहितं असंगिहितं) : (अ) कितने स्कन्ध, आयतन और धातुओं में वे धर्म मिम्मिलित हैं जो कुछ अन्य धर्मों से संयुक्त है (आ) कितने स्कन्ध, आयतन और धातुओं में वे धर्म असम्मिलित हैं जो कुछ अन्य धर्मों से संयुक्त हैं।
- १३. असम्मिलित मे संयुक्त और वियुक्त (असंगहितेन सम्प्रयुत्तं विष्पयुत्तं) : (अ) कितने स्कन्ध, आयतन और धातुओं से वे धर्म संयुक्त है, जो किन्हीं अन्य धर्मों के साथ समान स्कन्ध, आयतन और धातुओं में सिम्मिलित नहीं हैं (आ) कितने स्कन्ध, आयतन और धातुओं से वे धर्म वियुक्त हैं जो किन्हीं अन्य धर्मों के साथ समान स्कन्ध, आयतन और धातुओं में सिम्मिलित नहीं हैं।
- १४. वियुक्त मे सम्मिलित और असम्मिलित (विष्पयुत्तेन संगहितं असंगहितं) : कितने स्कन्ध, आयतन और धर्मों में वे धर्म सम्मिलित हैं, जो कुछ अन्य धर्मों से वियुक्त हैं, (आ) कितने स्कन्ध, आयतन और धर्मों से वे धर्म सम्मिलित नहीं हैं, जो कुछ अन्य धर्मों से वियुक्त हैं।

उपर्युक्त अध्यायों के विषय और शैली को अच्छी तरह हृदयंगम करने के लिए प्रत्येक में से एक-एक दो-दो प्रश्नोत्तरों को भी दे देना उपयुक्त होगा। अतः क्रमशः,

- (१) (अ) कितने स्कन्धों, आयतनों और धातुओं में रूप-स्कन्ध सम्मि-लित हैं ? १ स्कन्ध, ११ आयतन और ११ धातुओं में रूप-स्कन्ध सम्मिलित है।
- (आ) कितने स्कन्थों, आयतनों और धातुओं में रूप-स्कन्ध सम्मिलित नहीं है ? चार स्कन्थ, एक आयतन और सात धानुओं में रूप-स्कन्ध सम्मिलित नहीं है ।
- (इ) कितने स्कन्धों, आयतनों और धातुओं में वेदना-स्कन्ध सम्मिलित हैं ? एक स्कन्ध, एक आयतन और एक धातु में वेदना-स्कन्ध सम्मिलित है।
- (ई) कितने स्कन्धों, आयतनों और धातुओं में वेदना-स्कन्ध सम्मिलित नहीं है ? चार स्कन्ध, ग्यारह आयतन और १७ धातुओं में वेदना-स्कन्ध सम्मिलित नहीं है । आदि, आदि
- (२) (अ) कितने स्कन्धों, आयतनों और धातुओं में वे धर्म सम्मिलित नहीं हैं, जो चक्षु-आयतन....स्पृष्टव्यायतन और चक्षु-धातु....स्पृष्टव्याधतन और चक्षु-धातु....स्पृष्टव्याधतन धर्मों के साथ समान स्कन्ध में सम्मिलित हैं, किन्तु समान धातु और आयतन में सम्मिलित नहीं हैं ?

चार स्कन्धों, दो आयतनों और आठ धातुओं में वे सम्मिलित नहीं है।

(३) (अ) कितने स्कन्थों, आयतनों और धातुओं में वे धर्म सम्मिलित हैं, जो वेदना-स्कन्ध, संज्ञा-स्कन्ध, संस्कार-स्कन्ध, समुदय-सत्य, मार्ग-सत्य धर्मों के साथ समान स्कन्ध में सम्मिलित नहीं हैं, किन्तु समान आयतन और समान धातु में सम्मिलित है ?

तीन स्कन्धों, एक आयतन और एक धातु में वे सम्मिलित हैं, निर्वाण को छोड़कर !

(४) (अ) कितने स्कन्थों, आयतनों और घातुओं में वे धर्म सम्मिलित हैं, जो समुदय-सत्य, मार्ग-सत्य धर्मों के साथ उन समान स्कन्ध, आयतन और धातुओं में सम्मिलित हैं जो पुनः समुदय-सत्य, मार्ग-सत्य के साथ उनमें (स्कन्ध, आयतन और धातुओं में) सम्मिलित हैं। एक स्कन्ध, एक आयतन और एक धातु में वे सम्मिलित हैं।

(५) (अ) कितने स्कन्धों, आयतनों और धातुओं में वे धर्म सिम्मिलित नहीं हैं जो अन्य धर्मों के साथ उन्हीं स्कन्ध, आयतन और धातुओं में अ-सिम्मिलित हूं जो पुनः उन्हीं धर्मों के साथ उनमें (स्कन्ध, आयतन और धातुओं में) असिम्मिलित हैं ?

एक स्कन्ध, एक आयतन और सात धातुओं में वे अ-सिम्मिलित है।

(६) (अ) कितने स्कन्धों, आयतनों और धातुओं के साथ रूप-स्कन्ध संयुक्त हैं ?

किसी के साथ नहीं (क्योंकि स्वयं अपने माथ वह संयुक्त हो नहीं मकता और अन्य धर्म मानसिक है)

(आ) कितने स्कन्धों, आयतनों और धातुओं के साथ रूप-स्कन्ध संयुक्त नहीं है ?

चार स्कन्ध, एक आयतन और सात धातुओं के साथ वह संयुक्त नहीं है

(७) (अ) कितने स्कन्धों, आयतनों और धातुओं से वे धर्म वियुक्त हैं, जो उन धर्मों से, जो अन्य धर्मों के साथ संयुक्त हैं, वियुक्त हैं ?

चार स्कन्धों, एक आयतन और सात धातुओं से वे वियुक्त हैं, अंशतः एक आयतन और एक धातु से भी ।

(८) (अ) कितने स्कन्धों, आयतनों और धानुओं से वे धर्म संयुक्त हैं, जो उन धर्मों से जो रूप-स्कन्ध से वियुक्त हैं, संयुक्त हैं ?

किसी से नहीं।

(९) (अ) कितने स्कन्धों, आयतनों और धानुओं से वे धर्म संयुक्त हैं, जो उन धर्मों से जो वेदना-स्कन्ध, संज्ञा-स्कन्ध, संस्कार-स्कन्ध से सयुक्त हैं, संयुक्त हैं ?

तीन स्कन्धों, एक आयतन और सात धातुओं से वे संयुक्त हैं, अंशत: एक आयतन और एक धातु से भी ।

(१०) (अ) कितने स्कन्धों, आयतनों और धातुओं से वे धर्म वियुक्त हैं, जो उन धर्मों से जो रूग-स्कन्ध से वियुक्त हैं, वियुक्त हैं ? चार स्कन्धों, एक आयतन और सात धातुओं से वे वियुक्त है, अंशतः एक आयतन और एक धातु से भी ।

(११) (अ) कितने स्कन्धों, आयतनों और धातुओं से वे धर्म संयुक्त हैं जो समान स्कन्ध में सम्मिलित नहीं हैं किन्तु समुदय-सत्य और मार्ग-सत्य के साथ समान आयतन और धातुओं में सम्मिलित है ?

तीन स्कन्ध, एक आयतन और सात धातुओं से वे संयुक्त हैं, अंदानः एक स्कन्ध, एक आयतन और एक धातु से भी ।

- (आ) कितने स्कन्धों, आयतनों और धातुओं से वे धर्म वियुक्त हूं जो समान स्कन्ध में सम्मिलित नहीं किन्तु समुदय-सत्य और मार्ग-मत्य के साथ समान आयतन और समान धातुओं में सम्मिलित हूं? एक स्कन्ध, दस आयतन और दस धातुओं से वे वियुक्त हुँ, अंशतः एक आयतन और एक धातु से भी।
- (१२) (अ) कितने स्कन्थों, आयतनों और धातुओं में वे धर्म सम्मिलित हैं जो वेदनास्कन्ध, संज्ञा-स्कन्ध और संस्कार-स्कन्ध से संयुक्त हैं ?

तीन स्कन्धों, दो आयतनों और आठ धातुओं में वे सम्मिलित हे।

(आ) कितने स्कन्धों, आयतनों और धातुओं में वे धर्म सम्मिलित नहीं हैं जो वेदना-स्कन्ध से संयुक्त हैं ?

दो स्कन्धों, दस आयतनों और दस धातुओं में वे सम्मिलित नहीं हैं। (१३) (अ) कितने स्कन्धों, आयतनों और धातुओं में वे धर्म संयुक्त हैं जो -रूप-स्कन्ध के साथ समान स्कन्ध, आयतन और धातुओं में सम्मिलित नहीं हैं?

तीन स्कन्धों और अंशतः एक आयतन और एक धातु से वे संयुक्त हैं।

(आ) कितने स्कन्धों, आयतनों और धातुओं से वे धर्म वियुक्त हैं जो रूप-स्कन्ध के साथ समान स्कन्ध, आयतन और धातुओं में सम्मिलित नहीं हैं?

एक स्कन्ध, दस आयतन और दस धातुओं से वे वियुक्त हैं, अंशनः एक आयतन और एक धातु से भी ।

(१४) (अ) कितने स्कन्धों, आयतनों और धातुओं में वे धर्म सम्मिलित हैं जो रूप-स्कन्ध से वियुक्त हैं ?

चार स्कन्धों, दो आयतनों और धातुओं में वे सम्मिलित हैं।

(आ) कितने स्कन्धों, आयतनों और धानुओं में वे धर्म सम्मिलित नही हैं जो रूप स्कन्ध से वियुक्त हैं ?

एक स्कन्ध, दस आयतनों और दस धातुओं में वे सम्मिलित नहीं हैं। पुग्गलपञ्चित्ति <sup>1</sup>—

'पुग्गलपञ्ञानि' (पुद्गल-प्रज्ञप्ति) शब्द का अर्थ है पुद्गलों या ब्यक्तियों संबंधी ज्ञान या उनकी पहचान । 'पूग्गल-पञ्जात्ति' में व्यक्तियों के नाना प्रकारों का वर्णन किया गया है। विषय या वर्णन-प्रणाली की दिष्ट से इस ग्रन्थ का अभिवम्म की अपेक्षा स्तन्त से अधिक घनिष्ठ संबंध है । व्यक्तियों का निर्देश यहाँ धम्मों के माथ उनके संबंध की दृष्टि से नहीं किया गया है. जो अभिधम्म का विषय है । बल्कि अंगुत्तर-निकाय की शैली पर, बुढ़-बचनों का आश्रय लेकर, या कहीं उनको अधिक स्पष्ट करने की दृष्टि से, या उनकी व्याच्या-स्वरूप, गुण, कर्म और स्वभाव के विभाग के अनुसार व्यक्तियों के नाना स्वरूपों को वर्गबद्ध किया गया है, जो मुल बृद्ध-धर्म के नैतिक दृष्टिकोण को समभने के लिए बहुत महत्वपूर्ण है। संपूर्ण ग्रन्थ में दस अध्याय है, जिनमें प्रथम में एक-एक प्रकार के व्यक्तियों का निर्देश है, दूसरे में दो-दो प्रकार के और इसी प्रकार कमना बढ़ते हुए दसवें अध्याय में दस-दस प्रकार के व्यक्तियों का निर्देश है। चार आर्य-श्रावक, पृथग्जन, सम्यक् सम्बुद्ध, प्रत्येक बुद्ध, जैक्ष्य, अजैक्ष्य, आर्य, अनार्य, स्रोत आपन्न, सकृदागामी, अनागामी अर्हत. आदि के रूप में व्यक्तियों का विभाजन, जो मुनों में जीवन-शद्धि के स्वरूप और उसके विकास को दिखाने के लिए किया गया है, यहाँ क्रिक गणनाबद्ध रूप में मंगृहीत कर दिया गया है। कुछ-एक उदाहरण पर्याप्त होंगे--

१. डा० मॉरिस द्वारा रोमन लिपि मे सम्पादित एवं पालि टैक्स्ट् सोसायटी (१८८३) द्वारा प्रकाशित । इसका अंग्रेजी अनुवाद 'दि डैजिगनेशन ऑव ह्यूमन टाइप्स' शीर्षक से डा० विमलाचरण लाहा ने किया है, जो पालि टैक्स्ट् सोसायटी, लन्दन (१९२३) द्वारा प्रकाशित किया गया है। नागरी-संस्करण और हिन्दी अनुवाद अभी होने बाकी हैं। इस ग्रंथ के बरमी , सिहली और स्यामी संस्करण उपलब्ध हैं। महास्थिवर ज्ञानातिलोक ने इस ग्रन्थ का जर्मन भाषा में अनुवाद किया है, ब्रेसलो, १९१०।

## एक-एक प्रकार के व्यक्तियों का वर्गीकरण

१ कौनसा व्यक्ति 'पृथग्जन' (पुथुज्जनो-प्राकृत मनुष्य-सांसारिक मनुष्य) है ?

जिसके प्रथम तीन संयोजन (मानसिक बन्धन) प्रहीण नही हुए और न जो उनके प्रहीण करने के मार्ग में ही संलग्न है, वही व्यक्ति 'पृथग्जन' है।

२. कौन सा व्यक्ति अनागामी है ?

जो व्यक्ति प्रथम पाँच संयोजनों का विनाश करने के बाद किसी उच्चतर लोक में जन्म लेता है जहाँ उसकी निर्वाण-प्राप्ति निश्चित हो जाती है और जहाँ से वह लौटकर फिर इस लोक में नहीं होता, वही व्यक्ति अनागामी है।

## दो-दो प्रकार के व्यक्तियों का वर्गीकरण

- कौन सा व्यक्ति भीतरी संयोजनों से वंधा हुआ है ?
- जिसके प्रथम पाँच संयोजन अभी नष्ट नहीं हुए, वही व्यक्ति भीतरी संयो-जनों से वंघा हुआ है ।
  - २. कौन मा व्यक्ति बाहरी संयोजनों से वंधा हुआ है ?

जिसके अंतिम पाँच संयोजन अभी नष्ट नहीं हुए, वहीं व्यक्ति बाहरी संयो-जनों में बंधा हुआ हैं।

## तीन-तीन प्रकार के व्यक्तियों का वर्गीकरण

१. कोन सा व्यक्ति काम-वासना संबंधो आसक्ति और भव-वासना संबंधी आसक्ति से विमुक्त नहीं है ?

स्रोत आपन्न और सकृदागामी, ये दो व्यक्ति काम-वासना संबंधी आसिन्त और भव-वासना संबंधी आसिवत से विमुक्त नहीं हैं।

२. कौन सा व्यक्ति काम-वासना संबंधी आसक्ति से विमुक्त हैं, किन्तु भव-वासना सबयो आसक्ति मे विमुक्त नहीं है ?

अनागामो—यह व्यक्ति काम-वासना संबंधी आसक्ति से विमुक्त है, किन्तु भव-वासना संबंधी आसक्ति से विमुक्त नहीं है। ३. कौन सा व्यक्ति काम-वासना संबंधी आसक्ति और भव-वासना संबंधी आसक्ति, इन दोनों प्रकार की आसक्तियों से विमुक्त है ?

अर्हत्—यह व्यक्ति काम-वासना संबंधी आसक्ति और भव-वासना-संबंधी आसक्ति इन दोनों आसक्तियों से विमुक्त हैं।

## चार-चार प्रकार के व्यक्तियों का वर्गीकरण

- १. कौन सा व्यक्ति उस बादल के समान है जो गरजता है पर वरसता नहीं ? जो कहता बहुत है पर करता कुछ नहीं—यही व्यक्ति उस बादल के समान है जो गरजता है पर बरसता नहीं ।
- २. कौन सा व्यक्ति उस बादल के समान है जो बरसता है, पर गरजना नहीं ?

जो करता है, पर कहता नहीं, ऐसा व्यक्ति उस बादल के समान है जो बर-मता है पर गरजता नहीं।

३. कौन सा व्यक्ति उस बादल के समान है जो गरजता भी है और बरसता भी है ?

जो कहता भी है और करता भी है, वही व्यक्ति उस बादल के समान है जो गर-जता भी है और बरसता भी है ।

४. कौन सा व्यक्ति उस वादल के समान है जो गरजता भी नहीं और बरसता भी नहीं ?

जो न कहता है और न करता है,वही व्यक्ति उस बादल के समान है जो गरजता भी नहीं और बरसता भी नहीं।

इसी वर्गीकरण का एक और सुन्दर उपमा के द्वारा व्यक्तियों के चार प्रकार का विभाजन देखिए---

१. कौन सा व्यक्ति उस चूहे के समान है जो अपने विल तो खोदकर तैयार करता है, किन्तु उसमें रहता नहीं ?

जो व्यक्ति सुत्त, गाथा, उदान, जातक आदि ग्रन्थों का अभ्यास तो करता है किन्तु चार आर्य सत्यों का स्वयं साक्षात्कार नहीं करता, वही व्यक्ति उस चूहे के समान है जो अपना बिल तो खोदकर तैयार करता है, किन्तु उसमें रहता नहीं। २. कौन सा ब्यक्ति उस चूहे के समान है जो बिल में रहता है किन्तु उसे स्वयं स्रोदकर तैयार नहीं करता ?

जो सुन्न, गाथा आदि का अभ्यास तो नहीं करता, किन्तु चार आर्य सत्यों का साक्षात्कार कर लेता है वही व्यक्ति उस चूहे के समान है जो बिल में तो रहता है, किन्तु उसे स्वयं खोदकर तैयार नहीं करता।

३. कौन सा व्यक्ति उस चूहे के समान है जो बिल को स्वयं खोदकर तैयार भी करता है और उसमें रहता भी है ?

जो मुत्त, गाथा आदि का अभ्यास भी करता है और चार आर्य सत्यों को साक्षा-हकार भी करता है ।

४. कौन सा व्यक्ति उस चूहे के समान है जो न बिल को खोदता है न उसमें रहता है ?

जो न मुत्त, गाथा आदि का अभ्यास करता है और न चार आर्य-सन्यों का मा-साक्षात्कार ही करता है ।

इसी प्रकार आगे के अध्यायों में कमशः पाँच-पाँच, छै-छै, सात-सात, आठ-आठ, नौ-नौ और दस-दस के वर्गीकरणों में व्यक्तियों का वर्णन किया गया है। यद्यपि सुत्त-पिटक से नवीन या मौलिक तो यहाँ कुछ नहीं है, फिर भी उपमाएँ कहीं-कहीं बड़ी सुन्दर हुई है। संख्याबद्ध वर्गीकरणों की ऊपरी कृत्रिमता होते हुए भी 'पुग्गल- पञ्जत्ति' के विवरण नैतिक तत्वों की भित्ति पर आश्रित हैं, अतः वे आधुनिक विद्यार्थी के लिए भी अध्ययन के अच्छे विषय है।

### कथावत्धु व

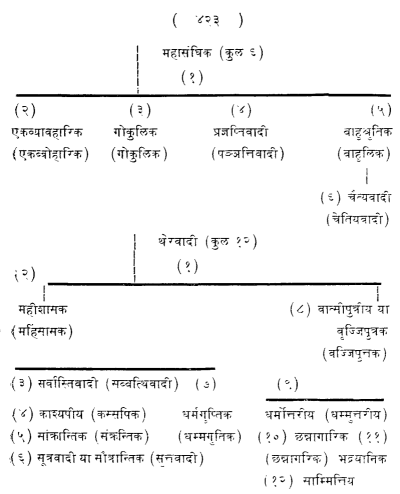
जैसा दूसरे अध्याय में दिखाया जा चुका है, अशोक के समय (तीसरी शताब्दी ईसवी पूर्व) तक आते-आते मूल बुद्ध-धर्म १८ भिन्न-भिन्न सम्प्रदायों या निकायों में बट चुका था। अशोक ने लगभग २४६ ई० पू० जब पाटलिपुत्र की सभा को

१. ए० सी० टेलर द्वारा सम्पादित एवं पालि टैक्स्ट् सोसायटी, लंदन, द्वारा सन् १८९४ एवं १८९७ में रोमन लिपि में प्रकाशित। 'पॉइन्ट्स ऑव कन्ट्रोवर्सी और सबजैक्ट्स ऑव डिस्कोर्स' शीर्षक से शॉ जैन आँग एवं श्रीमती रायस

बुलाया तो उसके सभापति स्थविर मोग्गलिपुत्त तिस्स ने इन्हीं १८ सम्प्रदायों में से एक (थेरवाद-स्थविरवाद) को मृल बुद्ध-धर्म मान कर बाकी १७ के दार्श-निक सिद्धांतों का निराकरण किया और अपने समाधानों को 'कथावत्थ-पकरण' नामक ग्रंथ में रख दिया जो उसी समय से अभिधम्म-पिटक का एक अंद्र माना जाने लगा। कथावत्यु में केवल दार्शनिक सिद्धांतों का खंडन है। किन-किन सम्प्र-दायों के वे दार्शनिक सिद्धान्त थे, इसका उल्लेख वहाँ नहीं किया गया है। यह कमी उसकी अट्ठकथा (पाँचवीं शताब्दी) ने पूरी कर दी है। इस अट्ठकथा के वर्णना-नुसार भगवान् वृद्ध के महापरिनिर्वाण के १००वर्ष बाद विज्जपूत्तक भिक्षुओं ने संघ के अनुशासन को भंग कर 'महासंघिक' नामक सम्प्रदाय की स्थापना की। इसो सम्प्रदाय को पांच बाखायें बाद में और हो गई । इस प्रकार कुळ मिलाकर महामंधिकों के ६ सम्प्रदाय हो गए, जिनके नाम थे, महासंधिक, एकब्बोहारिक, नोकुलिक, पञ्जत्तिवादी, बाहुलिक और चेतियवादी । प्रथम संगीत में स्थिवरों (वृद्ध भिक्षुओं) ने मूल वृद्ध-धर्म के जिस स्वरूप को स्वीकार किया था उसका नाम 'थेरवाद' (स्थविरवाद) पड़ गया था और इस थेरवाद के भी अशोक के समय तक आते-आते कल मिलाकर १२ सम्प्रदाय हो गये थे, जो इस प्रकार थे, थेरवादी, महिसासक, विज्जिपूत्तक, सञ्बत्थवादी, धम्मगुत्तिक, धम्मनुरिय, छन्नागरिक, भद्रयानिक, सामित्तिय, कस्सपिक, संकन्तिक, और सुत्तवादी । कथावत्थ-अटठकथा के अनुसार यह शाखा-भेद इस प्रकार दिखाया जा सकता है<sup>९</sup> ---

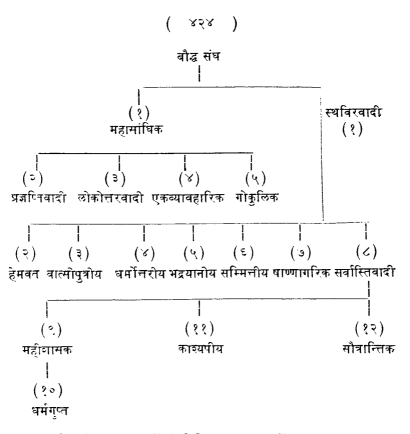
डेविड्स् द्वारा अंग्रेजी में अनुवादित एवं पालि टैक्स्ट् सोसायटो (लंदन, १९१५) द्वारा प्रकाशित। बरमी, सिहली एवं स्यामी संस्करण उपलब्ध हैं। देवनागरी में न संस्करण हैं ओर न अनुवाद!

१. देखिये ज्ञानातिलोक : गाइड थ्रू दि अभिधम्म-पिटक, पृष्ठ ३६; राहुल सांकृत्यायन : विनय-पिटक (हिन्दी अनुवाद) भूमिका, पृष्ठ १, उन्हीं की पुरातत्व निबन्धावली, पृष्ठ १२१; 'दीपवंस' के अनुसार और 'महावंस' ५।२-११ के अनुसार भी बिलकुल यही विभाग है, देखिये राहुल सांकृत्यायन हारा द्वारा सम्पादित अभिधर्म-कोश, भूमिका, पृष्ठ ४; देखिये जर्नल आंव रॉयल एशियाटिक सोसायटी १८९१, तथा जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट् सोसायटी (१९०४-०५) (दि सैक्ट्स् ऑव दि बुद्धिस्ट्स्)



सर्वास्तिवादी परम्परा में इन सम्प्रदायों का विकास कुछविभिन्नढंग से दिखाया गया है । उदाहरणतः वसुमित्र-प्रणीत 'अष्टादश-निकाय-शास्त्र' के अनुसार १८ सम्प्रदायों का विभागीकरण इस प्रकार है १——

१. देखिये राहुल सांकृत्यायन द्वारा सम्पादित 'अभिधर्मकोश', भूमिका, पृष्ठ ५, एवं उन्हीं का विनय-पिटक (हिन्दी-अनुवाद), भूमिका, पृष्ठ १-२; नागार्जुन के माध्यमिक सूत्रों के भाष्यकार,चन्द्रकीर्ति के पूर्वगामी, आचार्य भव्य के वर्णनानुसार भी १८ सम्प्रदायों के विकास का यही क्रम है। केवल उन्होंने



उपर्युक्त दोनों परम्पराओं की विभिन्नताएं वास्तव में इन सम्प्रदायों के अनि-रिचत इतिहास के कारण हैं। यदि कथावत्थु में इन सम्प्रदायों के विषय में भी कुछ कह दिया जाता तो बौद्ध धर्म के इतिहास-जिज्ञासुओं का काम सरल हो जाता । किन्तु धम्मवादी स्थविर मोग्गलिपुन्त तिस्स ने इसके लिए अवकाश नहीं दिया।

गोकुलिक (कुक्कुलिक) शाला को महासांघिकों से तथा षाण्णागारिक (छन्नागारिक) शाला को स्थविरवादियों की परम्परा से वियुक्त कर दिया है। देखिये बुद्धिस्टिक स्टडीज, पृष्ठ ८३१-३२; 'महावंस', 'कथावत्थु', वसुमित्र और भव्य इन चारों स्रोतों के आधार पर १८ सम्प्रदायों के शाला-भेद के तुलनात्मक अध्ययन के लिए देखिये बुद्धिस्टक स्टडीज, पृष्ठ ८२७ पर दी हुई महत्त्वपूर्ण तालिका।

उनकेलिएविचारव्यक्तियोया सम्प्रदायोंमेअधिक महत्वपूर्णथे।भारतीयज्ञानियों की परम्परा के यह अनुकूल ही है। किन्तु इस अभाव के कारण इन सम्प्रदायों का इति हास भो अनिश्चित ही रह गया है। स्थविरवादी परम्परा की मान्यता, जैसा उपर दिखाया जा चुका है, कथावत्थु की अट्ठकथा पर आश्रित है जो स्वयं पाँचवीं शताब्दी ईसवी कीरचनाहोनेकेकारणउतनीप्रामाणिक नहीं मानी जा सकती । फिर भी जो वस्तु निह्चित मानी जा सकती है वह यह है कि अशोक के बौद्ध धर्म ग्रहण कर लेने के समय उपर्युक्त अठारह सम्प्रदाय विद्यमान थे । अशोक के द्वारा पुजित किये जाने पर ये और भी बढ़ने लगे। शास्ता का वास्तविक उपदेश क्या था, यह कुछ भी जान न पड़ने लगा । परिणामतःपाटलिपुत्र मे एकसंगीतिबुलाई गई । इस सभा के सभापति थे स्थविर मोग्गलिपुत्त तिस्स । उन्होंने उपर्युक्त सम्प्रदायों में से केवल विश्द्ध स्थविरवाद को तो बुद्ध का मन्तब्य अथवा 'विभज्जवाद' माना और गेप को बुद्ध के मत से बाहर माना । इसी समय से सर्वास्तिवाद आदि सम्प्रदाय, जो अब तक स्थविरव।दियों की हो शाखा माने जाते थे, अब अलग हो गये। अतः हम कह सकते हं कि अशोक के समय तक बद्ध-मन्तव्य अथवा 'विभज्यवाद' जिस नाम से व्यवहत होता रहा , वह और उसकी परम्परा 'स्थविरवाद' में निहित है । इसी स्थविरवाद के समर्थन की दृष्टि से शेष १७ सम्प्रदायों के मन्तव्यों का खंडन 'कथावत्थु' में किया गया है ।

'कथावत्थु' में विरोधी १७ सम्प्रदायों के सिद्धान्तों को प्रश्नात्मक ढंग से पहले पूर्वपक्ष के रूप में उपस्थित किया गया है, फिर स्थिवरवादी दृष्टिकोण से उनका खंडन किया गया है। सिद्धान्तों के पूर्वापर -सम्बन्धी निर्वाचन में किसी निश्चित नियम का पालन नहीं किया गया। सिद्धान्तों को मानने वाले सम्प्रदायों का तो उसमें नामोल्लेख भी नहीं है, यह हम पहले ही कह चुके हैं। कुल मिलाकर 'कथावत्थु' में विरोधी सम्प्रदायों के २१६ मिद्धान्तों का खंडन हैं, जो २३ अध्यायों में विभक्त किये गये है। कुछ विद्धानों का कथन है कि इस ग्रंथ मेंन केवल अशोककालीन सिद्धान्तों का ही खंडन है, बिल्क कुछ बाद के सम्प्रदायों और सिद्धान्तों का भी खंडन सम्मिलित है। अतः उनके मत में इस ग्रंथ में कई अंश ईसा की पहली बतावदी तक जोड़े जाते रहे । इस ग्रंथ में प्राचीन अर्थात् अशोक के समय में प्रच

१. देखिये राहुल सांकृत्यायन : पुरातत्त्व निबन्धावली, पृष्ठ१३०; ज्ञानातिलोक; गाइड थ्रू दि अभिधम्म पिटक, पृष्ठ ३७-३८

िलत मिद्धान्तो में से तो आठ का खंडन प्रस्तुत किया गया है, जिनमें मे दो तो महा-सांघियों के सम्प्रदाय हँ, यथा (१) महासांघिक (चतुर्थ शताब्दी ईसवी पूर्व)तथा गोकुलिक (चौथी शताब्दी ईसवी पूर्व) और छह सम्प्रदाय स्वयं स्थविरवादियों के हैं, यथा (१) भद्रयानिक (तोसरी शताब्दी ईसवी पूर्व) (२) महीशासक (चौथी शताब्दी ईसवी पूर्व) (३) वात्सीपुत्रीय (चौथी शताब्दी ईसवी पूर्व) (४) मर्वास्तिवादी (चौथी शताब्दी ईसवी पूर्व) (५) माम्मित्तिय (चौथी शताब्दी इंसवी पूर्व, तथा (६) विजित्रुत्तक (चौथी शताब्दी ईसवी पूर्व) १। इनके अलावा कुछ अर्वाचीन सिद्धान्तों का भी खंडन कथावत्यु में मिलता है। ये सम्प्रदाय भी आठ हैं, यथा, (१) अन्धक (२) अपरशैलीय (३) पूर्वशैलीय (४) राज-गिरिक (५) मिद्धार्थक (६) वैपुल्य (वेतुल्ल) (७) उत्तरापथक और (८) हेतुवादी <sup>२</sup>। यदि स्वयं कथावत्थमें इन सम्प्रदायों का नामोल्लेख होता तब तो यह माना जा सकता था कि उसके जो अंश इम अर्वाचीन सम्प्रदायों के सिद्धान्तों का जंडन करते हैं वे अशोक केकाल केबाद की रचना हैं। किन्तु वहाँ तो सिर्फ सिद्धान्तों का खंडन है, सिद्धान्तों को निश्चित सम्प्रदायों के साथ वहाँ नहीं जोडा गया है। यह कामतो ताँचवी शताब्दी में लिखी जाने वाली उसकी अट्टकथा ने ही किया है। अनः इससे यही निश्चित निष्कर्प निकल सकता है कि जब कथावत्थ के विचा-रक ने विरोधी मिद्धान्तों का खंडन किया था तब वे बौद्ध वाय-मंडल में विच्छिन्न राङ्काओं के रूप में प्रवाहित अवस्य हो रहे थे, किन्तू निश्चित सम्प्रदायों के साथ उनका अभी संबंध स्थापित नहीं हुआ था। संभव है कही कही व्यक्ति इनका उपदेश दे रहे हों या शंकाओं के रूप में उपस्थित कर रहे हों। बाद मे चलकर इन्हीं में से निश्चित संप्रदायों का अविर्भाव हो गया, जैसा धर्म और दर्शन के इति-हास में अक्सर होता है । जिस समय कथावत्थु को अट्टकथा लिखीगई

१. ज्ञानातिलोकः गाइड थ्रू दि अभिथम्म-पिटक, पृष्ठ ३८; राहुल सांकृत्यायनः पुरातत्त्व निबन्धावली, पृष्ठ १३०

२. महावंस ५।१२-१३ में भी हैमवत, राजगृहिक, सिद्धार्थक, पूर्वशैलीय, अपर-शैलीय और वाजिरीय, इन छः सम्प्रदायों को अशोक के उत्तरकालीन माना गया है। अतः ज्ञानातिलोक ः गाइड श्रू दि अभिधम्स-पिटक, पृष्ठ ३८ एवं राहुल सांकृत्यायन ः पुरातत्व निबन्धावली, पृष्ठ १२०, का इनको उत्तरकालीन ठहराना युक्ति-युक्त ही जान पड़ता है।

पाँचवीं शताब्दी ईसवी) उस समय तक इन संप्रदायों का स्वरूप निश्चित हो चुका था और वे बौद्ध परस्परा में प्रतिष्ठा पा चुके थे। यही कारण है कि अट्ठकथाकार (महास्थिवर बुद्धघोष) ने कथावत्थु में खंडन के लिए प्रस्तुत जिन जिन सिद्धांतों की समता अपने काल में प्रचलित या परस्परा से प्राप्त संप्रदायों की मान्यताओं के साथ देखी, उन्हें उनके साथ संबंधित कर दिया है। अतः हम उन विद्वानों (विशेषतः राहुल सांकृत्यायन और ज्ञानातिलोक) के मत से सहमत नहीं हैं जो कथावत्थु के कितपय अंशों को अशोक के काल से बाद की रचना मानते हैं। जैसा हम अभी स्पष्ट कर चुके हैं, सिद्धांत संप्रदायों की उपेक्षा अधिक प्राचीन हैं और संप्रदायों का नामोल्लेख कथावत्थु में है नहीं। अतः वह निष्चय ही अपने संपूर्ण रूप में अशोककालीन रचना है और उस काल के भिक्षु-संघ में स्फुट रूप से प्रचलित नाना मिथ्या धारणाओं और शकाओं के निराकरण के द्वारा मूल वृद्ध-धर्म के स्वरूप को स्पष्ट करने का वह प्रयत्न करती है। बाद में इन्हीं (स्थिवरवादो दृष्टिकोण से) मिथ्या धारणाओं और शंकाओं ने विक-मित होकर विभिन्न निश्चत संप्रदायों और उपमंप्रदायों का रूप धारण कर लिया, जिनका साक्ष्य उसकी अट्ठकथा देनी है।

'कथावत्थु' के २१६ शंका-समाधान २३ अध्यायो में विभक्त है, यह अभी कहा जा चुका है। इनमें से कई समाधान दार्शनिक दृष्टि से बड़े महत्व के हैं। बुड़ के दर्शन की मनमानी व्याख्या पहले के युगों में भी बहुत की जा चुकी है और आज भी बहुत की जाती है। तथाकथित ब्राह्मण-दार्शनिक यदि इस दिशा में मार्ग-भ्रष्ट हुए हैं तो उनसे कम बौद्ध दार्शनिक भी नहीं। महापंडित राहुल सांकृत्यायन ने ठीक ही सर राधाकृष्णन् के उस प्रयन्न की हँमी उड़ाई है और उसे 'बाल-धर्म' (भारी मूर्खना) निश्चित कर दिया है जो उन्होंने बुद्ध को उपनिपद् के आत्मवाद का प्रचारक सिद्ध करने के लिए किया है। पियदि मनीपी राधाकृष्णन् कथावत्थु के प्रथम अध्याय के प्रथम शंका-समाधान में ही स्पष्ट इस विषयक स्थविरवादी दृष्टिकोण की सम्यक् अव-वारणा कर लेते तो वे मूल बुद्ध-दर्शन के साथ आत्मवाद या अन्य ऐसी किसी

१. देखिये महापंडित राहुल सांकृत्यायन का दर्शन-दिग्दर्शन, पुष्ठ ५३०-३२

चीज को इस प्रकार अनिधकृत रूप से मिलाने का प्रयत्न नहीं करते । इसी प्रकार यदि मनीषी महापंडित भी इस बात की सम्यक् अनुभूति कर लेते कि 'महाशून्यवादी' वेतुल्यकों (वैपुल्यकों) की स्थविरवादियों ने 'कथावन्थु' में क्या खबर ली है, तो वे नागार्जुन आदि उत्तरकालीन वौद्ध दार्शनिकों को, जिन्होंने निषेधात्मक दिशा में ही अधिक पदार्पण किया है, बुद्ध-मन्तव्यों के एकमात्र सच्चे व्याख्याता होने का श्रेय प्रदान नहीं करते । बुद्ध-मत सभी अतियों से बाहर जाता है, सभी मत-वादों मे ऊपर उठता है । आत्मवाद और अनात्मवाद, ईश्वरवाद और अनीश्वरवाद, भौतिकवाद और विज्ञानवाद, शाश्वतवाद और ग्रशाश्वतवाद सभी इन अतियों और मतवादों के ही स्वरूप है । बुद्ध की दार्शनिक परिस्थित संबंधी हमारी बहुत सी शंकाओं का निर्मूलन स्वयं बुद्ध-वचनों के बाद 'कथावत्थु' में बड़े अच्छे ढंग से होता है। बाद में मिलिन्द-पञ्ह (प्रथम शताब्दी ईसवी पूर्व) में भी इस प्रकार का प्रयत्न किया गया है, किन्तु उसका महत्व 'कथावत्थु' के बाद ही है । अब हम कथावत्थु में निरुक्त विषय-वस्नु का संक्षेप में दिग्दर्शन करेंगे ।

# कथावत्थु में निराकृत सिद्धान्तों की सूची पहला अध्याय

- १. क्या जीव, सत्व या आत्मा की परमार्थ-सत्ता है ? विज्जिपुत्तक और सम्मितिय भिक्षुओं का विश्वास था कि 'हैं' । स्थिविरवादी दृष्टिकोण से इसका विस्तृत खंडन किया गया है ।
- २. क्या अर्हत्व की अवस्था से अर्हत् का पतन संभव है ? सिम्मितियः, विज्ञपुत्तक, सब्बित्थिवादी और कुछ महासंधिक भिक्षुओं का विश्वास था कि यह संभव है। स्थिविरवादियों ने स्रोत आपन्न, सक्वागामी और अनागामी के विषय में तो यह माना है कि वे अपनी-अपनी अवस्थाओं से पतित होकर फिर सांसारिक वन सकते हैं, किन्तु अर्हत् का पतन तो असंभव है।
- क्या देवताओं में ब्रह्मचर्य की प्राप्ति संभव है ? सम्मितिय भिक्षु कहते थे कि 'नहीं'। स्थिविय्वादी दृष्टिकोण में कहा गया है कि सम्मितिय भिक्षुओं

को ब्रह्मचर्य का अर्थ समभने में ही भ्रम हो गया है। भिक्षु-जीवन (ब्रह्मचर्य) के स्वर्ग में न होते हुए भी पिवत्र-जीवन (ब्रह्मचर्य) का अभ्यास करने में तो देवता स्वतन्त्र ही हैं। अतः स्थिवरवादियों के अनुसार देवताओं में भी ब्रह्मचर्य की प्राप्ति संभव है।

- ४. क्या चित्त-संयोजनों (मानसिक-बन्धनों) का विनाश विभागशः होता है ? सम्मितियों का विश्वास था कि स्रोत आपन्न व्यक्ति दुःख और दुःच-समु-दय का ज्ञान प्राप्त कर, प्रथम तीन चित्त-बन्धनों के केवल कुछ अंशों को उच्छिन्न करता है और बाकी अंशों को अधिक ऊँची अवस्थाओं को प्राप्त करने के बाद उच्छिन्न करता है। स्थविरवादियों का इसके विपरीत तर्क यह है कि इस प्रकार एक ही व्यक्ति को विभागशः स्रोत आपन्न और विभागशः स्रोत आपन्न और विभागशः स्रोत आपन्न नहीं भी मानना पड़ेगा। सम्मितियों ने अपनी स्थिति के समर्थन के लिए बुद्ध-वचन को उद्धृत किया है, किन्तु स्थविरवादियों ने दूसरा बुद्ध-वचन उद्धृत कर उनकी स्थिति को स्वीकार नहीं किया है।
- ५. क्या संसार में रहते हुए भी कोई मनुष्य राग और द्वेष से मुक्त हो सकता है ? सम्मतियों का विश्वास था कि हो सकता है । स्थविरो ने इसे स्वोकार नहीं किया ।
- ६. क्या सब कुछ है ? (सब्बं अत्थि ?) सब्बत्थिवादियों (सर्वास्तिवा-दियों) का विश्वास था कि भूत , वर्तमान और भविष्यत् के सभी भौतिक और मानसिक धर्मों की सत्ता है । स्थिवरवादियों के मतानुसार अतीत समाप्त .हां चुका, भविष्यत् अभी उत्पन्न नहीं हुआ, केवल वर्तमान ही की सत्ता है ।
  - ७. सिद्धान्त छह का ही पूरक है।
- ८. क्या यह सत्य है कि भूत, और भिवष्यत् की कुछ वस्तुओं का अस्तित्व है और कुछ का नहीं? कस्सिपिक भिक्षु कहते थे कि अतीत भी अंशतः वर्तमान मे विद्यमान है और जिन भिवष्य के पदार्थों के होने का हम दृदृ निश्चय कर सकते हैं उनकी भी सत्ता मान सकते हैं। स्थिवरों ने इसे स्वीकार नहीं किया है।
  - ९. क्या सभी पदार्थ स्मृति के आलम्बन हं ? अन्धकों का ऐसा विश्वास था,किन्तु स्थिवरों ने इसका खंडन किया है।

१०. क्या भूत, वर्तमान और भविष्यत् के पदार्थों का अस्तित्व एक प्रकार से हैं और दूसरे प्रकार से नहीं ? अन्धकों का ऐसा विश्वास, किन्तु स्थिवरो द्वारा खंडन ।

### दूसरा अध्याय

- ११. क्या अर्हत् का वोर्य-पतन सम्भव है ? पूर्वर्शैलीय और अपरशैलीय भिक्षुओं का विश्वास था कि भोजन-पान के कारण यह सम्भव है । स्थिविरों ने इसे नहीं माना है ।
- १२-१४. क्या अर्हत् के अज्ञान और संशय हो सकते हैं और दूसरों से वह परा-जित किया जा सकता है ? पूर्वगैलीय भिक्षओं का विश्वास था कि लैं किक ज्ञान के विषय में यह सर्वथा सम्भव हैं। स्थविरों ने इसका विरोध नहीं किया, किन्तु अर्हत् को कभी भी अविद्या या विचिकित्सा हो सकती है इसे उन्होंने नहीं माना।
- १५. क्या ध्यानावस्था में वाणी-व्यापार भी सम्भव है ? पूर्वशैळीय भिक्षो का ऐसा विश्वास, किन्तू उसका निराकरण ।
- १६. क्या 'दुःख' 'दुःख' कहने से स्रोत आपिन आदि चार ब्रह्मचर्य की अवस्थाओं की प्राप्ति हो सकती हैं ? पूर्वशैलीय भिक्षओं के इस मिथ्या विश्वास का निराकरण ।
- १७. क्या कोई चित्त-अवस्था सम्पूर्ण दिन भर रह सकती है ? अन्धकों के इम विश्वाम का निराकरण।
- १८. क्या सभी संस्कार तप्त, दहकते हुए अंगारों के समान है ? भगवान् के एक वचन के अनुसार गोकुलिक भिक्षु सभी संस्कारों को दुःख-मय ही मानते थे। स्थविरवादियों ने क्षणिक सुखमय संस्कारों की भी सन्ता मानी है।
- १९. क्या बद्धाचर्य की चार अवस्थाओं (स्रोत आपित्त आपित् का साक्षात्कार विभागवा होता है। अन्धक, सब्बित्थवादी, सिम्मितिय और भद्रयानिक भिक्षुओं का ऐसा ही विश्वास । स्थविरवादियों का मत सिद्धान्त-संस्कृत ४ के समान ।

- २०. क्या बुद्ध का लोकोत्तर व्यवहार (वोहार-वाणी) जैसी कोई चीज है अन्धक भिक्षु मिल्भिम-निकाय के एक वचन के आधार पर ऐसा ही मानते थे। स्थिवरवादो मतानुसार ब्रह्मचर्य-संलग्न चित्त और निर्वाण ही लोकोत्तर है।
- २१. क्या दुःख-विमुक्ति भी दो है और निर्वाण भी दो ? महीशासक और अन्ध्रक भिक्षु कहते थे कि ऐसा ही है। एक दुःख-विमुक्ति है चिन्तन या प्रतिसंख्यान (पिटसंखा) के द्वारा प्राप्त को हुई। और दूसरी उसके विना। इसी प्रकार एक निर्वाण है प्रतिसंख्यान के द्वारा प्राप्त किया हुआ और दूसरा उसके विना। इसका निराकरण किया गया है।

#### तीसरा अध्याय

- २२-२३. क्या तथागत के दस बल उनके शिष्यों को भी प्राप्त हो सकते हैं ? अन्थकों की मान्यता इसके पक्ष में।
- २४. क्या विमुक्त होता हुआ मन लोभ-ग्रस्त होता है ? अन्थकों का विज्वास था कि अर्हत्त्व प्राप्त कर लेने पर ही लोभ मे पूर्णतः विमुक्ति मिलती है ।
- २५. क्या विमुक्ति कमशः किया के रूप में होने वाली वस्तु है।
- २६. क्या स्रोत आपन्न का मत-वाद सम्बन्धी बन्धन नष्ट हुआ रहता है । अन्यक और सम्मितियों की ऐसी ही मान्यता थी । स्थिविरवादी मत्त मध्यमार्गीय दृष्टिकोण ले लेता है अर्थात् उसकी मान्यता है कि स्रोत आपन्न का मत-वाद सम्बन्धी बन्धन टूटने लगता है किन्तु पूर्णतः टूट चुका हुआ नहीं होता।
- २ ७. क्या स्रोतापन्न को श्रद्धेन्द्रिय आदि इन्द्रियों (जीवन-शक्तियों) की प्राप्ति हो जाती है ? अन्धकों का ऐसा ही विश्वास ।
- २८-२९. क्या चर्म-चक्षु दिव्य-चक्षुओं में परिवर्तित हो सकते है, यदि उनका आधार कोई मानसिक धर्म हो । अन्धकों की ऐसी हो मान्यता ।
- ३०. क्या दिक्य-चक्षु प्राप्त कर लेना कर्म के स्वरूप को समफ लेनाही है ?
- ३१. क्या देवताओं में संयम पाया जाता है ?
- इ॰. क्या अचेतन प्राणी (असञ्जा-मत्ता) भी विज्ञान (चित्त) से युक्त होते हैं ?

अन्धकों का विश्वास था कि विना चित्त के पुनर्जन्म नहीं होता। अतः कम से कम मृत्यु और पुनर्जन्म के क्षण में अचेतन प्राणियों के भी विज्ञान होता है।

्३३. क्या नैवसंज्ञानासंज्ञायतन में विज्ञान उपस्थित नहीं रहता ? अन्धकों का विश्वास कि नहीं रहता।

#### चौथा अध्याय

- ३४. क्या गृहस्थ भी अर्हत् बन सकता है ? उत्तरापथकों का विश्वास ।
   स्थिवरवादी मतानुसार अर्हत् होने पर मनुष्य गृहस्थाश्रम में नहीं रह सकता ।
- ३५. क्या जन्म के अवसर पर ही कोई अर्हत् बन सकता है ? उत्तरापथकों का भ्रम ।
- ३६. क्या अर्हत् की प्रत्येक उपयोग-सामग्री भी पवित्र (अनासव—मल-रहित) है ? उत्तरापथकों का मत ।
- ३७. क्या अर्हत् होने के बाद भी मनुष्य को चार मार्ग-फर्लो की प्राप्ति बनी हुई रहती है ? उत्तरापथकों का विश्वास ।
- ३८. क्या ६ प्रकार की उपेक्षाओं को अर्हन् एक ही क्षण में एक ही साथ धारण कर सकता है ? किस सम्प्रदाय की यह मान्यता थी, इसका उल्लेख नहीं है । स्थविरवादी मतानुसार ऐसी अवस्था सम्भव नहीं है ।
- ३९. क्या वोधि-मात्र से बुद्ध हो जाता है ? उत्तरापथकों का भ्रमात्मक विश्वास, 'बोधि' का अर्थ न समभ्रने के कारण ।
- ४०. क्या ३२ महापुरुष-लक्षणों से युक्त प्रत्येक मनुष्य बोधिसत्व है ? उत्तरा-पथकों का विश्वास ।
- ४१. क्या बोधिसत्व को वृद्ध काश्यप की शिष्यता में ही सम्यक् मार्ग की प्राप्ति हो गई थी ? अन्धकों का ऐसा ही विश्वास था।
- ४२. ३७ के समान।
- ४३. क्या संयोजनों (चित्त-बन्धनों) के ऊपर विजय प्राप्त कर लेने का नाम ही अर्हत्त्व है ? अन्धकों का विश्वास ।

#### पांचवाँ अध्याय

- ४४. क्या विमुक्ति और विमुक्ति-ज्ञान दोनों एक ही वस्तु हैं ? अन्धकों की यही मान्यता ।
- ४५. क्या शैक्ष्य (जिसे अभी सीखना बाकी है, या जिसने अर्हत्व की अवस्था अभी प्राप्त नहीं की है) को अशैक्ष्य (अर्हत्)-सम्बन्धी ज्ञान भी उपस्थित रहता है ? उत्तरापथकों का विश्वास ।
- ४६. पृथ्वी-ऋत्स्न के द्वारा ध्यान करने वाले का ज्ञान क्या मिथ्या-ज्ञान ही है ? अन्धकों का विश्वास ।
- ४७. क्या 'अ-नियत' (चार आर्य-मार्गो में जो प्रतिष्ठित नहीं हुआ है) को 'नियाम' (आर्य-मार्ग की चार अवस्थाएँ, यथा स्रोत आपत्ति, सक्रुदागामी, अनागामी और अर्हत्त्व) सम्बन्धी ज्ञान उपस्थित रहता है? उत्तरा-पथकों का ऐसा ही विश्वास।
- ४८. क्या सभी ज्ञान प्रतिसम्भिदा-ज्ञान है ? अन्धकों का विश्वास ।
- ४९. क्या यह सत्य है कि संवृति-ज्ञान (सम्मृति ञ्ञाण-व्यावहारिक ज्ञान जिसके अनुसार हम मनुष्य, वृक्ष आदि जैसी बातें कहते हैं जिनका परमार्थतः कोई अस्तित्व नहीं) का विषय भी सत्य ही है ? अन्धकों का ऐसा ही विश्वास ।
- ५०. क्या परिचन-ज्ञान का आधार चेतना ही है ? अन्धकों का ऐसा ही मत ।
- ५१. क्या सम्पूर्ण भविष्य का ज्ञान सम्भव है ? अन्धकों के अनुसार सम्भव था।
- ५२. क्या एक साथ सम्पूर्ण वर्तमान का ज्ञान सम्भव है ? अन्धकों के अनुसार सम्भव था ।
- ५३. क्या साधक को दूसरों की मार्ग-प्राप्ति का भी ज्ञान हो सकता है ? अन्धक कहते थे 'हाँ' !

#### छ5ा अध्याय

- ५४. क्या चार मार्गो के द्वारा आश्वासन मिल सकता है ? अन्धकों का विश्वास।
- ५५. क्या प्रतीत्य समृत्पाद अ-संस्कृत (अ-कृत) और शाब्वत है। पूर्वशैलीय और महीशासक भिक्षुओं का ऐसा ही विश्वास था।
- ५६. क्या चार आर्य-सत्य अ-संस्कृत और शाश्वत है ? पूर्वशैलीय भिक्षुओं का यही मत ।

- ५७. वया अकाशानन्त्यायतन (आकाश अनन्त है, ऐसे आयतन की भावना) अ-संस्कृत हैं ?
- ५८. क्या निरोध-समापत्ति (निरोध-समाधि, जिसमें चित्त की वृत्तियों का पूर्णतः निरोध हो जाता है) अ-संस्कृत है ? अन्धकों और उत्तरापथकों की मान्यता।
- ५९. क्या आकाश अ-संस्कृत है ? उत्तरापथक और महीशासकों की मान्यता । ६०-६१. क्या आकाश, चार महाभूत, पाँच इन्द्रिय और कायिक कर्म दृश्य है ? अन्धकों की मान्यता।

#### सातवाँ अध्याय

- ६२. क्या कुछ वस्तुओं का दूसरी वस्तुओं के साथ वर्गीकरण करना असम्भव है ? राजगृहिक और सिद्धार्थक मिक्षुओं का ऐसा ही मत था।
- ६३. क्या ऐसे चेतिसक धर्म नहीं हैं, जो दूसरे चेतिसक धर्मों के साथ संयुक्त हों ? राजगृहिक और सिद्धार्थक भिक्षु कहते कि नहीं हैं।
- ६४. क्या 'चेतसिक' नाम की कोई वस्तु-ही नहीं हैं ? 'नही हैं' यह भी कहते थे राजगृहिक और सिद्धार्थक भिक्षु ही ।
- ६५. क्या दान देना भी चित्तं की एक अवस्था का ही नाम है ? राजगृहिक और मिद्धार्थक भिक्षओं का ऐसा ही विश्वास ।
- ६६. क्या दान-उपभोग के साथ दान का पुण्य भी बढ़ता है ? राजगृहिक, सिद्धार्थक और सम्मितिय भिक्षुओं का विश्वास ।
- ६७. क्या यहाँ दिया हुआ दान अन्यत्र (पितरों के द्वारा) उपभोग किया जा सकता है ? यह प्रव्न बड़ा महत्वपूर्ण था जिस पर बौद्धों को भी उस युग में सोचना पड़ा। 'पेतवत्यु' और 'खुद्क-पाठ' के विवेचनों में हम पहले इसका कुछ निर्देश कर चुके हैं। राजगृहिक और सिद्धार्थक भिक्षुओं का विश्वास था कि यहाँ दिये हुए भोजन का उपभोग पितर अपने लोक में करने हैं। स्थिवरवादियों के अनुसार भोजन का साक्षात् उपभोग तो उनके लिये सम्भव नहीं हैं, किन्तु यहाँ दिये हुए दान के कारण प्रेतों के मन पर अच्छा प्रभाव अवश्य पड़ता है और वह उनके कल्याण के लिये होता है।

- ६८. क्या पृथ्वी भी कर्म-विपाक है ? अन्धकों का विश्वास ।
- ६९. क्या जरा और मृत्यु कर्म-विपाक हैं ? अन्धकों का विश्वास ।
- ७०. क्या चार आर्य-मार्गों मे संयुक्त चित्त की अवस्थाएँ कर्म-विपाक पैदा नहीं करतीं ? अन्धकों का विश्वास ।
- ७१. क्या एक कर्म-विपाक दूसरे कर्म-विपाक को पैदा करता है ? अन्धकों का ऐसा ही विश्वास ।

### आठवां अघ्याय

- ७२. क्या जीवन के छह लोक है ? अन्धक और उत्तरापथकों की मान्यता । स्थिवरवादी केवल पाँच लोक मानते थे, मनुष्य-लोक, पशु-लोक, नरक-लोक, यक्ष-लोक, और देवलोक । अन्धक और उत्तरापथक एक छठे लोक, असुर-लोक, को भी मानते थे ।
- ७३. क्या दो जन्मों के बीच में कृछ व्यवधान होता है ? पूर्वशैलीय और सम्मि-त्तिय भिक्षुओं के अनुसार होता था ।
- ७४. क्या काम-धातु का अर्थ केवल काम-वासना-सम्बन्धी पाँच विषयों का उप-भोग ही है ? पूर्वशीलीय भिक्षु मानते थे कि काम-धातु से तात्पर्य केवल पाँच इन्द्रियों (चक्षु-, श्रोत्र, घ्राण, जिह्ना, काय) सम्बन्धी विषय भोगों से है । स्थविरवादी परम्परा में इसका विस्तृत अर्थ लिया गया है, अर्थात् कामनाओं से प्रवर्तित होने वाला सारा जीवन-लोक, इच्छाओं की दौड़-ध्य में लगा हुआ सारा जीव-जगतु ।
- ७५. क्या 'काम' का अर्थ है इन्द्रिय-चेतना का आधार ? पूर्वशैलीय भिक्षुओं का मत ।
- ७६-७७ क्या रूप-धातु का तात्पर्य है केवल रूप वाले पदार्थ (रूपिनो धम्मा) ? और अ-रूप धातु का अर्थ है केवल अ-रूप वाले पदार्थ ? अन्धकों का मत ।
- ७८. क्या रूप-लोक का प्राणी ६ इन्द्रियों वाला होता है ? अन्धकों और सम्मि-तियों की मान्यता।
- ७२. क्या अरून-लोक में भी रूप हैं ? अन्वकों का विश्वास ।

- ८०. कुशल चित्त से संयुक्त कायिक-कर्म भी क्या कुशल है ? महीशासक और सम्मितियों का मत ।
- ८१. क्या 'रूप-जीवितेन्द्रिय' (रूप-जीवितिन्द्रिय) जैसी कोई वस्तु नहीं ? 'नहीं' कहते थे पूर्व शैलीय और सम्मितिय भिक्षु !
- ८२. क्या पूर्व के बुरे कर्म के कारण अर्हत् का भी पतन हो सकता है ? पूर्वशैलीय और सम्मितिय भिक्षु कहते थे कि यह सम्भव है ।

#### नवाँ अध्याय

- ८३. क्या दस संयोजनों से विमुक्ति बिना धर्मों के अनित्य, दु:ख और अनात्म स्वरूप को चिन्तन किये भी प्राप्त हो सकती है ? अन्धकों की मिथ्या-धारणा।
- ८४. क्या निर्वाण का चिन्तन भी एक मानसिक बन्धन है ? पूर्वशैठीय भिक्षुओं का ऐसा ही मत।
- ८५. क्या रूप आलम्बन-युक्त है ? उत्तरापथकों का 'आलम्बन' का ठीक अर्थ न जानने के कारण यह भ्रम ।
- ८६. क्या सात अनुशयों (चित्त-मलों) के मानसिक आधार नहीं होते ? अन्धकों और कुछ उत्तरापथकों का यही मत ।
- ८७. क्या अन्तर्ज्ञान का भी मानसिक आधार नहीं होता ? अन्धकों का यही मत ।
- ८८. क्या भूत या भविष्यत्की चेतना का भी कोई मानसिक आधार नहीं होता ? उत्तरापथक भिक्षुओं का ऐसा मत ।
- ८९. क्या प्रत्येक चित्त की अवस्था में वितर्क रहता है ? उत्तरापथक भिक्षुओं की यही मान्यता ।
- ९०. क्या शब्द भी केवल वितर्क का ही बाहरी विस्तार (विष्फार) है । पूर्व-शैलीय भिक्षुओं की यही मान्यता ।
- ९१. क्या वाणी सदा चित्त से सम्बन्धित नहीं है ? 'नहीं है' कहते थे पूर्वशैलीय, क्यों कि भूल में हमारे मुंह से कभी-कभी ऐसी बातें निकल जाती हैं जिन्हें हम कहना नहीं चाहते।

- ९२. क्या कायिक-कर्म सदा चित्त से सम्बन्धित नहीं है ? पूर्वशैलीय भिक्षुओं का उपर्युक्त के समान मत ।
- ९३. क्या भूत और भविष्यत् की भी प्राप्तियाँ सम्भव है ? अन्धक कहते थे 'हाँ'।

#### दसवां अध्याय

- ९४. क्या पुनर्जन्म को प्राप्त कराने वाले स्कन्धों के निरोध से पूर्व ही पंचस्कन्धों की उत्पत्ति हो जाती है ? अन्धकों का ऐसा ही मत ।
- ९५. क्या आर्य अष्टाङ्गिक मार्ग का अभ्यास करते समय व्यक्ति का रूप उसमें संनिविष्ट रहता है ? सिम्मितिय, महीशासक और महासांधिकों का ऐसा ही विश्वास।
- ९६. क्या पाँच इन्द्रिय-चेतनाओं (जैसे देखना, सुनना आदि) का उपयोग करते हुए मार्ग की भावना की जा सकती है ? महीशासकों का यही विश्वास ।
- ९७. क्या पाँच प्रकार की इन्द्रिय-चेतनाएँ कुशल हैं ? महीशासकों की मान्यता ।
- ९८. क्या पाँच प्रकार की इन्द्रिय-चेतनाएँ अ-क्रुशल भी है ? उपर्युक्त के समान ही।
- ९९. का आर्य-अष्टाङ्गिक-मार्ग का अभ्यास करने वाला व्यक्ति दो प्रकार के शील (लौकिक और अलौकिक) का आचरण कर रहा है ? महासांघिकों का यही मत ।
- १००. क्या शील कभी-कभी अ-चेतिसक भी होता है ? महासांघिकों का ऐसा ही विश्वास ।
- १०१. क्या शील चित्त से सम्बन्धित नहीं है ? ९१, ९२ के समान
- १०२. क्या मात्र ग्रहण करने से शील का विकास होता है? महासांघिकों का ऐसा ही विश्वास ।
- १०३. क्या केवल शरीर या वाणी से विज्ञप्ति कर देना भी शील है ? महीशासक और सम्मितियों का ऐसा ही मत।
- १०४. क्या नैतिक उद्देश्य की अविज्ञप्ति अकुशल है ? महासांघिकों का यही मत ।

### ग्यारहवाँ अध्याय

- १०५. क्या सात अनुशय अव्याकृत है ? महासांघिकों की यह मान्यता थी।
- १०६. क्या ज्ञान से असंयुक्त चित्त की अवस्था में भी किसी को अविद्या से विमुक्त

- और विद्या से युक्त कहा जा सकता है ? महासांधिक कहते थे, 'कहा जा सकता है'।
- १०७. क्या अन्तर्ज्ञान चित्त से अयुक्त भी हो सकता है। पूर्वशैलीय भिक्षु कहते थे कि हो सकता है।
- १०८. क्या दुःख आर्य-सत्य का ज्ञान मात्र यह कहने से हो जाता है 'यह दुःख है' ? अन्धकों का ऐसा ही विश्वास था ।
- १०९. क्या योग की विभूतियों से युक्त मनुष्य कल्प भर तक रह सकता है ? महासांघिक भिक्षु-कहते थे 'हाँ'।
- ११०. क्या चित्त-प्रवाह (चित्त-सन्तिति) समाधि में भी रहता है ? सर्वास्तिवादी और उत्तरापथकों का विश्वास ।
- १११. क्या पदार्थों का नियमित स्वरूप स्वयं निष्पन्न (निष्फन्न) है ? अन्धकों का विश्वास ।
- ११२. क्या अनित्यता स्वयं निष्पन्न है, जैसे अनित्य पदार्थ ? यह मत भी अन्धकों का था।

### बारहवाँ अध्याय

- ११३. क्या केवल संयम और अ-संयम ही कुशल और अकुशल कर्मों की उत्पत्ति करने वाले हैं ? महासांघिकों का ऐसा ही विश्वास ।
- ११४. क्या प्रत्येक कर्म का विपाक अवश्य होता है ? महासांघिकों का ऐसा ही विश्वास था । स्थविरवादियों के मत के अनुसार अव्याकृत कर्म का विपाक नहीं होता ।
- ११५-११६. क्या वाणी और शरीर की इन्द्रियाँ भी पूर्व-जन्म के कर्म के परि-णाम स्वरूप हैं ? महासांधिकों का ऐसा ही विश्वास था।
- ११७. क्या वे स्रोत आपन्न व्यक्ति जो अधिक मे अधिक सान बार आवागमन में धूमने के बाद निर्वाण प्राप्त करते हैं (सनक्खतु-परम), उस काल के अन्त होने पर ही निर्वाण प्राप्त करते हैं ? उत्तरापथकों का ऐसा ही मत ।
- ११८. क्या वे स्रोतापन्न व्यक्ति जो एक कुल से दूसरे कुल में जन्म लेने के बाद (कोलंकोल) या सिर्फ एक ही बार और जन्म लेने के बाद (एकवीजी)

निर्वाण प्राप्त करते हैं, उस काल के अन्त होने पर ही निर्वाण प्राप्त करते हैं ? उत्तरापथकों का ही मत।

- ११९. क्या सम्यक् दृष्टि-सम्पन्न व्यक्ति जान-व्भ कर हत्या कर सकता है ? पूर्वशैलीय भिक्षु कहते थे कि ऐसा मनुष्य अभी क्रोध-मुक्त नहीं हुआ, अतः क्रोध के आवेश में उसके लिये ऐसा करना असम्भव नहीं है ।
- १२०. क्या सम्यक्-दृष्टि-सम्पन्न व्यक्ति दुर्गतियों से विमुक्त हो जाता है ? उत्तरापथकों का यह मत था। स्थिवरवादियों के मतानुसार दुर्गति के दो अर्थ हैं, पशु-योनि आदि दुर्गतियाँ और इच्छा-आसिक्त आदि दुर्गतियां। उपर्युक्त व्यक्ति उनके मतानुसार केवल प्रथम दुर्गति से विमुक्त हो जाता है।
- १२१. क्या स्रोत आपन्न व्यक्ति अपने सातवें जन्म में दुर्गतियों से विमुक्त हो जाता है ? उपर्यक्त के समान ।

## तेरहवाँ अध्याय

- १२२. क्या जीवन-काल (कल्प-कप्प) के लिये दंडित व्यक्ति युग-काल (कल्प-कप्प) तक दंड भोगेगा? 'कल्प' का अर्थन समभने के कारण राज-गृहिक भिक्षुओं का यह भ्रम था।
- १२३. क्या नरक में यातना पाता हुआ प्राणी कुशल-चित्त की भावना नहीं कर सकता? 'नहीं कर सकता' कहने थे उत्तरापथिक । स्थिवरवादियों के अनुसार वह उस अवस्था में भी कुछ कुशल कर्म कर सकता है ।
- १२४. क्या पितृ-वध आदि दुष्कृत्यों को करने वाला भी कभी आगे चल कर शुभ कर्म-पथ पर आ सकता है। उत्तरापथक कहते थे 'आ सकता है'। स्थिविरवादियों के अनुसार वह उसी अवस्था में आ सकता है जब कि बिना निश्चय किये हुए और दूसरे की आज्ञानुसार उसने ऐसा किया हो।
- १२५. क्या व्यक्ति का भाग्य उसके लिये पहले से ही निश्चित (नियत) है ? पूर्वशैलीय और अपरशैलीय भिक्षओं का ऐसा ही विश्वास था।
- १२६-२७. क्या ५ नीवरणों (चित्त के आवरणों) और १० संयोजनों (चित्त-वन्धनों) को जीतते समय भी व्यक्ति इनसे युक्त हो सकता है ? उत्तरा-पथक भिक्षओं का विश्वास था कि हो सकता है ।

- १२८. क्या घ्यान के अन्दर घ्यान का आस्वाद होता है और घ्यान की इच्छा ही उसका आलम्बन (विषय) है ? अन्धकों का ऐसा ही विश्वास ।
- १२९. क्या अ-सुखकर वस्तु के लिये भी आसिक्त हो सकती है ? उत्तरापथकों का ऐसा ही विश्वास ।
- १३०. क्या मन के विषयों की तृष्णा (धम्म-तण्हा) अव्याकृत है, और
- १३१. क्या वह दुःख का कारण नहीं है ? ये दोनों मत पूर्वशैलीय भिक्षुओं के थे ।

### चौदहवाँ अध्याय

- १३२. क्या कुशल-मूल (अ-लोभ, अ-द्वेष, अ-मोह) अ-कुशल मूलों (लोभ, द्वेष, मोह) के बाद पैदा होते हैं ? महासांघिकों का मिथ्या विश्वास था।
- १३३. माता के पेट में गर्भ-में आते समय क्या ६ इन्द्रयाँ (चक्षु, श्रोत्र, घ्राण, जिह्वा, काय, मन) साथ-साथ ही उत्पन्न होती हैं ? पूर्वशैंलीय भिक्षुओं का ऐसा ही विश्वास था।
- १३४. क्या एक विज्ञान (चक्षु-विज्ञान आदि) किसी दूसरे विज्ञान के बाद उत्पन्न हो सकता है ? उत्तरापथक भिक्षुओं का ऐसा ही विश्वास था।
- १३५. क्या वाणी और शरीर का पवित्र भौतिक कार्य चार महाभूतों से ही से ही उत्पन्न होता है ? उत्तरापथकों का यही विश्वास था।
- १३६. क्या काम-वासना-सम्बन्धी अनुशय और उसका प्रकाशन दो विभिक्ष वस्तुऐं हैं ? अन्धकों का यही विश्वास था।
- १३७. क्या अनुशयों का प्रकाशन चित्त मे असंयुक्त (विष्पयुत्त) है ? अन्वकों का यही मत था।
- १३८. क्या रूप-राग, रूप-धातु में ही अर्न्तिहत और सम्मिलित है ? अन्धक और सम्मितिय भिक्षुओं का यही विश्वास था ।
- १३९. क्या मिथ्या मत-वाद अ-व्याकृत हं? अन्धक और सम्मितिय भिक्षुओं का यही मत था। वे 'अव्याकृत' शब्द के ठीक अर्थ को नहीं समभते थे।
- १४०. क्या मिथ्या मत-वाद, लौकिक क्षेत्र से असम्बन्धित, साधकों के लोकोत्तर क्षेत्र में भी पाये जाते हैं ? पूर्वशैलीय भिक्षुओं का यह मिथ्या विश्वास था ।

### पन्द्रहवाँ अध्याय

- १४१. क्या 'प्रतीत्य समुत्पाद' का प्रत्येक धर्म (अवस्था) केवल एक ही प्रत्ययः का सूचक है ? महासांधिक भिक्षओं का ऐसा ही मत था।
- १४२. क्या यह कहना गलत है कि 'संस्कारों के प्रत्यय से अविद्या की उत्पत्ति होती है', जैसे कि 'अविद्या के प्रत्यय से संस्कारों की उत्पत्ति होती है ?' महासांघिकों के मतानुसार यह कहना गलत ही था। स्थविरवादियों ने इसे 'सहजात-प्रत्यय' या 'अन्योन्य-प्रत्यय' के आधार पर व्याख्यात किया है और गलत नहीं माना।
- १४३. क्या काल परिनिष्पन्न (परिनिष्फन्न) है ?
- १४४. क्या काल के सभी क्षण परिनिष्पन्नहैं ?
- १४५ वया आस्रव (काम-आस्रव, भवास्रव, दृष्टि-आस्रव, अविद्यास्रव) दूसरे आस्रवों से असंलग्न हैं ? हेतुवादी भिक्षुओं का यही मत था।
- १४६. क्या लोकोत्तर भिक्षुओं के जरा और मरण भी लोकोत्तर होते हैं ? महा-सांघिकों का यह मत था । स्थिविरवादियों के मतानुसार इनकी भौतिक या मानसिक सत्ता ही नहीं है, अत: न ये लौकिक हैं, न लोकोत्तर ।
- १४७. क्या निरोध-समापनि (निरोध-समाधि)लोकोत्तर है? हेतुवादियों कामत ।
- १४८. क्या वह लौकिक (लोकिय) है ? पूर्वोक्त के समान।
- १४९. क्या निरोध-समाधि की अवस्था में मृत्यु भी हो सकती है। राजगृहिक कहते थे कि हो सकती है। स्थविरवादी भिक्षुओं के मतानुसार नही हो। सकती।
- १५० क्या निरोध-समाधि के बाद संज्ञा-हीन प्राणियों (असञ्ज्ञासत्त) के लोक में उत्पत्ति होती हैं ? हेतुवादियों का यही मिथ्या विश्वास था ।
- १५१. क्या कर्म और कर्म-संचय दो विभिन्न वस्तुऍ हैं ? अन्धक और सिम्मितियों का ऐसा ही विश्वास ।

## सोलहवाँ अध्याय

१५२. क्या कोई व्यक्ति किसी दूसरे व्यक्ति के मन को नैतिक रूप से शिक्षित कर सकता है या उसे सहायता पहुँचा सकता है ? महासांघिओं का यह मत था।

- १५४. क्या एक व्यक्ति किसी दूसरे व्यक्ति के मन में सुख उत्पन्न कर सकता है ? हेतुवादियों का ऐसा विश्वास था।
- १५५. क्या एक ही समय अनेक वस्तुओं की ओर हम ध्यान दे सकते है ? पूर्वशैळीय और अपरशैळीय भिक्षओं के मतानुसार यह सम्भव था।
- १५६-५७. क्या रूप भी एक हेतु है ? क्या यह हेतुओं से युक्त है ? ये दोनों मत उत्तरापथकों के थे।
- १५८. क्या रूप कुशल या अकुशल हो मकता है ? महीशासक और सम्मितिय भिक्षुओं का यह विश्वास था।
- १५९. क्या रूप कर्म-विपाक है ? अन्धक और मिम्मितियों की मान्यता।
- १६०. क्या रूपावचर और अरूपावचर होकों में भी रूप है ? अन्धकों का ऐसा ही विश्वास था।
- १६१ क्या रूप-राग और अरूप-राग, क्रमशः रूप-धातु और अरूप-धातु में सिम्मिलित हुं ? अन्धकों की यही मान्यता थी।

### सत्रहवाँ अध्याय

- १६२. क्या अर्हत् भी पुण्यों का संचय करता है ? अन्धकों की मान्यता ।
- १६३. क्या अर्हत् की अकाल मृत्यु नहीं हो सकती ? नहीं हो सकती, ऐसा राज-गृहिक और सिद्धार्थक भिक्षु मानते थे।
- १६४. क्या हर वस्तु कर्मो के कारण है ? राजगृहिक और सिद्धार्थक भिक्षु ऐसा ही विश्वास रखते थे ।
- १६५. क्या दुःख छ: इन्द्रिय-अनुभूतियों तक ही मीमित है ? हेतुवादियों की यह मान्यता थी।
- १६६. क्या आर्य-मार्ग को छोड़कर सभी वस्तुएँ और संस्कार, दुःख (कृत) हैं ? हेतुबादियों का ऐसा ही विश्वास था।
- १६७. क्या यह कहना गलत है कि संघ दान ग्रहण करता है। यह मत वैतुत्यक नामक महाजूत्यतावादियों का था। संघ की चार आर्य-मार्गों और उनके फलों के रूप में व्याख्या करना इनका मुख्य मिद्धान्त था। इनके सिद्धान्तों में हम महायान-धर्म के बीज पाते हैं।

- ः १६८- ७१. क्या यह कहना गलत है कि संघ दान को पिवत्र करता है, या स्वयं उसे खाता, पीता है, या संघ को दान की हुई वस्तु बड़ा पुण्य पैदा करती है, या बुद्ध को दान की हुई वस्तु बड़ा पुण्य पैदा करती है ? ये सब सिद्धान्त वैतुल्यक नामक महाश्र्यता-वादियों के थे। इन्हीं से बाद में महायान-सम्प्रदाय का विकास हुआ। १
- '१७२. क्या दान देने वाले के द्वारा ही पवित्र किया जाता है. ग्रहण करने वाले के द्वारा नहीं ? उत्तरापथकों का यही विश्वास था।

### अठारहवाँ अध्याय

- '१७३.-७४ क्या यह कहना गलत है कि बुद्ध मनुष्यों के लोक में रहे ? क्या यह भी गलत है कि उन्होंने उपदेश दिया ? 'हाँ गलत ही हैं' ऐसा बेतुल्यक (वैपुल्यक) कहते थे। बाद में चल कर महायान-धर्म ने भी यही कहा ''भगवान् तथागत मौन है। भगवान् बुद्ध ने कभी किसी को कुछ नहीं सिखाया'' (मौनाः हि भगवन्तस्तथागताः।न मौनँस्तथागतैर्भापितम्) इस सब के बीज हम यहीं पाते हैं।
- '१७५. क्या बुद्ध को करुणा उत्पन्न नहीं हुई ? 'नही हुई', कहते थे उत्तरापथक, क्योंकि करुणा को भी वे आसक्ति का ही रूप मानते थे।
- १७६. क्या यह सत्य है कि भगवान् बुद्ध के मल में से भी अद्वितीय मुगन्ध आती थी ? अन्धक और उत्तरापथकों का यही मत था।

१. मिलाइये, ज्ञानातिलोक "According to my opinion बैतुल्य is a distortion of बैपुल्य and the बैपुल्य sutras of the Mahayana refer to the above-mentioned heretics (Vetulyakas known as महाज्ञ न्यताबादिन् s) whose ideas, too, appear to be perfectly Mahayanistic." गाइड धू दि अभिधम्म-पिटक, पृष्ठ ६०; राहुल सांकृत्यायन : "वैपुल्य ही वह नाम है जिससे महायान आरम्भिक काल में प्रसिद्ध हुआ" पुरातत्व निबन्धा-वली, पृष्ठ १३१। 'शून्यता' (सुञ्जता) के विचार का निर्देश संयुत्त-निकाय के ओपम्म-वग्ग में तथा अंगुत्तर-निकाय के अनागतभय-सूत्रों (चतुक्क और पंचक निपात) में हुआ है। इस विषय सम्बन्धी अधिक निल्पण के लिए देखिये श्रीमती रायस डेविड्स् : ए बुद्धिस्ट मेनुअल ऑव साइकोलोजीकल एथिक्स (धम्मसंगणि का अनुवाद) पृष्ठ ४२ (भूमिका)

- १७७. क्या केवल एक आर्य-मार्ग के अभ्यास से चारों आर्य-मार्गो (स्रोतापित्तः आदि) के फलों को प्राप्त किया जा सकता है?
- १७८. क्या एक ध्यान के ठीक बाद दूसरे ध्यान में साधक प्रवेश कर जाता है ? महीशासकों का ऐसा ही विश्वास था।
- १७९. ध्यानों के पंचिवध विभाजन में जिसे द्वितीय ध्यान कहा जाता है वह क्या केवल प्रथम और द्वितीय ध्यान के बीच की अवस्था है ? सम्मितिय और कुछ अन्धकों का ऐसा ही विश्वास था।
- १८०. क्या साधक ध्यान में शब्दों को सुन सकता है ? पूर्वशैलीय भिक्षुओं की यही मान्यता थी ?
- १८१. क्या दृश्य पदार्थ आँखों से ही देखे जाते हैं ? महासांघिकों के मतानुसार (पसाद-चक्ख) जो केवल भौतिक विकार है, देखती है। स्थविरवादियों के मतानुसार वह केवल देखने का आधार या आयतन है और है जो देखता है वह तो वास्तव में चक्षु-विज्ञान है।
- १८२. क्या हम भूत, वर्तमान और भविष्यत् के मानसिक क्लेशों पर विजय प्राप्त कर सकते हैं ? उत्तरापथकों के अनुसार कर सकते हैं।
- १८३. क्या शून्यता संस्कार-स्कन्ध में सम्मिलित है ? अन्धकों के अनुमार सम्मि-लित है।
- १८४. क्या मार्ग-फल अ-संस्कृत है ? पूर्वगैलीय भिक्षुओं का मत।
- १८५. क्या किसी वस्तु की प्राप्ति स्वयं अ-संस्कृत हैं ? पूर्वगैलीय भिक्षुओं का मत ।
- १८६. क्या 'तथता' (वस्तुओं का निश्चित स्वरूप) अ-संस्कृत है ? उत्तरापथकों में से कुछ का यह विश्वास था। बाद में चल कर अश्वघोष के 'भूततथता' के मिद्धान्त का यहाँ वीज पाया जाता है। यह सिद्धान्त उपनिषदों के ध्रुव आत्मवाद के अधिक समीप पहुँच जाता है।
- १८७. क्या निर्वाण-धातु कुशल है ? अन्धकों का मत । कुशल को सामान्यतः निर्दोप' या 'पवित्र' मानकर वे निर्वाण को भी 'कूशल' कहते थे ।
- १८८. क्या मांसारिक मनुष्य (पृथग्जन) में भी अत्यन्त नियमवत्ता (अच्चन्त-नियामता) हो सकती हैं ? उत्तरापथकों में मे कुछ के मतानुसार हो सकती थी।
- १८९. क्या ऐसी श्रद्धेन्द्रिय आदि इन्द्रियाँ नहीं हैं जो लौकिक हों और जिन्हें

साधारण आदमी (पृथग्जन) भी प्राप्त कर सके ? नहीं हैं, ऐसा महीशासक और हेतुवादी भिक्षु कहते थे।

#### बोसवां अध्याय

- १९० क्या बिना जान-बूफ कर किये हुए पितृ-वध आदि अपराधों के कारण भी नरक में जन्म लेना पड़ता है ? उत्तरापथक ऐसा मानते थे।
- १९१. क्या साधारण सांसारिक मनुष्य (पृथग्जन) को सम्यक् ज्ञान नहीं हो सकता ? नहीं हो सकता, कहते थे हेत्वादी।
- १९२. क्या नरक में फाँसी लगाने वाले या चौकीदार नहीं हैं। 'नही हैं कहते थे अन्धक।
- १९३. क्या देवताओं के पशु भी होते हैं ? अन्धकों के अनुसार होते थें?
- १९४. क्या आर्य अष्टांगिक मार्ग वास्तव में पाँच अंगों वाला ही है ? महीशासक ऐसा ही मानते थे। सम्यक् वाणी, सम्यक् कर्मान्त और सम्यक् आजीव को वे मानसिक दशा न मान कर उनका अन्तर्भाव केवल सम्यक् व्यायाम में कर देते थे।
- १९५. क्या चतुरार्य सत्य-सम्बन्धी १२ प्रकार के ज्ञान लोकोत्तर है ? पूर्वशैलीय भिक्षु उन्हें ऐसा ही मानते थे।

### इक्कोसवां अध्याय

- १९६. क्या बुद्ध-उपदेशों में कोई संस्कार किया गया है ? क्या उनमें फिर संस्कार किया जा सकता है ? इन दोनों वातों की सम्भावना उत्तरापथक भिक्षु मानते थे । स्थिवरवादियों ने दोनों वातों का विरोध किया है । बुद्ध की शिक्षाओं का संस्कार या सुधार सम्भव नहीं है ।
- '१९७. क्या सांसारिक मनुष्य की पहुँच एक ही क्षण में काम -लोक, रूप-लोक और अ-रूप-लोक की वस्तुओं में हो सकती है ? हो सकती है, ऐसा कुछ विरोधी सम्प्रदाय के लोग मानते थे, किन्तु उनके नाम का निर्देश अट्ठकथा में नही किया गया है।
- १९८. क्या बिना कुछ संयोजनों का विनाश किए भी अर्हत्त्व प्राप्ति हो सकती है ? महासांघिकों का ऐसा ही विश्वास था।
- १९९. क्या बुद्ध और उनके कुछ शिष्यों को प्रत्येक वस्तु के सम्बन्धमे योग की शक्तियाँ प्राप्त हुई रहनी हैं। अन्धकों का विश्वास।

- २००. क्या विभिन्न बुद्धों में भी कुछ श्रेणी का नारतस्य है ? अन्धक सम्प्रदाय के कुछ भिक्षओं का ऐसा ही मत था।
- २०१. क्या संसार के चारों भागों में बुद्धों का निवास है। महासांघिकों का यह विश्वास था। वाद के महायानी ग्रंथ 'सुखावती व्यूह' में इसी विश्वास का प्रतिपादन किया गया है। 'सुखावती' व्यूह' में प्रत्येक भाग में रहने वाले बुद्ध का नाम भी दिया हुआ है, जैसे पिच्छिमी भाग में भगवान् अमिताभ बुद्ध रहने हैं. पूर्वी भाग में अमितायु आदि। महासांधिकों को अभी इसका पता नहीं है।
- २०२.-३. क्या सभी वस्तुएँ और कर्म नियत है ? अन्वक और कुछ उत्तरापथक भिक्षुओं का ऐसा ही विश्वास था।

### बाईसवाँ अध्याय

- २०४. क्या बिना कुछ संयोजनों का विनाश किए भी निर्वाण की प्राप्ति हो सकती है। यह मत १९८ के प्रायः समान ही है।
- २०५. क्या अर्हत् के शरीर त्याग करते समय उसका चित्त 'कुशल' रहता है। अन्थको का यह भ्रमात्मक कथन था। 'कुशल' के दार्शनिक अर्थ को वे ठीक-ठीक न समभते थे।
- २०६. क्या निश्चल (आनेञ्ज) ध्यान की अवस्था में भी बुद्ध या किसी अर्हत् की मृत्यु हो सकती हैं ? उत्तरापथक सम्प्रदाय के कुछ भिक्षुओं की यही मिथ्र म धारणा थीं।
- २० अ-८. क्या गर्भ की अवस्था में या स्वप्न की अवस्था में सत्य का अन्तर्ज्ञान (धम्माभिसमय) या अर्हत्त्व की प्राप्ति सम्भव है? उत्तरायथक भिक्षु इसकी सम्भावना मानते थे।
- २०९. क्या स्वप्न की अवस्था में चित्त 'अव्याकृत' रहता है ? उत्तरापथक सम्प्रदाय के कुछ भिक्षुओं की ऐसी ही मान्यता थी। स्थविरवादियों के मतानुसार कुशल और अकुशल अवस्थाएं भी उत्पन्न हो सकती है।
- २१०. क्या शुभ और अशुभ मानसिक अवस्थाओं की पुनरावृत्ति सम्भव नहीं है। ऐसी मान्यता उत्तरापथक भिक्षुओं की थी।

- २११. क्या सभी पदार्थ (धर्म) एक क्षण तक ही रहते हैं। ऐसी मान्यता पूर्वज्ञैलीय और अपरशैलीय भिक्षुओं की थी।
- २ १२ व्या (पुरुष और स्त्री के) संयुक्त विचार के साथ मैथुन-सम्बन्ध स्थापित किया जा सकता है । यह वात वेतुल्यकों ने उठाई है, किन्तु उन्होंने यह नहीं कहा कि उनका तात्पर्य भिक्षुओं से है या गृहस्थों से । स्थविरवादियों ने इसका कड़ा प्रतिवाद किया है ।
- २१३. क्या ऐसे अ-मानुषी जीव है जो भिक्षुओं का रूप धारण कर मैथुन मेवन करते हें ? उत्तरापथक सम्प्रदाय के कुछ भिक्षुओं की ऐसी मान्यता थी।
- २१४. क्या बुद्ध ने अपनी शक्ति और इच्छा से ही वोधिसत्व होते समय पशु आदि योनियों में प्रवेश किया, कड़ी तपस्याएँ की और एक दूसरे उपदेशक के लिए तपस्या की? अन्धकों की यह मान्यता थी।
- २१५. क्या ऐसी वस्तु है जो स्वयं काम नहीं, किन्तु कामके समान है। (दया, महानुभूति, आदि)। इसी प्रकार घृणा नहीं, किन्तु घृणा के समान है, (ईर्ष्या, मात्सर्य) आदि। अन्धकों की ये मान्यताएँ थीं।
- २१६. क्या यह कहना ठीक है कि पंच-स्कन्ध, १२ आयतन, १८ धातु और २२ इन्द्रियाँ, 'असंस्कृत' है और केवल दु:ख 'संस्कृत' या परिनिष्पन्न (परिनिष्पन्न) हैं ? उत्तरापथक और हेतुवादी भिक्षुओं की ऐमी ही मान्यता थी।

ऊपर हम कथावत्थु में निराकृत २१६ मतवादों का संक्षिप्त विवरण दे चुके हैं। इनमें से बहुत कुछ अल्प महत्त्व के हैं, परन्तु अधिकांश मतवाद बड़े महत्त्व के हैं। उनसे बौद्ध धर्म के उत्तरकालीन विकास पर पर्याप्त प्रकाश पड़ता है। वास्तव में इसी दृष्टि से उन्हें ऊपर उद्धृत भी किया गया है। कथावत्थु की अट्टकथा ने जिन सम्प्रदायों के साथ उपर्युक्त मतवादों में से प्रत्येक को संलग्न किया है (कुछ को बिना संलग्न किए भी छोड़ दिया है जैसे २५, ३०, ३१, ३८, १४३, १४४, १७७, और १९७,) उनकी दृष्टि से मतवादों का संकलन करने पर निम्नलिखित सूची बनेगी, जो बौद्ध धर्मके ऐतिहासिक विकास के विद्यार्थी के लिए बड़ी आवश्यक हो सकती है—

विज्जिपुत्तक १, २

मिहिसासक २१, ५५, ५९, ८०, ९५, १०३, १५८, १७८, १८९, १९४ (महीशासक)

महासंघिक ९५-१००, १०२, १०४-६, १०९, ११३-१६, १३२, १४१, १४२, १४६, १५२, १५३, १८१, १९८, २०१

गोक्लिक १८

-सब्बित्थवादी २, ६, ७, १९, ११० (सर्वास्तिवादी)

सम्मितिय १-५, १९, २६, २८, २९, ६६, ७३-७८, ८०-८२, ९५, १०३, १३८, १३९, १५१, १५८, १५९, १७९

भद्रयानिक १९

कस्सपिक ८ (काश्यपिक)

हेत्वादी १४५, १४७-४८, १५०, १५४, १६५-६६, १८९, १९१, २१६

उत्तरापथक ३४-३७, ३९, ४०, ४५, ४७, ५८, ५९, ७२, ८५, ८६, ८८, ८९, ११०, ११७-१८, १२०, १२३-२४, १२६-२७, १२९, १३४-३५, १५०-५७, १७२, १७५-७७, १८२, १८६, १८८, १९०, १९६, २०२-३, २०६-९, २१०-१६

पुड्वसेलिय ११-१६, ५५. ५६, ७३-७५, ८१, ८२, ८४, ९०-९२, १०७, ११९, १२५, १३०, १३१, १३३, १४०, १५५, १८०, १८४,

(पूर्वशैलीय) १८५, १९५, २११

अपरसेलिय ११, १२५, १३५, २११ (अपरशैलीय)

राजगिरिक ६२-६५, ६७, १२२, १४९, १६३-६४

सिद्धत्थिक (सिद्धार्थिक) ६२-६७, १६३-१६४

वैत्र्यक

१७३-७४, २१२

महाशूरयतावादी १६७–७१<sup>९</sup> वैत्तस्यक

ऊपर के विवरण से स्पष्ट है कि वौद्ध धर्म के प्रारंभिक विकास को समभने के लिए 'कथावत्थु' की समीक्षाओं का कितना अधिक महत्त्व है। किन्तु ये समीक्षाएँ केवल एक सम्प्रदाय (स्थिविरवाद) की हैं, यह भी हमें नहीं भूलना चाहिए। जिस प्रकार 'कथावत्थु' में स्थविरवादी दृष्टिकोण से अन्य विरोधी सिद्धान्तों का खंडन किया गया है, उसी प्रकार अन्य सम्प्रदायों की परम्परा में शेष सम्प्रदायों (जिनमें स्यविरवादी भी सम्मिलित हैं) का खंडन किया गया है। उदाहरणतः वसुमित्र के 'अप्टादन-निकाय नास्त्र' २ में सर्वास्तिवादी दृष्टिकोण से शेप १७ सम्प्रदायों का खंडन किया गया है। इसी प्रकार निब्बती और चीनी अनवादों में कुछ अन्य सम्प्रदायों की दृष्टियों से भी खंडन-मंडन मिलते हैं। ३ चूंकि हमारे विषय से ये सीघे सम्बन्धित नहीं हैं, अतः इतके तुलनात्मक अध्ययन में पड़ना हमारे लिए अप्रा-संगिक होगा । 'कथावत्थ्' की दृष्टि से इतना कह देना ही आवश्यक जान पड़ता है कि अन्य बौद्ध सम्प्रदायों की परम्पराओं में प्राप्त सिद्धान्तों के विवरणों से उसके विवरणों की विभिन्नता नहीं है। केवल समालोचना-दृष्टि का भेद अवस्य है, जो सम्प्रदाय-विभेद के कारण आवश्यक हो गया है। जहाँ तक आपेक्षिक प्रामाण्य का सवाल है निश्चय ही 'कथावत्थु' का परम्परा प्राचीन है और उसी का अनुवर्तन बाद में 'दीपवंस' और 'महावंस' में भी मिलता है । वसुमित्र और भव्य के वर्णन अपेक्षाकृत अर्वाचीन हैं। संस्कृत दौद्ध धर्म की परम्परा का उसके मूल स्रोत से कई बार ऐतिहासिक उलट-पुलटों के कारण विच्छेद भी हो

१. ज्ञानातिलोक : गाइड थ्रू दि अभिधम्म-पिटक, पृष्ठ ३८

२. इस ग्रन्थ का मूल संस्कृत उपलब्ध नहीं है। केवल चीनी अनुवाद मिलता हैं, जिसका अग्रेज़ी अनुवाद जापानी विद्वान् प्रो० मसूदा ने किया है। वसुमित्रा द्वारा दिये गये कुछ सम्प्रदायों के परिचय के लिये देखिये बुद्धिस्टिक स्टडीज, पृष्ठ ८२८-३१।

३. देखिये जर्नल ऑव रॉयल एशियाटिक सोसायटी, १९१०, पृष्ठ ४१३

चुका है। अतः पालि वर्णन ही अधिक प्रामाणिक और समाश्रयणीय हैं। अतः 'कथादत्थु' के नाना सम्प्रदायों के सिद्धान्त-विवरण प्रामाणिक माने जा सकते हैं और वौद्ध धर्म के ऐतिहासिक विकास के प्रारम्भिक स्वरूप को समभने के लिए आज भी उनका पर्याप्त महत्व है, इसमें सन्देह नहीं।

#### यमक

'यमक' का शाब्दिक अर्थ है जोड़ा या जुड़वाँ पदार्थ। 'यमक पकरण' में प्रश्नों को जोड़ों के रूप में रक्खा गया है, यथा (१) क्या सभी कुशल-धर्म कुशल-मूल हुं? क्या सभी कुशल-मूल कुशल-धर्म है? (२) क्या सभी रूप रूप-स्कन्ध हुँ? क्या सभी रूप-स्कन्ध रूप हैं? (३) क्या सभी अ-रूप अ-रूप-स्कन्ध हैं? क्या सभी अ-रूप-स्कन्ध रूप हैं? आदि, आदि। प्रश्नों के अनुकूल और विपरीत स्वरूपों का यह जोड़ा बनाना इस ग्रन्थ में आदि से अन्त तक देखा जाता है। इसीलिए इसका नाम 'यमक' पड़ा है। 'यमक' का मुख्य विषय है अभिधम्म में प्रयुक्त शब्दावली की निश्चित व्याख्या। अतः उसका अभिधम्म-दर्शन के लिए वही महत्व और उपयोग है, जो एक निश्चित पारिभाषिक-शब्द-कोश का किसी पूर्ण दर्शन-प्रणाली के लिए। उसकी बहुत कुछ शुप्कता का भी यही कारण है। 'यमक' दस अध्यायों में विभक्त है, जिनमें निदिष्ट विषयों के साथ धम्मों के संबंधों को दिखाना ही उसका लक्ष्य है ? अध्यायों के विषय उनके नामों से ही स्पष्ट हो जाते है, यथा

- (१) मूल यमक--कुशल, अकुशल और अव्याकृत, ये तीन 'मूल' धर्म या पदार्थ।
- (२) खन्ध-यमक--पञ्च-स्कन्ध।
- (३) आयतन-यमक---१८ आयतन ।
- (४) धातु-यमक---१८ धातुऐं।
- (५) सच्च-यमक---४ सत्य।
- (६) संखार-यमक---संस्कार, कायिक, वाचिक और मानसिक ।
- (अ) अनुसय-यमक--- अनुशय (चित्तं के अन्दर सुपुप्त वुराइयाँ)।

१. श्रीमती रायस डेविड्स एवं अन्य तीन सहायक सम्पादकों द्वारा रोमन लिपि में सम्पादित एवं पालि टैक्स्ट् सोसायटी (लन्दन, १९११ एवं १९१३) द्वारा दो जिल्दों में प्रकाशित।

- (८) चित्त-यमक--चित्त-संबंधी प्रश्नोत्तर।
- (९) धम्म-यमक---धर्मी संबंधी प्रश्नोत्तर ।
- (१०) इन्द्रिय-यमक—-२२इन्द्रियाँ ।

प्रत्येक अध्याय की विषय-प्रतिपादन शैली प्रायः समानहै । प्रायः प्रत्येक अध्याय तीन भागों में विभक्तहै (१) पञ्ञात्ति-वार (शब्द-प्रज्ञापन-विभाग) (२) पवत्ति-वार (प्रिक्रिया-विभाग) और (३) परिञ्ञा-वार (अन्तर्ज्ञान-विभाग) । प्रथम भाग के भी दो उपविभागहैं (अ) 'उद्देस-वार (प्रश्न-कथन) और निद्देस-वार (व्याख्या-खण्ड)। 'उद्देसवार' में प्रश्नों का कथन जोड़े के रूप में किया गया है, यथा क्या सभी हप को रूप-स्कन्ध कहा जा सकता है ? क्या सभी रूप-स्कन्ध को रूप कहा जा सकता है ? आदि । 'निद्देस-वार' में इसकी व्याख्या की गई है । द्वितीय मुख्य भाग 'पवत्ति-वार' के तीन भाग हैं, यथा (अ) उप्पाद-वार (उत्पत्ति-विभाग) (अ) निरोध-वार (विनाश-विभाग) और उप्पाद-निरोध-वार (उत्पत्ति और विनाश संबंधी विभाग) 'उप्पाद-विभाग' में यह दिखाया गया ै है कि भिन्न भिन्न धर्मों की किस प्रकार उत्पत्ति होती है ? प्रश्नों का ढंग तो वहीं जुड़वाँ नम्ने का है, यथा 'क्या वेदना-स्कन्ध उसको भी उत्पन्न होता है जिसको रूप-स्कन्ध उत्पन्न होता है ? क्या रूप-स्कन्ध उसको भी उत्पन्न होता है जिसको वेदना-स्कन्ध उत्पन्न होता है ?' 'क्या वेदना-स्कन्ध उस जीवन-भृमि में भी उत्पन्न होता है जिसमें रूप-स्कन्ध उत्पन्न होता है ? क्या रूप स्कन्ध उस जीवन-भूमि में भी उत्पन्न होता है जिसमें वेदना-स्कन्ध उत्पन्न होता है ? आदि, आदि । 'निरोध-वार' में इसी प्रकार धर्मों के विनाश या अस्तंगमन संबंधी प्रश्न किये गये हैं, यथा 'क्या वेदना-स्कन्ध का भी उसके अन्दर निरोध हो जाता है जिसके अन्दर रूप-स्कन्ध का निरोध हो जाता है ? 'क्या रूप-स्कन्ध का भी उसके अन्दर निरोध हो जाता है जिसके अन्दर वेदना-स्कन्ध का निरोध हो जाता है ?' 'क्या वेदन<del>ा स्</del>कन्ध उस जीवन-भूमि में भी निरुद्ध हो जाता है जिस जीवन-भूमि में रूप-स्कन्य निरुद्ध हो जाता है ? क्या रूप-स्कन्घ उस जीवन-भूमि में भी निरुद्ध हो जाता है जिस जीवन-भूमि में वेदना-स्कन्ध निरुद्ध हो जाता है ?' आदि, आदि । 'उप्पाद-निरोध-वार' में इस कम को उल्टा कर दिया गया है। उसके प्रश्न इस प्रकार के हैं-- 'क्या वेदना-स्कन्ध उसके अन्दर निरुद्ध हो जाता है, जिसके अन्दर रूप-स्कन्ध उत्पन्न होता है ? क्या रूप-स्कन्ध उसके अन्दर निरुद्ध हो जाता है, जिसके अन्दर वेदना-स्कन्ध उत्पन्न होता है' ? 'क्या वेदना-स्कन्ध उस जीवन-

भूमि में निरुद्ध हो जाता है जिस भूमि में रूप-स्कन्ध पैदा होता है ? क्या रूप-स्कन्ध उस जीवन-भूमि में निरुद्ध हो जाता है, जिस जीवन भूमि में वेदना-स्कन्ध उत्पन्न होता है ?" आदि, आदि। तृतीय मुख्य भाग 'परिञ्जा-वार (अन्तर्ज्ञान-भाग) में प्रश्नोत्तर के रूप में यह दिखाने की चेष्टा की गई है कि धम्मों का अन्तर्ज्ञान किस प्रकार पैदा होता है। इसके प्रश्न इस प्रकार हैं — 'क्या जिसने रूप-स्कन्ध का ज्ञान प्राप्त कर लिया है, उसे वेदना-स्कन्ध का भी ज्ञान प्राप्त हो जाता है ?' आदि, आदि।

इसमे अधिक 'यमक' की वीथियों में भ्रमण करना 'सूखी हिंड्डयों की घाटी' में भ्रमण करना ही होगा, जैसा श्रीमती रायस डेविड्स ने उसे कहा है । वास्तव में यह किमी भी पारिभाषिक शब्द-कोश के लिए कहा जा सकता है। 'यमक' भी अभिधम्म का शब्द-कोश ही है। अतः उसका सूखापन भी अभिधम्म के विद्यार्थियों के लिए एक सतत उपयोग और महत्व की वस्तु है। पट्ठान र

अभिधम्म-दर्शन धम्मों (पदार्थो-अवस्थाओं) काएक परिपूर्ण दर्शन है। धम्म-संगणि में धम्मों का विश्लेषण, विभंग में उनका वर्गीकरण, धातुकथा में उस वर्गी-करण के कुछ शीर्पकों पर अधिक प्रकाश, पुग्गलपञ्ञाति में इस धम्म-दर्शन की पृष्ट-भूमि में व्यक्तियों के प्रकारों का निरूपण,कथावत्थु में अभिधम्म-दर्शन संबंधी मिथ्या

१. इस ग्रन्थ की क्लिब्ट ग्रैली और दुरूह विषय-वस्तु के कारण श्रीमती रायस डेंबिड्स् जैसी महाप्राज्ञ। एवं अभिधम्म-दर्शन की मननशीला अध्येत्री को भी अनेक विप्रतिपत्तियों में पड़ जाना पड़ा। उनकी कठिनाइयों और सन्देहों का निवारण प्रसिद्ध बर्मी बौद्ध विद्वान् स्थविर लेंदि सदाव ने किया था। लेंदि सदाव के विचार एक पालि निबन्ध के रूप में 'यमक' के पालि टैक्स्ट् सोसायटी द्वारा प्रकाशित संस्करण के परिशिष्ट में निहित हैं। ऐतिहासिक गौरव को प्राप्त यह निबन्ध पालि-साहित्य के विद्यायियों द्वारा द्रब्टब्य है।

२. श्रीमती रायस डेविड्स् ने इस ग्रंथ का अंशतः सम्पादन पालि टैक्स् सोसायटी के लिए किया है। दुक-पट्ठान, भाग प्रथम (१९०६) एवं तिक-पट्ठान, भाग १-३ (१९२१-२३)। इस ग्रंथ के बरमी, सिंहली एवं स्यामी संस्करण उपलब्ध हैं। हिन्दी में न अनुवाद हैं, न मूल संस्करण।

धारणाओं के निरसन के द्वारा उसके विमल, मौलिक स्वरूप का प्रकाशन, यमक में अभिधम्म-गृहीत पारिभाषिक शब्दावली की सदा के लिए भ्रम निवा-रण करने वाली निश्चित व्याख्या, अभिधम्म-दर्शन का इतना विकास अभी हम उनके छह ग्रन्थों में देख चुके हैं। सातवें ग्रन्थ (पट्ठान) में अब हम अभि-धम्म-दर्शन की एक सबसे अधिक महत्वपूर्ण भूमि पर आते हैं। यही वह भूमि है जहाँ से वह नित्य, घ्रुव पदार्थ कि गवेषक अन्य भारतीय दर्शनों का साथ छोड़ देता है। कम से कम उनकी सी गवेषणा में तो वह प्रवृत्त नहीं होता। निरन्तर परिणामी 'धर्मी' का विश्लेषण करने के बाद उनकी तह में किसी अ-परिणामी 'धर्मी' को भी क्या अभिधम्म ने देखा है ? ऐसी जिज्ञासा हम अमरता के लालची अवश्य करेंगे। किन्तू लालच (तृष्णा) को अवकाश तथागत ने कब दिया, फिर चाहे वह अमरता का ही क्यों न हो ? हमारा प्रश्न ही गलत है, ऐसा ही उत्तर यहाँ तो हम पायेंगे । अतः बुद्ध-अनुगामी स्थिवरों ने भी धम्मों या पदार्थों की अवस्थाओं का ही अध्ययन किया है, प्रवाहों और घटनाओं (जिनमें ही संपूर्ण नाम (विज्ञान-तत्व) और रूप (भौतिक-तत्व) संनिहित है, के अनित्य, दू:ख और अनातम स्वरूप पर ही जोर दिया है। उनमें अन्तर्हित किसी कूटस्थ, नित्य, घ्रुव पदार्थ के अस्तित्व की सिद्धि पर उन्होंने जोर नहीं दिया। क्यों ? क्योंकि उनके शास्ता के शब्दों में "यह न ब्रह्मचर्य के लिए उपयोगी है और न निर्वेद, शान्ति, परमज्ञान और निर्वाण के लिए ही आवश्यक है।" इस उद्देश्य को समभ लें तो पालि बुद्ध-दर्शन ने अपनी जिज्ञासाओं की जो मर्यादा बाँघली है, उसको हृदयंगम करना आसान हो जाता है। फिर भी अनात्मवादी बृद्ध-मत भौतिकतावादी नहीं है।

जहाँ तक दार्शनिक परिस्थिति की पूर्णता का सवाल है, उसके लिए भी तथागत ने पर्याप्त अवकाश और आश्वासन दिया है। जिसे उन्होंने 'अनत्ता' (अनात्मा)
के रूप में निषिद्ध किया है, उसे ही उन्होंने 'निव्बाण' (निर्वाण) के रूप में
प्रतिष्ठित किया है। सभी भौतिक और मानसिक अवस्थाएँ अनित्य, दुःख और
अनात्म हैं, सापेक्ष हैं, कार्य और कारण की श्रृंखला से बद्ध हैं। किन्तु निर्वाण
असंस्कृता धातु है। वह कार्य-कारण भाव से बद्ध नहीं है। वह उससे ऊपर है।
अनपेक्ष हैं, परमार्थ हैं। किन्तु दुःख-निवृत्ति की साधना तो भव-प्रवाह में ही करनी
हैं, जो कार्य-कारणभाव से संचालित हैं। अतः उसी की गवेषणा प्रधान रूप से करनी
इष्ट है। भगवान् बुद्ध ने समग्र मानसिक और भौतिक जगत् में यदि किसी

नियामक को नहीं तो नियम को तो अवश्य ही देखा है, यदि किसी ऋत-घारी वरुण को नहीं तो स्वयं ऋत को तो अवश्य देखा ही है। त्रसरेण से भी सहस्रांश छोटे पदार्थों से लेकर महापिड नीहारिकाओं तक और दुश्य इन्द्रिय-व्यापारों से लेकर सुक्ष्म अन्तरचेतना की गहरी अनुभृतियों तक, इस सारे संसार-चक्र को तथागत ने नियम और ऋत से बँधा हुआ अवश्य देखा है। भगवान को इस सत्य का ज्ञान सम्यक-सम्बोधि-प्राप्ति के समय ही हुआ था, इसके लिए त्रिपिटक में प्रभत प्रमाण हैं। वसा है वह ऋत, क्या है वह नियम, जिसका ज्ञान भगवान बुद्ध ने सम्यक् सम्बोधि प्राप्त करने के समय ही किया ? यही है वह गम्भीर<sup>3</sup> प्रतीत्य नमृत्पाद (पटिच्च सम्प्पाद) अथवा प्रत्ययों से उत्पत्ति का नियम । यह कोई कोरा दार्शनिक सिद्धांत नहीं है, बल्कि यह है सम्यक सम्बद्ध की प्रत्यक्षतम अनुभति । यदि यह कोरा दार्शनिक सिद्धांत होता तो तथागत के लिए इसका उपदेश करना ही अनावश्यक होता। उस हालत में तथागत भी अफलार्ट, अरस्तू, शंकर या नागार्जुन की समकोटि के ही दार्शनिक होते। वे 'कम्णा के देव' किस प्रकार होते, जिस रूप में मानवता को उनका एकमात्र सहारा मिला है ? वास्तव में प्रतीत्य सम्त्पाद भगवान् की करुणा का ही ज्ञानमय परिणाम है। भगवान ने अशेष जीव-जगत को दृःख की चक्की में पिसते देखा। जहाँ बद्ध-नेत्रों ने देखा, अखिल लोक में जरा, मरण, शोक, रोना-पीटना, दु:ख, दौर्मनस्य और उपायामों का ही अखंड साम्राज्य देखा। जिज्ञासा हुई यह किमके कारण? स्थल कारण अनेक थे जिन्हें साधारण आदमी आज भी देखते हैं और कुछ उन्हीं पर अधिक जोर भी देते हैं। किन्तु बृद्ध-नेत्रों से देखा गया कि जन्म ही इन दु:खों का म्ल कारण है। जन्म का कारण क्या? भव। भव का कारण क्या? उपादान । उपादान का कारण क्या ? तृष्णा ! तृष्णा का कारण क्या ? वेदना ! वेदना का कारण क्या ? स्पर्श । स्पर्श का कारण क्या ? षडायतन ! पडायतन का कारण क्या ? नाम-रूप। नाम-रूप का कारण क्या ? विज्ञान। विज्ञान का कारण क्या ? संस्कार । संस्कार का कारण क्या ? अविद्या । "भिक्षुओं ! अविद्या और तृष्णा से संचालित, भटकते-फिरते प्राणियों के आरम्भ

२. देखिये विशेषतः विनय-पिटक---महावग्ग १, उदान, प्रथम (बोधि) वर्ग ।

३. महानिदान-सुत्त (दीघ. २।२) में भगवान् ने स्वयं इसकी गम्भीरता का वर्णन सारिपुत्र के प्रति किया है।

का पता नहीं चलता।" आवागमन के चक्र को अविव्या ही गित प्रदान करती हैं। यदि अविद्या का निरोध कर दिया जाय तो संस्कारों का निरोध! संस्कारों का निरोध कर दिया जाय तो विज्ञान का निरोध। विज्ञान का निरोध कर दिया जाय तो। विज्ञान का निरोध। विज्ञान का निरोध कर दिया जाय तो। छह आयतनों का निरोध कर दिया जाय तो। छह आयतनों का निरोध कर दिया जाय तो। स्पर्श का निरोध। ....वेदना का निरोध! .....उपादान का निरोध! .....उपादान का निरोध! .....जरा, मरणशोक, रोदन-विलाप, दु:ख, मानसिक कष्ट एवं सारे दु:ख-पुंज का निरोध! यही बुढ़ोक्त प्रतीन्य समुन्पाद हैं, जिसे दु:ख के आगमन और अस्तंगमन को हेतु-पूर्वक दिखाने के लिए भगवान ने करणापूर्वक उपदेश किया। प

इस प्रतीत्य समुत्पाद का ही पूरे विस्तार के साथ विवेचन 'पट्ठात' में में किया गया है। किन्तु सुत्तन्त की अपेक्षा पट्ठान की विवेचन-पद्धित की एक विशेपता है। जैसा प्रतीत्य समृत्पाद के उपर्युक्त वर्णन से स्पष्ट है, प्रतीत्य समृत्पाद को कारण-कार्य परम्परा में १२ कड़ियाँ हैं, जो एक दूसरी से प्रत्ययों के आधार पर जुड़ी हुई है। सुनन्त में अधिकांश इन कड़ियों की व्याख्या मिलती है। पट्ठान में इन कड़ियों की व्याख्या पर जोर न देकर उन प्रत्ययों पर जोर दिया गया है, जिनके आश्रय से वे पैदा होती और तिरुद्ध होती रहती है। पट्ठान में इस प्रकार के २४ प्रत्ययों का विवेचन किया गया है। यही उसकी एक-मात्र विषय-वस्तु है। जैसा उसके नाम मे स्पष्ट है, 'पट्ठान' (पच्चय + ठान) वास्तव में प्रत्ययों का स्थान ही है।

आकार और महत्त्व की दृष्टि से पट्ठान अभिधम्म-पिटक का एक महाग्रन्थ है। महत्त्व में उसका स्थान धम्मसंगणि के बाद ही है। स्यामी संस्करण की ६ जिल्दों में ३१२० पृष्ठ है। यह हालत तब है जब ग्रन्थ के चार मुख्य भागों में से अन्तिम तीन अत्यंत संक्षिप्त कर दिये गये है। यदि उनका भी विवरण प्रथम भाग के समान ही किया जाता तो महास्थिवर ज्ञानातिलोक का यह अनुमान ठीक है कि कुल ग्रन्थ का आकार १४००० पृष्ठ से कम न होता। जैसा अभी कहा जा चुका है, संपूर्ण ग्रन्थ चार बड़े भागों में विभक्त है, यथा

१. देखिये विशेषतः महानिदान-सुत्त (दीघ. २।१५), महाहित्थपदोपम-सुत (मिज्भिमः १।३।८) आदि

- (१) अनुलोम-पट्ठान—धम्मों के पारस्परिक प्रत्यय-संवंधों का विधाना-त्मक अध्ययन ।
- (२) पच्चिनय-पट्ठान—धम्मों के पारस्परिक प्रत्यय-संबंधों का निषे-धात्मक अध्ययन ।
- (३) अनुलोम-पच्चिनिय पट्ठान–धम्मों के पारस्परिक प्रत्यय-संबंधों का विधानात्मक और निषेधात्मक अध्ययन ।
- (४) पच्चिनय-अनुलोम पट्**ठान—-धम्मों के पारस्परिक प्रत्यय-मंबंधों** का निर्षेधात्मक और विधानात्मक अध्ययन।

ग्रन्थ के आरम्भ में एक भूमिका है, जिसका नाम 'पञ्चय-निद्से' (प्रत्यय निर्देश) है। इसमें उन २४ प्रत्ययों का उल्लेख और संक्षिप्त विवरण है, जिनके आधार पर धम्मों का उदय और अस्तंगमन सारे ग्रन्थ में दिखाया गया है। स्यामी संस्करण की पहली जिल्द में यह भूमिका-भाग ही आया है। मूल ग्रन्थ के उपर्युक्त ४ भागों में से प्रत्येक की विषय-प्रतिपादन शैली समान ही है। केवल प्रथम भाग के आधार पर शेष तीन में विषय-विवरण संक्षिप्त अवश्य दिया गया है। स्यामी संस्करण की २,३,४,और ५ जिल्दों में केवल प्रथम भाग आया है। शेष तीन भाग छठी जिल्द में हैं। प्रथम भाग की अध्याय-संख्या इस प्रकार है—२२ $\frac{1}{7}$ ८९ $\frac{1}{7}$ १३२ $\frac{1}{7}$ ९४ $\frac{1}{7}$ ४८=३२७। इससे पट्ठान के वृहत् आकार की कुछ कल्पना की जा सकती है।

उपर्युक्त चार भागों में विधानात्मक आदि अध्ययन-क्रम से २४ प्रत्ययों का संबंध धम्मों के साथ दिखाया है। प्रत्येक भाग में यह अध्ययन-क्रम छह प्रकार मे प्रयुक्त किया गया है। इसका अर्थ यह है कि इन चार भागों में से प्रत्येक छह-छह उपविभागों में और भी वटा हुआ है, जैसे कि

- (१) तिक-पट्ठान—धम्मसंगणि में प्रयुक्त २२ त्रिकों के वर्गीकरण को लेकर धम्मों के साथ २४ प्रत्ययों का संबंध-निरुपण ।
- (२) दुक-पट्ठान—धम्मसंगणि में प्रयुक्त १०० द्विकों के वर्गीकरण को लेकर धम्मों के साथ २४ प्रत्ययों का संबंध निरुपण ।
- (३) दुक-तिक-पट्ठान—-उपर्युक्त १०० द्विकों और २२ त्रिकों को लेकर पूर्ववत् अध्ययन ।
- (४) तिक-दुक-पट्ठान—-उपर्युक्त २२ त्रिकों और १०० द्विकों को लेकर पूर्ववत् अध्ययन ।

- (५) तिक-तिक-गट्ठान—परस्पर मिश्रित २२ त्रिकों को लेकर पूर्ववत्। अध्ययन ।
- (६) दुक-दुक-पट्ठान—परस्पर मिश्रित १०० द्विकों को लेकर पूर्ववत् अध्ययन ।

इस प्रकार संपूर्ण महाग्रन्थ चौबीस भागों में बटा हुआ है, जिनमें से प्रत्येक 'पट्ठान' कहलाता है । इसीलिए 'पट्ठान' की अट्ठकथा में कहा गया है—— चतुवीसिन-समन्त-पट्ठान-समोधान-पट्ठान-महाप्पकरणं नामाति। अर्थात् 'पट्ठान' महाप्रकरणं में कुल मिलाकर २४ 'पट्ठान' या प्रत्यय-स्थान है ।

'पट्ठान' के दीर्घ आकार को देखते हुए उसके विषय या शैली का लघु से लघु संक्षेप देना भी कितना कठिन है, यह आसानी से समभा जा सकता है। किन्तु जैमा पहले कहा जा चुका है, उसकी भूमिका (पच्चय-निद्देस) में उन २४ प्रत्ययों का उल्लेख और संक्षिप्त विवेचन है, जिसके आधार पर संपूर्ण ग्रन्थ में प्रतीत्य समृत्पाद को समभाया गया है। प्रत्यय-दर्शन का विवेचन पट्ठान की एक मुख्य विशेषता है। जैसा श्रीमती रायस डेविड्स ने कहा है, संपूर्ण अभिधम्म दर्शन सम्बन्धी जान के लिये वह एक महत्व पूर्ण रचनात्मक दान है। हमारा उद्देश्य यहाँ इन २४ प्रत्ययों का संक्षिप्त विवरण देना ही है। इनके नाम इस प्रकार है—

| ₹. | हेतु-प्रत्यय     | ۷.  | निःश्रय-प्रत्यय    |
|----|------------------|-----|--------------------|
| ₹. | आलम्बन-प्रत्यय   | ٩.  | उपनि:श्रय-प्रत्यय  |
| ₹. | अधिपति-प्रत्यय   | १०. | यूर्वजात-प्रत्यय   |
| ૪. | अनन्तर-प्रत्यय   | ११. | पश्चात्जान-प्रत्यय |
| ५. | समनन्तर-प्रत्यय  | १२. | आसेवन-प्रत्यय      |
| ξ. | सहजात-प्रत्यय    | १३. | कर्म-प्रत्यय       |
| ૭. | अन्योन्य-प्रत्यय | १४. | विपाक-प्रत्यय      |

१. देखिये तिक-पट्ठान, प्रथम भाग (श्रीमती रायस डेविड्स द्वारा सम्पादित, पालि टैक्स्ट सोसायटी से प्रकाशित, लन्दन १९२१-२३) पृष्ठ ५ (भूमिका) एवं तिक-पट्ठान, द्वितीय भाग की सम्पादकीय टिप्पणी।

१५. आहार-प्रत्यय २०. विप्रयुक्त-प्रत्यय
 १६. इन्द्रिय-प्रत्यय २१. अस्ति-प्रत्यय
 १७. ध्यान-प्रत्यय २२. नास्ति-प्रत्यय
 १८. मार्ग-प्रत्यय २३. विगत-प्रत्यय
 १९. सम्प्रयुक्त-प्रत्यय
 २४. अविगत-प्रत्यय

प्रत्येक प्रत्यय का क्या अर्थ है और किस प्रकार उसका आश्रय लेकर किसी एक धम्म या धम्मों की उत्पत्ति और निरोध किसी दूसरे धम्म या धम्मों की उत्पत्ति और निरोध-पर आधारित है, इसका भी कुछ दिग्दर्शन कराना यहाँ आवश्यक होगा।

१. हेतु-प्रत्यय (हेतु पच्चयो)—हेतु का अर्थ है मूल कारण या आधार। अभिधम्म-दर्शन में लोभ, द्वेष, मोह एवं उनके विपक्षी अलोभ, अद्वेप और अमोह को मूल कारण या हेतु कहा गया है। इनमें मे पहले तीन कर्म-विपक्ष की दृष्टि से अकुशल है और वाद के तीन कुशल हैं। और कहीं कहीं (जैसे कि अर्हत् के संबंध में) अव्यक्तित अर्थात् अनिरक्त (नितान्त स्वाभाविक या कर्म-विपाक उत्पन्न करने में निष्क्रिय) भी। जितनी भी कुशल या अकुशल अवस्थाएँ मानसिक या भौतिक जगत् में हो सकती है, उनके मूल आधार या हेतु कमशः उपर्युक्त कुशल या अकुशल धम्म ही हैं। इन मूल आधारों या हेतुओं की उपस्थिति या अनुपस्थिति पर ही अनिवार्यतः सब कुशल और अकुशल धम्मों की उपस्थिति या अनुपस्थित निर्भर है। पट्ठान की भाषा में, "हेतुओं से संयुक्त धम्म और इन्हीं से उत्पन्न होने वाली भौतिक जगत् की सारी अवस्थाएँ, हेनुओं पर हेतु-प्रत्यय के रूप में अवलम्बित हैं।" उत्पन्न होनेवाली वस्तु (पच्चयृष्यन्न—प्रत्ययोत्पन्न) तो यहाँ धम्म और भौतिक जगत् की अवस्थाएँ हे। जिनसे

१. इन चौबीस प्रत्ययों में अनेक एक दूसरे में सम्मिलित है। अभिधम्मत्थसंगह में इनको चार मुख्य भागों में विभक्त कर दिया गया है, यथा आलम्बन, उपनिःश्र्य, कर्म और अस्ति। आरम्मणूपनिस्सयकम्मित्थपञ्चयेसु च सब्बेपि पच्चया समोधानं गच्छन्ति। पृष्ठ १५१ (धम्मादन्द कोसम्बी का संस्करण, नवनीत टीका सहित)

वे उत्पन्न होती हैं (पच्चय-धम्म) वे 'हेतु' या कुशलादि मूल धम्म हैं। जिस प्रत्यय (पच्चय) से वे पैदा होती हैं, वह हेतु-प्रत्यय (हेतु-पच्चय) है। शेष प्रत्ययों में भी कमानुसार हम इन तीन बातों का उल्लेख करेंगे यथा (१) उत्पन्न होने वाली वस्तु (पच्चयुप्पन्न) क्या है ? (२) जिस वस्तु में वह उत्पन्न होती है (पच्चय-धम्म) वह क्या है ? (३) प्रत्यय क्या है ?

२. आलम्बन प्रत्यय (आरम्मण पच्चयो) — आलम्बन का अर्थ है विषय या आधार । जिस वस्तू के आधार में कोई दूसरी वस्तू पैदा होती है तो उस इसरी वस्तु के प्रति पहली वस्तु का संबंध आलम्बन प्रत्यय का होता है। उदाहरणतः चक्ष्-विज्ञान और उससे संयुक्त धर्मो की उत्पत्ति रूप-आयतन पर आधारित है। अतः रूप-आयतन आलम्बन है चक्ष-विज्ञान और उससे संयुक्त धर्मों का । दूसरे शब्दों में, रूप आयतन आलम्बन-प्रत्यय के रूप में चिंध्-विज्ञान और उससे संयुक्त धर्मों का प्रत्यय है। इसी प्रकार शब्दायतन, गन्धा-वतन्, रसायतन और स्पृष्टव्यायतन क्रमणः श्रोत्र-विज्ञान, घाण-विज्ञान, जिह्वा-विज्ञान, काय-विज्ञान और उनसे संयुक्त धर्मों के आलम्बन-प्रत्यय के रूप में प्रत्यय है । इसी प्रकार उपर्युक्त पाँचों आयतन (रूप, शब्द, गन्ध, रस, स्पृष्टब्य)मिलकर मनो-धात् और उससे संयुक्त धर्मों के तथा सब धर्म मिलकर मनो-विज्ञान-धात् और उसमें संयुक्त धर्मों के आलम्बन-प्रत्ययके रूप में प्रत्यय है। संक्षेप में, जो जो धर्म चित्त और चेतसिक धर्मों के आलम्बन हैं. वे सभी उनके प्रति आलम्बन-प्रत्यय के रूप में प्रत्यय हैं ! यहाँ (१) चक्षु (२) श्रोत्र (३) ब्राण (४) जिह्वा और (५) काय-संबंधी विज्ञान एवं उनसे संयुक्त धर्म तथा (६) मनोधात और (७) मनो-विज्ञान-धात और इनसे संयुक्त धर्म पच्चयुष्पन्न' अर्थात् प्रत्ययों से उत्पन्न होने वाली वस्तुएँ है। इनके 'पच्चय-्यम्म' अर्थात् वे वस्तूऍ जिनसे ये प्रत्ययों के आक्षार पर उत्पन्न होती है, क्रमशः ये हैं (१) रूप (२) शब्द (३) गन्ध (४) रस और (५) स्पृष्टब्य संबंधी आयतन और इनसे संयुक्त धर्म तथा (६) इन पाँचों आयतनों का सम्मि-लित रूप और (७) संपूर्ण धर्म । जिस प्रत्यय के आधार पर यह उत्पत्ति होती है, वह आलम्बन-प्रत्यय (आरम्मण-पच्चयो) है ।

- ३. अधिपित-प्रत्यय (अधिपित पच्चयो)—िकसी वस्तु की उत्पत्ति में अन्य की अपेक्षा जब इन चार पदार्थों यथा (१) इच्छा (छन्द) (२) उद्योग (विरिय) (३) चित्त और (४) मीमांसा (वीमंसा) की सहायता की अधिकता होती हैं तो इन चार धर्मों में से जिस किसी की अधिकता होती हैं, वही उत्पन्न होने वाली वस्तु के साथ अधिपित-प्रत्यय के संबंध से संबंधित होता हैं। उदाहरणतः, जो धर्म इच्छा (छन्द) से संयुक्त है या उससे उद्भूत है, वह इच्छा-अधिपित (छन्दाधिपित) के साथ अधिपित-संबंध से संबंधित हैं। इसी प्रकार वीर्य, चित्त और मीमांसा अधिपितयों से जो धर्म संयुक्त हैं, वे कमशः इनके साथ अधिपित-संबंध मे संबंधित हैं। यहाँ इच्छा, वीर्य, चित्त और मीमांसा से संयुक्त धर्म, उत्पन्न होने वाली वस्तुएँ 'पच्चयुप्पन्न' हैं। कमशः इच्छा-अधिपित (छन्दाधिपित), वीर्याधिपित (विरियाधिपित), चित्ताधिपित, और मीमांसाधिपित (वीमंसाधिपित) इनके 'पच्चय-धम्म' हैं अर्थात् ये वे वस्तुएँ हैं जिनमे उपर्युक्त धर्म उत्पन्न होते हैं। प्रत्यय-अधिपित प्रत्यय हैं।
- ४. अनन्तर-प्रत्यय (अनन्तर पच्चयो) यदि कोई वस्तु अपने ठीक पीछे होने वाली वस्तु की उत्पत्ति में सहायक होती है, तो वह उसके साथ अनन्तर प्रत्यय के संबंध से संबंधित होती है। 'पट्ठान' में कहा गया है 'येस येस धम्मानं अनन्तरा ये ये धम्मा तेस धम्मानं अनन्तरपच्चयेन पच्चयो' अर्थात् जिन जिन धमों के अनन्तर जो जो धमें होते हैं, तो पूर्व के धमें पश्चात् के धमें के प्रति अनन्तर-प्रत्यय के रूप में प्रत्यय होते हैं। उदाहरणतः, पाँच विज्ञान-धातुओं (चक्षु, श्रोघ, ध्राण, जिह्वा और काय संबंधी विज्ञान-धातुओं)और उनसे संयुक्त धमों के अनन्तर मनो-धातु और उससे संयुक्त धर्मों की उत्पत्ति होती है। अतः साँच विज्ञान-धातु और उनसे संयुक्त धर्मों की उत्पत्ति होती है। अतः अनन्तर-प्रत्यय के रूप में प्रत्यय हं। इसी प्रकार मनो-धातु और उससे संयुक्त धर्मों के लिथे, कुशल-धर्म, कुशल और अव्याकृत धर्मों की उत्पत्ति के लिए, और अकुशल धर्म, अकुशल और अव्याकृत धर्मों की उत्पत्ति के लिए, अनन्तर-प्रत्यय के रूप में प्रत्यय होते है। यहाँ मनो-धातु, मनो-विज्ञान-धातु, कुशल और अव्याकृत धर्में की उत्पत्ति के लिए, अनन्तर-प्रत्यय के रूप में प्रत्यय होते है। यहाँ मनो-धातु, मनो-विज्ञान-धातु, कुशल और अव्याकृत धर्में, अकुशल और अव्याकृत धर्में, अकुशल और अव्याकृत धर्में, अकुशल और अव्याकृत

सर्म तथा इनमें संयुक्त धर्म 'पच्चयुष्पन्न' अर्थात् प्रद्मयों के कारण उत्पन्न होने वाले धर्म है। जिन धर्मों से इनकी उत्पन्ति होती हैं, वे हैं क्रमणः (१) पाँच विज्ञान-धातु और उनसे संयुक्त धर्म (२) मनो-धातु और उनसे संयुक्त धर्म (३) कुशल-धर्म (४) अकुशल-धर्म। अतः ये प्रत्यय-धर्म हैं। जिस प्रत्यय के कारण उनकी उत्पत्ति होती है, वह है अनन्तर-प्रत्यय।

- **५. समनन्तर-प्रत्यय (समनन्तर पच्चयो)**—विलकुल अनन्तर-प्रत्यय के समान ।
- ६. सहजात-प्रत्यय— (सहजात पच्चयो) जब कोई धर्म किन्ही अन्य धर्मी के साथ-साथ उत्पन्न होते हैं तो उनके बीच सहजात-प्रत्यय का सम्बन्ध होता है। उदाहरणतः, संज्ञा, बेदना, संस्कार और विज्ञान एक दूसरे के साथ सहजात-प्रत्यय के रूप में सम्बन्धित है, क्योंकि इनकी उत्पत्ति एक ही साथ होती है।
- ७. अन्योन्य-प्रत्यय— (अञ्जासञ्जा पच्चयो)— एक दूसरे के आश्रय से उत्पन्न होने वाले धर्म इस प्रत्यय के द्वारा आपस में सम्बन्धित होते हैं। यहाँ भी पूर्वोक्त उदाहरण ही दिया जा सकता है, क्योंकि संज्ञा, वेदना, संस्कार और विज्ञान आपस में एक दूसरे के आश्रय से ही उत्पन्न होते है।
- ८. निःश्रय-प्रत्यय— (निस्सय पच्चयो)— निःश्रय का अर्थ है आधार । पृथ्वी वृक्ष का निःश्रय है। इसी प्रकार जिन धर्मों की उत्पत्ति जिन धर्मों के आधार पर होती है, उनके प्रति उनका निःश्रय-प्रत्यय का सम्बन्ध होता है। उदाहरणतः चक्षु-आयतन, श्रोत्र-आयतन, घ्राण-आयतन, जिह्वा-आयतन और काय-आय-तन के आधार पर ही कमशः चक्षु-विज्ञान, श्रोत्र-विज्ञान, घ्राण-विज्ञान, जिह्वा-विज्ञान और काय-विज्ञान की उत्पत्ति होती है, अतः उनके बीच निःश्रय-प्रत्यय का सम्बन्ध है।
- ९. उपिनःश्रय-प्रत्यय--(उपिनस्सय पच्चयो)--उपिनःश्रय का अर्थ है बलवान् आधार । कुशल-धर्मो के दृढ़ आधार पूर्वगामी कुशल-धर्म हो होते हैं। अतः उनके बीच का सम्बन्ध उपिनःश्रय-प्रत्यय का हैं। अन्य अनेक उदाहरण भी मूल पालि में दिये हुए हैं।
- १०. पुरेजात-प्रत्यय—(पुरेजात पच्चयो)—जिस धर्म से किसी धर्म की उत्पत्ति पहले हुई हो तो उनके बीच पुरेजात-प्रत्यय का सम्बन्ध होता है।

उदाहरणतः, चक्षु-विज्ञान-धातु आदि की उत्पत्ति से पहले चक्षु-आयतन आदि की उत्पत्ति हो चुकी होती है। अतः उसके प्रति वह पुरेजात-प्रत्यय से सम्बन्धित है।

- ११. पश्चात्-जात-प्रत्यय——(पच्छाजात पच्चयो)——शरीर की उत्पत्ति पहले हो जाती है। उसके वाद उसमें चित्त और चेतिसक पैदा होते हैं। अतः दोनों के बीच का सम्बन्ध पश्चात्-जात-प्रत्यय का है।
- १२. आसेवन-प्रत्यय— (आसेवन पच्चयो)—आसेवन का अर्थ है वार--वार आवृत्ति । किसी धर्म का वार वार अभ्यास जिस किसी दूसरे धर्म को जन्म देने का कारण बनता है, तो उसके साथ उसका आसेवन प्रत्यय का सम्बन्ध होता है । उदाहरणतः, प्रत्येक कुञल-धर्म की उत्पत्ति किसी पूर्वगामी कुशल धर्म के आसेवन या सतत अभ्यास में होती है । अतः दोनों के बीच आसेवन-प्रत्यय कः सम्बन्ध होता है ।
- १३. कर्म-प्रत्यय— (कम्म-पच्चयो)— किसी भी कर्म-विपाक के पूर्व-गामी कुशल या अकुशल धर्म होते है, अतः उनके वीच का सम्बन्ध कर्म-प्रत्यय का होता है।
- १४. विपाक-प्रत्यय--(विपाक पच्चयो)---वेदना, संज्ञा, संस्कार और विज्ञान, इन चार स्कन्धों की उत्पत्ति पूर्व के वेदना, संज्ञा, संस्कार और विज्ञान स्कन्धों के विपाक-स्वरूप होती है, अतः इनके वीच विपाक-प्रत्यय का सम्बन्ध होना है।
- १५. आहार-प्रत्यय— (आहार पच्चयो)— भोजन से यह हमारा झरीर वनता है। अत: शरीर का भोजन के प्रति आहार-प्रत्यय का सम्बन्ध है।
- **१६. इन्द्रिय-प्रत्यय— (इन्द्रिय पच्चयो)** चक्षु-विज्ञान आदि की उत्पत्ति चक्षुगदि इन्द्रियों के प्रत्यय से हैं। अतः पहले का दूसरे के प्रति इन्द्रिय-प्रत्यय का सम्बन्ध हैं।
- १७. ध्यान-प्रत्यय— (भान पच्चयो)— ध्यान से संयुक्त अवस्थाओं (धर्मो) को उत्पत्ति ध्यान के अंगों के प्रत्यय से हैं। अतः पहले का दूसरे के साथ ध्यान-प्रत्यय का सम्बन्ध है।
  - १८. मार्ग-प्रत्यय--(मग्ग पच्चयो)-- उपर्युक्त के समान मार्ग से संयुक्त

अवस्थाओं की भी उत्पत्ति मार्ग के अंगों के प्रत्यय से है, अतः उनके बीच मार्ग-प्रत्यय का सम्बन्ध है।

- **१९. संयुक्त-प्रत्यय— (सम्मयुत्त पच्चयो)—** पूर्वोक्त के समान ही संज्ञा वेदना, आदि से संयुक्त धर्मों की उत्पत्ति कमशः संज्ञा, वेदना आदि के अंगों के प्रत्यय से ही है, अतः उनके बीच का सम्बन्ध संयुक्त-प्रत्यय का ही है।
- २०. वियुक्त-प्रत्यय— (विष्पयुत्त-पच्चयो) भौतिक धर्म मानसिक धर्मों के साथ और मानसिक धर्म भौतिक धर्मों के साथ विष्पयुक्त-प्रत्यय के सम्बन्ध से सम्बन्धित हैं, क्योंकि दोनों का स्वभाव एक दूसरे से वियुक्त रहने का है।
- २१. अस्ति-प्रत्यय— (अस्थि पच्चयो) जिस धर्म की उपस्थिति या विद्यमानता पर दूसरे धर्म की उत्पत्ति अनिवार्यतः निर्भर होती है तो दोनों के बीच अस्ति-प्रत्यय का सम्बन्ध होता है, यथा सम्पूर्ण भौतिक विकारों की उत्पत्ति के लिये चार महाभूतों की उपस्थिति, अनिवार्यतः आवश्यक है, अतः चार महाभूतों के साथ अस्ति-प्रत्यय के सम्बन्ध के द्वारा सम्पूर्ण भौतिक विकार सम्बन्धित है।
- २२. नास्ति-प्रत्यय—(निस्य पच्चयो)—अपनी अनुपस्थिति या अविद्य-मानता में ही जो कोई धर्म किसी दूसरे धर्म की उत्पत्ति में सहायक हो तो वह उत्पन्न होने वाले धर्म के प्रति नास्ति-प्रत्यय के सम्बन्ध से सम्बन्धित होता है। जो चित्त और चेतसिक अभी निरूद्ध हो चुके हैं, वे अपनी अविद्यमानता से ही अभी उत्पन्न होने वाले चित्त और चेतसिक धर्मी के प्रति नास्ति-प्रत्यय के सम्बन्ध से सम्बन्धित होते हैं।
  - २३. विगत-प्रत्यय--(विगत पच्चयो)---उपर्युक्त (२२) के समान। २४. अविगत-प्रत्यय--(अविगत-पच्चयो)---उपर्युक्त (२१) के समान।

उपर अभिधम्म-पिटक के ग्रन्थों के विषय और शैली का संक्षिप्त विवरण दिया गया है। सुत्तन्त में निहित बुद्ध-वच्नों के प्रति उनका दही सम्बन्ध है, जो उत्तरकालीन वेदान्त-ग्रन्थों का उपनिषदों के प्रति। अन्तर्ज्ञान और ग्रपरोक्ष-अनुभूति पर प्रतिष्ठित, जल और वायु के समान सब के लिये सुलभ, बुद्धों (ज्ञानियों) के बचन भी, पंडितवाद और शास्त्रीय विवेचनों के फन्दे में फॅसकर कितने सूखे, आकर्षण-विहीन और जन-साधारण के लिये कितने दुरूह हो जाने

्हें, इसके लिये अभिधम्म-पिटक के समान ही उत्तरकालीन वेदान्तियों एवं बौद्ध और वैदिक परम्परा के आचार्यों के प्रज्ञान अच्छे उदाहरण है । चाहे नागार्ज्न असंग, वस्वन्ध्, दिङ्-नाग और धर्मकीति हों, चाहे वात्स्यायन, कुमारिल, वाचस्पति, उदयन और श्रीहर्ष हों, सब एक समान ही हैं । बुद्ध और उपनिपदों के ऋषियों की सरलता, स्वाभाविकता और मार्मिकता एक में भी नहीं है। अभि-धम्म-पिटक अति प्राचीन होते हुए भी बुद्ध-मन्तव्य को इसी ओर लेगया है। सन्तोष की वात यह है कि वहाँ बुद्ध के मौलिक मिद्धान्तों में कोई परिवर्तन या परिवर्द्धन नहीं किया गया है, संशोधन की तो कोई वात ही नहीं । अतः मुख बृद्ध-दर्शन को जानने के लिये उसका उपयोग बच रहता है। बुद्ध-मन्तव्य नव्यं एक विस्मयकारी वस्तु है। यदि उसके कुछ विस्मयोंको खोलना है तो अभिधम्म-पिटक का अध्ययन नितान्त आवश्यक है । यदि यह देखना है कि निरन्तर परिवर्तनशील, अनित्य, दुःख और अनात्म धर्मो (पदार्थों) के प्रवर्तमान रहने पर भी संसार के सर्व-श्रेष्ठ साधक और जानी पुरुष ने चिन की निश्चल समाधि किस प्रकार सिखाई है, नियामक को न मान कर भी नियम को किस प्रकार प्रतिष्ठित किया है. इंब्दर-प्रणिधान न होने परभी समाधि का विधान किस प्रकार किया है, प्रार्थना न होने पर भी ध्यान को किस पर टिकाया है, 'अत्ता' (आत्मा)न होने पर भी पूनर्जन्म-वाद को किस पर अवलम्बित किया है, परम सना के विषय में मौन रखकर भी गम्भीर आश्वासन किस प्रकार दिया है, यदि यह सब और इसके साथ प्रारम्भिक बौद्ध धर्म के महान् मनोवैज्ञानिक अध्ययन सम्बन्धी दान को उसकी पूरी विभृति के साथ देखना है, तो अभिधम्म की वीथियों में भ्रमण करना ही होगा । किन्तू बीसवीं सदी के मनुष्य के लिये, जो कामावचर-लोक (कामनाओं के लोक) की अभाव पूर्तियों के प्रयत्न में ही अभी संलग्न और सन्तृष्ट है, इतना अवकाश मिल सकेगा, यह कहना सन्देह से खाली नहीं है !

### छठा ऋध्याय

# पूर्व-बुद्धघोष-युग (१००ई० पूर्व से ४०० ई० तक)

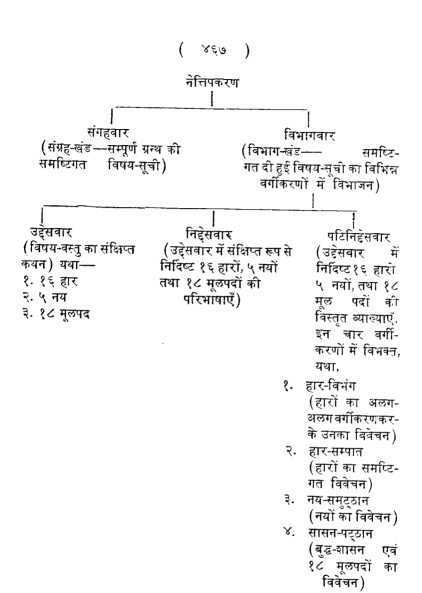
तेपिटक बुद्ध-वचनों का अन्तिम संकलन तृतीय शताब्दी ईसबी पूर्व किया गया। तब से उनका रूप पूर्णतः निश्चित हो गया। ईसा की चौथी-पाँचवीं शताब्दी में बुद्धदत, बुद्धघोष और धम्मपाल ने उन पर अपनी प्रसिद्ध अट्डकथाएँ लिखीं। पालि-त्रिपिटक के सुनिश्चित रूप धारण कर लेने और इन अट्डकथाओं के रचना-काल के बीच जिस साहित्य की रचना हुई, उसमें नेनिपकरण, पेटको-पदेस और मिलिन्दपञ्ह अधिक प्रसिद्ध हैं। इनका विवरण हम इस परिच्छेद में देंगे।

## नेत्तिपकरण

'नेत्तिपकरण' का मंक्षिप्त नाम 'नेत्ति' भी है। इसी को नेत्तिगन्ध' (नेति-ग्रन्थ) भी कहते हैं। जैसा उसके नाम से स्पष्ट है, 'नेत्तिपकरण' सद्धम्म को सम-भने के लिये नेतृत्व या मार्ग-दर्शन का काम करता है। 'नेत्ति' का अर्थ है मार्ग-दर्शिका। वास्तव में बुद्ध-वचन इतने सरल और हृदयस्पर्शी हैं कि उनको समभने के लिये उनसे व्यतिरिक्त अन्य किसी सहायक की आवश्यकता नहीं। एकान्ति-विन्तन हो, बुद्ध-वचन हों, उनके बीच मध्यस्थता करने की किसी को आवश्यकता नहीं। किन्तु पंडितवाद बुद्ध-धर्म में भी चल पड़ा। सरल बुद्ध-उपदेशों का वर्गी-करण किया गया, उनके पाठ का नियमबद्ध ज्ञान प्राप्त करने के लिये शास्त्रीय नियम बनाये गये, उनके मन्तव्यों को भिन्न भिन्न दृष्टियों से सूचीबद्ध किया गया, उनके शब्दों की व्याख्या और उनके तात्पर्य का निर्णय करने के लिये ग्रन्थ-रचना की गई। इस प्रवृत्ति के प्रथम लक्षण हम अभिधम्म-पिटक में ही देखते है। उनी का प्रत्यावर्तन हमें 'नेत्तिपकरण' और 'पेटकोपदेस' जैसे ग्रन्थों में मिलता है। 'नेतिपकरण' का सम्बन्ध एक प्रकार से तेपिटक बुद्ध-वचनों से वही है जो यासककत निरुक्त का वेदों से। फिर भी निरुक्त की एक विशेष सार्थकता भी है, क्योंकि आठवीं शताब्दी ईसवी पूर्व ही वेदों की भाषा इतनी प्राचीन हो चुकी थी और

जसमें रहस्यात्मक ज्ञान ('आचरिय-मुट्ठ') भी इतना अधिक रक्खा हुआ वताया जाता था कि उसके उद्घाटन के लिये शब्द-व्युत्पत्ति-परक एक ग्रन्थ की आवश्यकता थी भी । इसके विपरीत बुद्ध-वचनों की लोकोत्तर सरलता ने किसी भी ब्युत्पत्ति-शास्त्र या निरुक्ति-शास्त्र की अपेक्षा प्रारम्भ से ही नहीं रक्खी । यह उनकी एक बड़ी विशेषता है । चौथी-पाँचवीं शताब्दी ईसवी से जो अट्ठ-कथाएँ भी लिखी गई, उन्होंने भी विशेषतः बुद्ध-वचनों की ऐतिहासिक पृष्ठ-भूमि को ही पूरा किया है, उत्तरकालीन संस्कृत भाष्यकारों या टीकाकारों की तरह बब्द-कीड़ाएँ नहीं कीं । फलतः बुद्ध-वचनों पर निरुक्ति-परक साहित्य पालि में अधिक नहीं पनप पाया । केवल 'नेत्तिपकरण' और 'पेटकोपदेस' यही दो ग्रन्थ इस सम्बन्ध में मिलते हैं और उन्होंने भी बुद्ध-वचनों की मौलिक सरलता को अधिक सरल बना दिया हो, या सद्धम्म को समभने वाले के लिये अधिक मार्ग प्रशस्त कर दिया हो, ऐसा नहीं कहा जा सकता । जैसा अभी कहा गया, उनका उद्देश्य केवल त्रिपिटक के पाठ और उसके तात्पर्य-निर्णय-सम्बन्धी नियमों या युक्तियों का शास्त्रीय विवेचन मात्र करना है ।

'नेत्तिपकरण' की विषय-वस्तु और शैली बहुत कुछ अभिधम्म-पिटक से मिलती है। सुगमता के लिये उसे इस प्रकार तालिका-बद्ध किया जा सकता है—



इस तालिका से स्पष्ट है कि नेति-पकरण का विषय १६ हार (गुंथे हुए विषयों की मालाएँ), ५ नय (तात्पर्य-निर्णय करने की युक्तियाँ) और १८ मूल पदों (मुख्य नैतिक विषयों) का विवेचन करना ही है । अधिक विस्तार में न जाकर यहाँ इन तीनों वर्गीकरणों में निर्दिष्ट तत्वों का नाम-परिगणन मात्र कर देना ही

पर्याप्त होगा । नेत्तिपकरण में विवेचित १६ हार ये हें, (१) देसनाहार-इस हार में बताया गया है कि बुद्ध-देसना (धर्मोपदेश) की विधि छह प्रकार की होती थी (अ) शील आदि का सुपरिणाम दिखाने वाली (अस्सादं) (आ) विषय-भोगों का दूष्परिणाम दिखाने वाली (आदिनवं), (इ) संसार से निकलने का मार्ग दिखाने वाली (निस्सरणं), (ई) श्रामण्य के फल का वर्णन करने वाली (फलं), (उ) निर्वाण -प्राप्ति का उपाय बताने वाली (उपायं) और (ऊ) नैतिक उद्देश्य दिखाने वाली (आनित्तं) । यहीं श्रुतमयी (सुतमयी--अनुश्रव पर आश्रित), चिन्तामयी--बौद्धिक चिन्तन पर आश्रित) और भावनामयी (पवित्र जीवन के विकास पर आधित), इन तीन प्रज्ञाओं (ज्ञानों) का भी निर्देश किया गया है। (२) विचय-हार या धर्म-चिन्तन और पर्यवेक्षण (३) युत्तिहार (युक्तिहार) अथवा युक्तियों के द्वारा धर्म-विश्लेषण कर उसके अर्थ को सम-भना, (४) पदट्ठानहार, मौलिक लक्षणों से पदोंकी ब्यास्याकरना, (५) लक्खण-हार, लक्षणों से अर्थ को समभना, यथा कहीं रूप शब्द के आ जाने से ही, वेदना आदि को भी समभना । (६) चतुव्यूह-हार (चतुव्हर्यू-हार) अर्थात् पाठ, शब्द, उद्देश्य और क्रम से अर्थ को समभ्रता, (७) आवत्तहार, 'किस प्रकार बद्ध-उप-देशों में सभी विषय किसी न किसी प्रकार अविद्या, चार आर्य सत्य, आर्य अष्टा-गिक मार्ग आदि जैसे मूल-भूत सिद्धान्तों में संनिविष्ट हो जाते हैं। वेदान्त-आस्त्र के तात्पर्य-निर्णय में जिसे 'अभ्यास' कहा गया है, उसकी इससे विशेष समानता है। (८) विभित्तहार) अर्थात् विभाजन या वर्गीकरण का ढंग (९) परि-बत्तन-हार) अथवा बुद्ध का अशुभ को शुभ के रूप में परिवर्तित करने का ढंग। (१०) वेवचन-हार अथवा शब्दों के अन्य अनेक समानार्थवाची शब्द देकर अर्थ को स्पष्ट करने का ढंग। (११) पञ्जातिहार (प्रज्ञाप्तिहार)--एक ही धम्म को अनेक प्रकार से रखने का ढंग। (१२) ओतरण-हार अथवा इन्द्रिय, पटिच्च-सम्प्पाद, पञ्च स्कन्ध आदि के रूप में सम्पूर्ण बुद्ध-मन्तव्य का विश्लेषण। (१३) सोधन-हार, प्रश्नों को शुद्ध करने का ढंग, जिसे बुद्ध प्रयुक्त करते थे। (१४) अधिट्ठान-हार अथवा सत्य के आधार का निर्णय करना । (१५) परिक्खा-हार अथवा हेतुओं और प्रत्ययों सम्बन्धी ज्ञान । यह 'हार' बिलकुल अभिधम्म-पिटक, विशेषतः पट्ठान, का ही एक अंग जान पड़ता है। (१६) समारोपन-

हार अथवा चार प्रकार से बुद्ध का समभाने का ढंग, यथा (अ) मूल-भूत विचारों के द्वारा (आ) समानार्थवाची शब्दों के द्वारा (इ) चिन्तन के द्वारा (ई) अश्भ वृत्तियों के निरोध द्वारा । जिन पाँच नयों का विवेचन 'नेत्तिपकरण' में किया गया है, उनके नाम ये है (१) निन्दियावत्त (२) तीपुत्रखल (३) सीहिविक्कीलित (४) दिसालोचन, तथा (५) अंक्स । १८ मूल-पद इस प्रकार है (१) तण्हा (तष्णा), (२) अविज्जा, (34621), (३) लोभ, (४) दोस (240), (५)मोह (६) सुभ सञ्जा (शुभ-संज्ञा) (७) निच्च सञ्जा (नित्यसंज्ञा). (८) अत्तसञ्जा (आत्म संज्ञा), (९) सुक्ख-सञ्जा (सुख-संज्ञा), तथा इन नौ के क्रमशः विपरीतयथा (१०) समथ (शमथ-आन्तरिक शान्ति) (११) विपस्सना (विषय्यना-विदर्शना), (१२) अ-लोभ (१३) अ-दोस (अ-द्वेष), (१४) अ-मोह (१५) असुभ सञ्जा (अशुभ-मंजा) (१६) अनिच्च सञ्जा (अनित्य-संज्ञा) (१७) अनत्त-सञ्जा (अनात्म-संज्ञा), तथा (१८) दुक्ख-सञ्ज्ञा (दु:ख-संज्ञा) । विषय की दृष्टि से बुद्ध-उपदेशों को कितने भागों में बाँटा जा सकता है, इसका भी निरूपण 'नेत्ति पकरण' में किया गया है । इस दृष्टि से विवे-चन करते हुए उसने बुद्ध-वचनों को इन मुख्य सोलह भागोंमें बाँटा है, यथा (१) संकिलेस-भागिय, अर्थात् वे बुद्ध-उपदेश जो चित्त-मलों (संकिलेस) का विवेचन करते हैं (२) वासना-भागिय, अर्थात् वे बुद्ध-उपदेश जो वासना या तृष्णा का विवेचन करते हैं (३) निब्बेध-भागिय, अर्थात् वे बुद्ध-उपदेश जो धर्म की तह का विवेचन करते हैं (४) असेख-भागिय, अर्थात् अर्हतों की अवस्था का विवेचन करने वाले (५) संकिलेस-भागिय तथा वासना-भागिय (६) संकिलेस-भागिय तथा निव्वेधभागिय (७) संकिलेस-भागिय तथा असेख-भागिय (८) संकिलेस, असेख तथा निब्बेध-भागिय, (९) संकिलेस-वासना-निब्बेध-भागिय (१०) वासना-निब्बेध भागिय (११) तण्हासंकिलेस भागिय (१२) दिट्टि-संक-लेस-भागिय (१३) दूच्चरित-संकिलेस-भागिय (१४) तण्हावोदान-भागिय (तृष्णा की विशुद्धि का उपदेश करने वाले वुद्ध-वचन) (१५) दिट्ठिवोदान भागिय (दृष्टि या मिथ्या मतवादों की विशुद्धि का उपदेश करने वाले वृद्ध-वचन) तथा (१६) दुर्चिरत-वोदान-भागिय अर्थात् दूराचरण की शुद्धि का उपदेश करने वाले बुद्ध-षचन ।

ऊपर विषयों के अनुसार बुद्ध-वचनों का जो वर्गीकरण किया गया है उसमें पहले संक्षिप्त विवेचन कर के फिर उनमें निर्दिष्ट धर्मों को एक दूसरे से मिलाकर कर अन्य अनेक वर्गीकरण करने की प्रवृत्ति दिखलाई पड़ती है। संकिलेस, वामना, तण्हा और असेख के आधार पर ऐसे ही वर्गीकरण अपर किये गये हैं। निश्चयतः यह अभिधम्म की प्रणाली है। 'उद्देस' के बाद 'निद्देस' देने की अभि-धम्म की निश्चित प्रणाली है, यह हम अभिधम्म-पिटक के विवेचन में देख चुके है । उसी का अनुवर्तन इस ग्रन्थ में किया गया है, जैसा उसकी ऊपर दी हुई विषय-तालिका से स्पष्ट है। इतना ही नहीं, सिद्धान्तों के विवेचन में भी अभिधम्म का प्रभाव स्पष्टतः दिखाई पड्ता है। जैसा ऊपर दिखाया जा चुका है, परिक्खार-हार के विवेचन में पर्ठान के हेतुओं और प्रत्ययों की स्पष्ट प्रतिध्विन है। यहाँ 'नेति' के लेवक ने उसे पूरी तरह न लेकर अपने निष्कित सम्बन्धी प्रयोजन के अनुसार ही लिया है। इसीलिये 'हेतू' और 'प्रत्यय' का विभेद यहाँ इतना स्पष्ट नहीं हो पाया। लौकिक और अलौकिक का विभेद भी 'नेत्तिपकरण' में किया गया है । यह भी अभिधम्म के प्रभाव का सुचक है । नेत्तिपकरण और अभिधम्म की गैली के इस पारस्परिक सम्बन्ध का ऐतिहासिक अर्थ क्या है ? स्पष्टतः यही कि नेत्तिक रण की रचना अभिधम्म-पिटक के बाद हुई। किन्तू श्रीमती रायस डेविड्स ने इसके विपरीत यह निष्कर्ष निकाला है कि 'नेत्तिपकरण' कम से कम 'पट्ठान' से पूर्व की रचना है। उनके इस मत का मुख्य आधार यही है कि नेति-पकरण में अभी हेतू और प्रत्यय का भेद उतना स्पष्ट नहीं हुआ है जितना 'पट्ठान' में। किन्तू क्या यह 'नेत्तिपकरण' के आवश्यकता के अनुरूप नहीं हो मकता? क्या इस कारण नहीं हो सकता कि 'नेत्तिपकरण' के लेखक को यहाँ अभियम्म की सुक्ष्मता में न जाकर केवल उसके निरुक्ति-सम्बन्धी प्रयोजन को ग्रहण करना था ? अभिधम्म-पिटक के संकलन या प्रणयन के काल के सम्बन्ध में जो विवेचन हम पहले कर चुके है, उसकी पृष्ठभूमि में नेत्तिपकरण को उसके वाद

१. जर्नल ऑव रॉयल एशियाटिक सोसायटी, १९२५, पृष्ठ १११-११२; विटर-नित्ज ने भी उनके इस साक्ष्य को स्वीकार किया है। देखिये उनका हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १८३

की रचना ही माना जा सकता है। ई० हार्डीने, जिन्होंने इस ग्रन्थ का सम्पादन पालि टैक्सट सोसायटी के लिए किया है, आन्तरिक और बाहच साध्य का विवेचन कर यह निष्कर्ष निकाला है कि 'नेनिपकरण' ईसवी सन् के आसपास की रचना है। शायगर ने इस मत को स्वीकार किया है। शायगर ने इस मत को स्वीकार किया है। शायगर के मत की अपेक्षा यही मत अधिक उपयुक्त जान पड़ता है । 'गन्धदंस' के वर्णनानुसार 'नेत्तिपकरण' के रचयिता भगवान बृद्ध के परम ऋद्विमान् शिष्य महाकच्चान या महाकच्चायन (महाकात्यायन) ही थे। इस्वयं मिन्सिम-निकाय के मधिपडक-सन (१।२।८) में महाकच्चान के अर्थ-विभाग की प्रशंसा की गई है "यह आयप्मान महाकात्यायन, बद्ध द्वारा प्रशंसित, सब्रह्मचारियों द्वारा प्रशंसित और बास्ता द्वारा संक्षेप से कहे हुए उपदेश का विस्तार से अर्थ-विभाग करने में समर्थ हैं।" सम्भवतः इसी आधार पर नेत्तिपकरण' को गौरव देने के छिए उसे इन आर्य महाकात्यायन की रचना बतलाया गया है। किन्तू इन शास्त्रीय विवेचनों में पड़ने की बुद्ध के उन प्रथम शिष्यों को आवश्यकता नहीं थी, यह निश्चित है। यह तो उत्तरकालीन वैदिक परम्परा से प्राप्त प्रभाव का ही परिणाम था। जिस प्रकार कच्चान और मोग्गल्लान व्याकरणों का सम्बन्ध बृद्ध के प्रथम शिष्यों के साथ किया जाता है, उसी प्रकार 'नेत्तिपकरण' के रचयिता महाकच्चान के विषय में भी हमें जानना चाहिए। वास्तव में 'नेत्तिपकरण' ईसवी सन् के आसपास की रचना है और उसके रचयिता कोई कच्चान नामक भिक्षु थे, जिनके विषय में अधिक हमें कुछ जात नहीं है। पांचवीं शताब्दी ईसवी में धम्मपाल ने 'नेतिपकरण' पर 'नेतिप्पकरणस्स अत्थ संवण्णना' (नेतिपकरण का अर्थ-विवरण) नाम की एक अटठकथा भी लिखी, जिसका निर्देश हम आगे के अध्याय में अट्टकथा-साहित्य का विवरण देते समय करेंगे। बरमा और सिंहल की भाषाओं में इस ग्रन्थ का अनुवाद हुआ है, और इसके कई संस्करण भी निकले हैं।

१. नेत्तिपकरण (ई० हार्डी द्वारा सम्पादित, लन्दन १९०२), पृष्ठ ८ (भूमिका) २. पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, गुष्ठ २६

३. पृष्ठ ४९

## पेटकोपदेस

'पेटकोपदेस' भी 'नेतिपकरण' के समान विषय-वस्तु वाली एक दूसरी रचना है। मेबिल बोड ने हमें बताया है कि बरमा में इन दोनों ग्रन्थों का आदर विपिटक के समान ही होता है। 'पेटकोपदेस' का उद्देश त्रिपिटक के विद्यार्थियों को उसी प्रकार का उपदेश या शिक्षा देना है जैसा हम 'नेतिपकरण' में देख आये हैं। 'नेतिपकरण' की ही विषय-वस्तु को यहाँ एक दूसरे ढंग से उपन्यस्त कर विवेचित किया गया ह। कहीं जो कुछ बातें 'नेतिपकरण में दुस्ह रह गई हैं, उनको यहाँ स्पष्ट रूप से समभा दिया गया है। 'पेटकोपदेस' की एक मुख्य विशेषता यह भी है कि यहाँ विषय का विन्यास प्रधानतः चार आर्य सत्यों की दृष्टि से किया गया है, जो बुद्ध-शासन के मूल उपादान हैं। 'पेटकोपदेस' के भी रचियता 'नेतिपकरण' के लेखक महाकच्चान ही माने जाते हैं। अतः उनके काल और वृत्त के सम्बन्ध में भी वहीं जानना चाहिए, जो 'नेतिपकरण' के रचियता के सम्बन्ध में।

## मिलिन्द्पञ्ह<sup>२</sup>

'मिलिन्द पञ्हं' 'मिलिन्द पञ्हो' या 'मिलिन्दपञ्हा' (क्योंकि इन तीनों प्रकार यह ग्रन्थ लिखा जाता है ) इस युग की सब से अधिक प्रसिद्ध रचना है। सम्पूर्ण अनुपिटक साहित्य में इस ग्रन्थ की समता अन्यकोई ग्रन्थ नहीं कर सकता। बुद्धघोप ने इस ग्रन्थ को अपनी अट्टकथाओं में त्रिपिटक के समान ही आदरणीय

१. दि पालि लिटरेचर ऑव बरमा, पृष्ठ ४

२. रोमन लिपि में सन् १८८० में ट्रेंकनर का प्रसिद्ध संस्करण निकला था। आज तो नागरी लिपि में भी सौभाग्यवश इसके मूल पाठ और अनुवाद दोनों उपलब्ध हैं। मिलिन्द-पञ्होः आर.डी.वदेकर द्वारा सम्पादित, बम्बई विश्व-विद्यालय द्वारा प्रकाशित, १९४०; भिक्षु जगदीश काश्यप द्वारा हिन्दी में अनुवादित, प्रकाशक भिक्षु उ० कित्तिमा, सारनाथ, बनारस, १९३७। इस ग्रंथ के स्यामी, सिहली तथा बरमी अनेक संस्करण उपलब्ध है।

३. सिंहल में तो विशेषतः मिलिन्दपञ्हो ही कहा जाता है । हिन्दी में 'मिलिन्द-प्रश्न' के आधार पर 'मिलिन्दपञ्ह' ही कहना हमने अधिक उचित समभा है।

मानते हुए उद्धृत किया है, व यह उसकी महत्ता का सर्वोत्तम सूचक है। साहित्य और दर्शन दोनों दृष्टियों से 'मिलिन्द पञ्ह' स्थिवरवाद वौद्ध धर्म का एक बड़ा गौरव है। पारचात्य विद्वान तक उसके इस गौरव पर इतने अधिक मुग्ध हुए है कि उन्हें इस में ग्रीक प्रभाव और विशेषतः अफलातं के संवादों की गन्ध आने लगी है! 'मिलिन्दः पञ्ह' (मिलिन्द प्रश्न)जैसा उसके नाम से स्पष्ट है 'मिलिन्द' के 'प्रश्नों' के विवरण के रूप में लिखा गया है । 'मिलिन्द' शब्द ग्रीक 'मेनान्डर' नाम का भारतीयकरण है। मेनान्डर के प्रश्नों का विवरण मात्र इस ग्रन्थ में नहीं है। मेनान्डर के प्रश्नों का समाधान इस ग्रन्थ का मुख्य विषय है। यह समाधान भदन्त नागसेन नामक बौद्धः भिक्षु ने किया। अतः मेनान्डर और भदन्त नागसेन के संवाद के रूप में यह ग्रन्थ लिखा गया है। मेनान्डर या मिलिन्द और भदन्त नागसेन का यह संवाद ऐतिहासिक तथ्य था, इसके लिए प्रभृत इतिहास-सम्बन्धी सामग्री उपलब्ध है। 'मिलिन्द पञ्ह' में ही मिलिन्द को यवनक (ग्रीस)–प्रदेश का राजा कहा गया है ('योनकानं राजा मिलिन्दों) और उसकी राजधानी सागल (वर्तमान स्यालकोट) को बतलाया गया है। हम जानते हैं कि दूसरी शताब्दी ईसवी पूर्व भारत का उत्तर-पिच्छमी भाग ग्रीक शासकों के हाथ में चला गया था। ग्रीक शासक मेनान्डर या मेनान्ड्रोस ही 'मिलिन्द पञ्ह' का 'मिलिन्द' है, यह इतिहासवेत्ताओं का निश्चित मतः हैं। किन्तु इस में नान्ड्रोस के शासन-काल की निश्चित तिथि क्या है, इसके विषय में अभी एक मत नहीं हो सका है। स्मिथ के अनुसार १५५ ई० पूर्व मेनान्डर ने भारत पर आक्रमण किया। <sup>२</sup> राय चौधरी <sup>3</sup> तथा बार्नेटे<sup>४</sup> के मतानुसार मेनान्डर का

१. अड्ठसालिनी, पृष्ठ ११२, ११४, ११९, १२०, १२२, १४२ (पालि टैक्स्ट सोसायटो का संस्करण) में बुद्धघोष ने 'आयुष्मान् नागसेन' (आयस्मा नागसेन) 'नागसेन स्थिवर' (नागसेन थेर) 'आयुष्मान् नागसेन स्थिवर' (आयस्मा नागसेन थेर) आदि कह कर मिलिन्द-पञ्ह के लेखक को. स्मरण किया है।

२. अर्ली हिस्ट्री ऑव इंडिया, पृष्ठ २२७, २३९, २५८

३ पॉलिटिकल हिस्ट्री ऑव एन्शियन्ट इंडिया, १९२३, पृष्ठ २०४

४. कलकत्ता रिव्यू, १९२४, पृष्ठ २५०

शासन-काल प्रथम शताब्दी ईसवी पूर्व है। डा० रमेशचन्द्र मज्मदार का मत है कि ९० वर्ष ईसवी पूर्व से पहले मेनान्डर का समय नहीं हो सकता। अधिकतर विद्वानों की आज मान्यता है कि मेनान्डर का शासन-काल प्रथम शताब्दी ईसवी पूर्व है। अत: अपने मूल रूप में 'मिलिन्द पञ्ह' इसी समय लिखा गया, यह निश्चित है । चुंकि ग्रीक-शामन मेनान्डर के बाद शीघ्र भारत से लुप्त हो गया था और उसकी कोई स्थायी स्मृति भारतीय इतिहास में अंकित नहीं है, अत: यदि 'मिलिन्द पञ्ह' की रचना को मिलिन्द और नागसेन के संवाद के आधार पर एक बाद के युग में लिखी हुई भी मानें तो भो वह युग बहुत बाद का नहीं हो सकता। हर हालत में 'मिलिन्द पञ्ह' की रचना ईमवी सन् के पहले ही हो गई थी<sup>२</sup>, और उसका आधार था ग्रीक राजा मेनान्डर और भदन्त नागसेन का ऐतिहासिक संवाद । 'मिलिन्द पञ्ह' की इस विषयक ऐति-हासिकता को प्रमाणित करने के लिए एक और दृढ़तर साक्ष्य भी विद्यमान है। भारत के करीब २२ स्थानों में (विशेषतः मथुरा में) ग्रीक राजा मेनान्डर के सिक्के मिले है, जिन पर खुदा हुआ है ''बेसिलियस सोटिरस मेनन्डोस''। एक आञ्चर्य की बात यह है कि इन सिक्कों पर धर्म-चक्र का निञान बना हुआ है, जो उसके बौद्ध धर्मावलम्बी होने का पक्का प्रमाण देता है। 'मिलिन्द पञ्ह' में भी हम पहते हैं कि भदन्त नागसेन के उत्तरों से सन्तुष्ट हो कर राजा मिलिन्द उनसे अपने को उपासक (बौद्ध गृहस्थ-शिष्य) के रूप में स्वीकार करने की प्रार्थना करना है ''उपासकं मं भन्ते नागसेन सारेत्थ''। ३ बाद मे हम वहीं यह भी देखते हैं कि राजा

विटरनिरज: हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १७४, पद-संकेत ३ में उद्धृत

२. मिलाइये रायस डेविड्स्-क्विशन्स ऑव किंग मिलिन्द (मिलिन्द प्रश्न का अंग्रेजी अनुवाद), भाग प्रथम (सेकेड बुक्स ऑव दि ईस्ट, जिल्द ३५) पृष्ठ ४५ (भूमिका); विटरनित्ज: हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १७५

३. पृष्ट ४११ (बम्बई विश्वविद्यालय का संस्करण)

मिलिन्द ने वाद में अपने राज्य को अपने पुत्र को देकर प्रव्रज्या ग्रहण कर ली और विदर्शना-ज्ञान की वृद्धि करते हुए उसने अर्हत्त्व प्राप्त किया। <sup>9</sup> ग्रीक इतिहास-लेखक प्लूटार्क का कहना है कि मेनान्डर के मरने के बाद अनेक भारतीय नगरों में उसकी अस्थियों के ऊपर समाधियाँ बनाई गईं। स्पष्टतः यह मेनान्डर के बौद्ध होने का साक्ष्य देता है और 'मिलिन्द पञ्ह' के वर्णनका समर्थन करता है। भगवान् बुद्ध (महापरिनिव्वाण सुत्त) और अनेक अर्हतों की अस्थियों पर ऐसा ही हुआ था। आचार्य बुद्धघोष के परिनिर्वाण पर इसी प्रकार का वर्णन 'बुद्धधोसुष्पत्ति' पृष्ठ ६६ (जेम्स ग्रे-द्वारा सम्पादित) में मिलता है। अतः पूर्वोक्त विवरण, प्ल्टार्क का साध्य और सब मे अधिक राजा मेनान्डर के मिक्कों पर धर्म-चक्र के चिह्न का पाया जाना, इन सब बातों के प्रकाश में हम 'मिलिन्द पञ्ह' के इस साक्ष्य को अस्वीकार नहीं कर सकते कि मेनान्डर बौद्ध हो गया था । इतने ठोस प्रमाणों के होते हुए भी कुछ पाश्चात्य विद्वानों ने यह स्वीकृार नहीं किया कि मेनान्डर बौद्ध हो गया था । रे सम्भवतः पाक्चात्य संस्कृति की गौरव-रक्षा के अन्तर्हित भाव ने ही उन्हें इस स्पष्ट सत्य को स्वीकार करने से उन्मुख या उदासीन रक्खा है। ग्रीक राजा मेनान्डर और भदन्त नागसेन के संवाद के रूप में 'मिलिन्द पञ्ह' का लिखा जाना एक निश्चित ऐतिहासिक तथ्य होते हुए भी वह किसके द्वारा लिखा गया, किस रूप में लिखा गया, बाद में उसमें क्या परिवर्तन या परिवर्द्धन किए गए, आदि समस्याएँ बाकी ही बच रहती है। इन समस्याओं पर आने से पूर्व हमें इतना तो

१. पुत्तस्स रज्जं निय्यादेत्वा अगारस्मा अनगारियं पब्बजित्वा विष्पस्सनं वड्ढेत्वा अरहत्तं पापुणीति । पृष्ठ ४११ (बम्बई विश्वविद्यालय का संस्करण)

२. मिलाइये रायस डेविड्स : मिलिन्द पञ्ह का अंग्रेजी अनुवाद (क्विश्वान्स ऑव किंग मिलिन्द), भाग प्रथम (सेकेड बुक्स ऑव दि ईस्ट, जिल्द ३५) पृष्ठ १९ (भूमिका); स्मिथ : अर्ली हिस्ट्री ऑव इंडिया, पृष्ठ १८७,२२६; गायगरः पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ २७; ये विद्वान् इतना तक तो स्वीकार करते हैं कि बौद्धों से उसकी सहानुभूति थी। इससे कुछ अधिक विंटरिनत्ज ने इंडियनलिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १७५, पद-संकेत १ में कहा है। परन्तु स्पष्ट साहस तो सत्य बात कहने का वह भी नहीं कर सके।

निश्चयपूर्वक समभ हो लेना चाहिए कि मूल रूप में 'मिलिन्द पञ्ह' का प्रणयन, उत्तर-पिश्मी भारत में, द्वितीय या प्रथम शताब्दी ईसवी पूर्व हुए, भदन्त नागसेन और ग्रीक राजा मेनान्डर के संवाद के आधार पर, उसी समय या कम से कम प्रथम शताब्दी ईसवी पूर्व के निकट, बौद्ध धर्म सम्बन्धी शंकाओं के निवारणार्थ हुआ। उसके रचियता भी भदन्त नागसेन हो माने जा सकते हैं। महा-स्थिवर बुद्ध घोषाचार्य की भी यही मान्यता थी। ग्रन्थ के नायक होने के साथ साथ उनके इस ग्रन्थ के रचियता होने में कोई विरोध नहीं है। ऐसी निर्वयिक्तिकता भारतीय साहित्य में अनेक बार देखी जाती है। कम से कम श्रीमती रायस डेविड्स ने जो 'मिलिन्द पञ्ह' के रचियता का नाम 'माणव' बतलाया है ने, उसके लिए तो कोई ऐतिहासिक आधार नहीं मिलता और उसे उनकी कल्पना से प्रमूत ही समभना चाहिए।

अक्सर (विशेषतः पश्चिमी विद्वानों द्वारा) यह कहा जाता है कि 'मिलिन्द पञ्ह' एक इकाई-बद्ध रचना नहीं है और उसका प्रणयन भिन्न-भिन्न लेखकों द्वारा भिन्न-भिन्न युगों में आहै। परिच्छेदों की एक दूसरे से भिन्नरूपता एवं शैली और विपय-त्रस्तु को भी विभिन्नता के कारण यह मान लिया गया है कि मौलिक रूप में ग्रन्थ बहुत छोटा होगा, सम्भवतः वह मिलिन्द और नागसेन के संवाद के संक्षिप्त विवरण के रूप में था, और बाद में स्थिवरवाद बौद्ध धर्म की दृष्टि से जो विषय महत्त्वपूर्ण थे उनको प्राचीन नम्नों के आधार पर इसमें जोड़ा जाता रहा। ग्रन्थ का प्रस्तुन का इसी परिवर्द्धन का परिणाम है। 'मिलिन्द पञ्ह' के अनेकरूपतामय आन्तरिक साक्ष्य के अलावा एक और प्रभावशाली बाहच साक्ष्य इस मत के प्रतिपादन में दिया गया है कि प्रस्तुत पालि 'मिलिन्द पञ्ह' एक मौलिक रचना न होकर अनेक परिवर्द्धनों का परिणाम है अथवा स्वयं मौलिक रूप से संस्कृत में लिखे हुए ग्रन्थ का पालि रूपान्तर है। वह है इस ग्रन्थ का चीनी अनुवाद, जो सन् ३१९और ४२०ई० के बीच किया गया। पालि 'मिलिन्द पञ्ह' में अध्याय है, यथा (१) वाहिर कवा, (२) लक्खण पञ्हो, (३) विमितच्छेदन पञ्हों, (४) मेण्डक पञ्हों, (५) अनुमान पञ्हं, (६) धृतंग कथा, तथा (७)

१. देखिये उनका मिलिन्द क्विशन्स, लन्दन, १९३०

अोपम्मकथापञ्हं। उपर्युक्त चीनी अनुवाद में, जिसका नाम वहाँ 'नागसेन सूत्र' दिया गया है, चौथे अध्याय से लेकर मातवें अध्याय तक नहीं है । इससे स्वाभाविक तोर पर बिद्वानों ने यह निष्कर्ष निकाला है कि 'मिलिन्द पञ्ह' के पहले तीन अध्याय हो ग्रन्थ के मौलिक स्वरूप के परिचायक है और वाकी बाद के परिवर्द्धन मात्र है। सेनाँ और वार्थ आदि अनेक विद्वानों के अलावा गायगर ग और विटर्निन्जर भी इसी मत के मानने वाले हैं। उन्होंने इसी के समर्थन में अन्य कारण भी दिये हैं। एक सब से बड़ा कारण तो यही है कि हमारे प्रस्तृत पालि 'मिलिन्द पञ्ह' में ही न्तीय अध्याय के अन्त में लिखा है ''मिलिन्दस्स पञ्हानं पूच्छाविस्मज्जना निर्ट्उता अर्थात ''मिलिन्द के प्रश्नों के उत्तर समाप्त हुए।'' इतना ही नहीं आगे चौथे अध्याय के प्रारम्भ में जो गाथाएँ आती हैं, वे एक नये ही प्रकार से विषय की प्रस्तावना करती हैं। "वक्ता, तर्कप्रिय, अत्यन्त बुद्धि-विशारद (राजा) मिलिन्द ज्ञान-विवेचन के लिए नागसेन के पास आया।"<sup>3</sup> जब पहले मिलिन्द के प्रश्न समाप्त ही कर दिये गए तो फिर इस प्रकार विषय का द्वारा अवतरण करने की क्या आवश्यकता थी ? निश्चय ही निष्पक्ष समालोचक को इस चौथे अध्याय के बाद के भाग की मौलिकता और प्रामाणिकता में सन्देह होने लगता है। यह भी कितने आइचर्य को वात है कि आचार्य बुद्धघोष ने भी 'मिलिन्द पञ्ह' के जिन अवतरणों को उद्धत किया हैं वे प्रायः प्रथम तीन अध्यायों से ही है। अतः उन्ही की अपे आकृत अधिक प्रामाणिक मानना पड़ता है। जहाँ तक इन प्रथम तीन अध्यायों की भी प्रामाणिकता का सवाल है, उनके विषय में भी कुछ विद्वानों ने सन्देह प्रकट किया है। स्वयं विटरनित्ज ने प्रथम अध्यायके कुछ अंशों को मौलिक नहीं मानाहं। उनके मतानुसार ग्रन्थ की मौलिक प्रस्तावना अपेक्षाकृत कुछ छोटी थी। ४ गायगर भी इस मत में उनके साथ सहमत हैं। े इसी प्रकार तृतीय अध्याय (विमतिच्छेदन पञ्हो) में भी निरन्तर परिवर्द्धनों की सम्भावना स्वीकार की गई है। इस परिच्छेद

१. पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ २७

२. हिस्टी ऑव इंडियन लिचरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १७६-१७७

३. भस्सप्पवेदी वेतंडी अतिबुद्धिविचक्षणो । मिलिन्दो ञाणभेदाय नागसेनमुपागिम।।

अ. ५. ऊपर उद्धृत क्रमशः २ एवं १ पद-संकेतों के समान

में मिलिन्द के सन्देहों का निवारण किया गया है । जो-जो सन्देह स्थविरवाद वौद्ध धर्म की दिष्ट से महत्त्वपूर्ण माने जाते थे उन सब का समाधान-सहित समावेज इस परिच्छेद में करदिया गयाहै, ऐसा इन विद्वानों ने मान लिया है। गावं और श्रेडर ने तो इस पुरे अध्याय तक को बाद को जोड़ा हुआ मान लिया है, १ जो ठीक नहीं है। पालि मिलिन्द पञ्ह' और चीनी भाषा में प्राप्त 'नागसेन-सूत्र' में विभिन्नता होने के आधार पर तथा अन्य उपर्युक्त आन्तरिक और बाहच साक्ष्यों के आधार पर यह मान लिया गया है कि पालि 'मिलिन्द पञ्ह' के अध्याय ४ से लेकर ७ तक बाद के परिवर्द्धन है। एक दूसरा निष्कर्ष यह भी निकाला गया है कि 'मिलिन्द पञ्ह' के प्रारम्भिक काल से ही अनेक संस्करण या पाठ-भेद थे । जर्मन विद्वान् श्रेडर ने उसके सात पाठ-भेदों का उल्लेख किया है। निश्चय ही ये सब बातें कल्पना पर आश्रित है और केवल चीनी अन्वाद में पालि 'मिलिन्द पञ्ह' की विभिन्नता के आधार पर निकाले हुए अनु-मान मात्र हैं। यह एक अन्यन्त आश्चर्य की बात है कि 'मिलिन्द पञ्ह' के प्रश्न को लेकर डा० गायगर जैसे विद्वान् को भी भ्रम में पड़ जाना पड़ा है। उन्होंने यह मान लिया है कि पालि 'मिलिन्द पञ्ह' मौलिक रूप से संस्कृत में लिखा गया था और ईसवी सन् के करीव उसका अनुवाद पालि में किया गया। उन्होंने यह भी मान लिया है कि यह अनुवाद लंका में किया गया और प्राचीन नम्नों के आवार पर उसमें अनेक परिवर्द्धन भी कर दिये गए, यथा पूरण कस्सप, मक्खलि गोसाल आदि को कथाएँ दोव-निकाय के सामञ्ज्ञफल-सुत्त के आवार पर और रोहण और नागमेन के सम्बन्ध की कथा महावंस ५।१३१ में निर्दिष्ट सिग्गव और तिस्स की कथा के आधार पर जोड़दी गई । <sup>२</sup> परिवर्द्धनों को सम्भावना को स्वोकार करने हुए भी (यद्यपि पूरण कस्सप और मक्खिल गोमाल आदि को 'मिलिन्द-पञ्ह' में व्यक्तियों का बाचक न समभ कर उनके सम्प्रदाय के आचार्यों या पदों का सूचक मान कर उन सम्बन्धो विवरणों को वाद का परिवर्द्धन मानने की भी अपेक्षा नहीं) 'मिलिन्द पञ्ह' का मौलिक संस्कृत से लंका में पालि में रूपान्तरित किया

१. देखिये विटरिनत्जः इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १७७, पद-संकेत २२. पालि लिटरेचर एंड क्रेंग्वेज, पृष्ठ २७, पद-संकेत २

जाना स्वीकार नहीं किया जा सकता। चूंकि यह मत डा० गायगर जैसे विद्वान् की ओर से आया है, इसलिए इसका उल्लेख यहाँ कर दिया गया है। अन्यथा वह इस योग्य भी नहीं है। 'मिलिन्द पञ्ह' निश्चयतः अपने मौलिक पालि रूप में उत्तर-पश्चिमी भारत की प्रथम शताब्दी ईसवी पूर्व की रचना है। सम्भव है उसमें वाद में भी परिवर्द्धन हुए हों। किन्तु उसका मौलिक रूप आज का सा सात परिच्छेदों वाला ही रहा हो, इसके लिए भी कम अवकाश नहीं है, क्योंकि जैसाडा० टी० डब्ल्यू० रायम डेविड्स ने सुभाव रक्खा है संभवतः चीनी अनुवादक ने ही अपने अनुवाद में अन्तिम चार अध्यायों को छोड़ दिया हो। पयद्यपि विटरनित्ज ने उनके इम मत को स्वीकार नहीं किया है हमें चौथी शताब्दी ईसवी में (जिससे पहले चीनी अनुवाद नहीं हुआ था बुद्धघोष के इस ग्रन्थ के प्रति आदर और श्रद्धा-भाव को देख कर सत्य की इसी ओर प्रवणता दिखाई पड़ती है।

जैसा ऊपर कहा जा चुका है, 'मिलिन्द पञ्ह' की विषय-वस्तु सात भागों या अध्यायों में विभक्त है (१) बाहिर कथा, (२) लक्खण पञ्हो, (३) विमति-च्छेदन पञ्हो, (४) मेण्डक पञ्हो, (५) अनुमान पञ्हं, (६) धृतंग कथा और (७) ओपम्मकथा पञ्ह । 'बाहिर कथा', 'मिलिन्द पञ्ह' की भूमिका है । सर्व प्रथम लेखक ने नागमेन की इस विचित्र कथा (चित्रा नागमेनकथा) को जो, अभिधर्म, विनय और सुत्तों पर समाश्रित है, और जिसमें विचित्र उपमाएँ और युक्तियाँ प्रकाशित की गई हैं, सावधान हो कर , ज्ञानपूर्वक, बुद्ध-शासन सम्बन्धी सन्देहों के निवारणार्थ, सुनने को आह्वान किया है—

अभिधम्मविनयोगात्ठ्हा सुत्तजालसमित्थिता। नागसेनकथा चित्रा ओपम्मेहि नयेहि च।। तत्थ जाणं पणिधाय हासियत्वान मानसं। सुणाथ निपुणे पञ्हे कदुःखाठानविदालने'ति।।

**इ**सके बाद ग्रीक राजा मिलिन्द (मेनान्डर) की राजधानी सागल का रम-णीय, काव्यमय वर्णन है। "अथ यं अत्थि योनकानं नानापुटभदनं सागलं नाम नगरं

१. ऐन्साइक्लोपेडिया ऑव रिलिनजन एंड एथिक्स, जिल्द आठवीं, पृष्ठ ३६२,

२. हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जित्द दूसरी, पृष्ठ १७७ पद-संकेत १

नदीपब्बतसोभितं रमणीयभूमिष्पदेसभागं आरामुय्यानोपवनतडागपोक्खरणी सम्पन्नं नदोपब्बतरामणेय्यकं" आदि । उसके बाद उपर्युक्त सात भागों में ग्रन्थ की विषय-सूची तथा फिर नागसेन और मिलिन्द के पूर्व-जन्म की कथा है । यह एक बड़े आश्चर्य की बात है कि भदन्त नागसेन ने अपने और अपने प्रतिवादी मिलिन्द के पर्वजन्म (पृब्बयोग, पूब्लकम्म) के वर्णन में तो इतनी तत्परता दिखाई है, फिर भी अपने वर्तमान जन्म और कर्म के विषय में अधिक जानने का हमें अवकाश नहीं दिया। सम्भवतः जिसे हम इतना ठोस समभते है वह उनके लिये इतना आवश्यक नहीं था और जो कुछ हमें अपने विषय में वह बताना आवश्यक समभते थे उसे उन्होंने वहाँ वता भी दिया है। स्थविर नागसेन का जन्म मध्य देश की पूर्वी सीमा पर स्थित, हिमालय पर्वत के समीपवर्ती कर्जगला नामक प्रसिद्ध कस्बे मे हुआ था। उनके पिता का नाम सोगुत्तर था, जो एक ब्राह्मण थे। तोनों वेडों, इतिहासों और लोकायत शास्त्र का ज्ञान प्राप्त कर नाग-सेन ने स्थविर रोहण से बुद्ध-शामन सम्बन्धो शिक्षा प्राप्त को एवं बौद्ध धर्म में प्रवेश किया। तदनन्तर वे वत्तनिय सेनासन के स्थविर अस्मगुत्त (अश्वगुष्त) के पास गये और उनसे शिक्षा प्राप्त की । यहीं उनको सोतापन्न (सोत आपन्न) फल को प्राप्ति हुई। तदनन्तर उन्हें पाटलियुत्र भेज दिया गया, जहाँ उन्हों-ने स्थविर धर्मरक्षित से वौद्ध धर्म का विशेष अध्ययन किया । यही उन्हें अर्हत्त्व फल की प्राप्ति हुई। इसके बाद वे सागल (सियालकोट) के संखेय्य परिवेण में गये, जहाँ राजा मिलिन्द से उनको भेंट हुई । मिलिन्द की शिक्षा का वर्णन करते हुए उसे 'श्रुति, स्मृति, संख्यायोग (सांख्य योग), नीति, वैशेषिक (विसेसिका) आदि १९ शास्त्रों का मननशील विद्यार्थी बतलाया गया है। वह पूरा तर्कवादी, वितंडावादी और वाद-विवाद में अजेय था, यह भी दिखाया गया है। मिलिन्द को दार्शनिक वाद-विवाद से वड़ा प्रेम था और उसने 'लोकायत' सम्प्रदाय आदि के अनुयायी सभी विचारकों को परास्त कर दिया था। उसने बुद्धकालीन ६ प्रवान आचार्यों की गहियों पर प्रतिष्ठित उनके ही समान नाम धारण करने वाले छह प्रधान आचार्यो, यथा पुरणकस्सप, मक्खलि गोसाल, निगण्ड नाटपूत्त, सञ्जय वेलट्टियुत्त, अजित केस कम्बली और पक्घ-कच्चायन कं नाम भी अपने मन्त्रियों से सुन रक्खे थे, और प्रथम दो से वह मिला भी

था, किन्तु उसकी शान्ति उनसे नहीं हुई थी। अन्त में ग्रीक राजा को यह अभि-मान होने लगा "तुच्छो बत भो जम्बुदीपो पलापो वत भो जम्बुदीपो। नित्थ कोचि-समणो वा ब्राह्मणो वा यो मया सद्धिं सल्लिपतुं सक्कोति कंखं पटिविनोदेतुंति ।" "तुच्छ है भारतवर्ष ! प्रलाप मात्र है भारतवर्ष ! यहाँ कोई ऐसा श्रमण या ब्राह्मण नहीं है जो मेरे साथ, भेरे सन्देहों के निवारणार्थ संलाप भी कर तके।" मिलिन्द के इन शब्दों में हम बुद्धिवादी ग्रीक ज्ञान की गौरवसय हुंकार देखते हैं। भारतीय राष्ट्र का गौरव भदन्त नागसेन के रूप में अपनी सारी संचित ज्ञान-गरिमा को लिये हुए अन्त में उसे मिल गया। नागसेन के ज्ञान की प्रशंसा में जहा गया है कि उन्होंने अपनी अल्पावस्था में ही निघंट आदि के सहित तीनों वेदों को पढ़ लिया था, और वे इतिहास, व्याकरण, लोकायत आदि शास्त्रों में पर्ण निष्णात थे। र उसके बाद प्रव्रजित हो कर उन्होंने अभिधम्म के सात प्रकरणों तथा अन्य तेपिटक बुद्ध-वचनों को अपने गुरु रोहण से पढ़ा था। पहले उन्होंने धर्मरक्षित नामक भिक्ष के साथ पाटिलपुत्र में निवास किया। बाद में आयपाल नामक भिक्ष के निमंत्रण पर वे हिमाचल-प्रदेश के संखेय्य परिवेण नामक विहार में चले नये। वहीं राजा मिलिन्द उनसे मिलने के लिए गया। 'अथ खो मिलिन्दो राजा येनायस्मा नागसेनो हेनोपसंगिन' (तदनन्तर राजा मिलिन्द जहाँ आयुष्मान् नागसेन थे, वहाँ गया।)

कुशल-प्रश्न पूछने और परिचय प्राप्त करने में ही दार्शनिक संलाप छिड़ गया। संवाद भी उस प्रश्न पर जो बुद्ध-दर्शन की आधार-भूमि है। अनात्म लक्षण ! राजा मिलिन्द नागसेन के पास जा कर बैठ जाता है और उनसे पूछता है—

१. यूरोपीय विद्वानों ने पूरण कस्सप, मक्खिल गोसाल आदि के नाम देख कर ही यह समक्र लिया है कि यहाँ 'मिलिन्द पञ्ह' के लेखक ने इन बुद्धकालीन आचार्यों का उल्लेख किया है। यह एक भ्रम है। देखिये मिलिन्द प्रश्न, (हिन्दी अनुवाद) की बोधिनी में भिक्षु जगदीश काश्यप की इस विषय-सम्बन्धी टिप्पणी

२. तीसु वेदेसु सिनघंटुकेटुभेसु साक्खरप्पभेदेसु इतिहासपञ्चमेसु पदको वेय्याकरणो लोकायतमहापुरिसलक्खणेसु अनवयो अहोसि । पृष्ठ ११ (बम्बई विश्वविद्यालय का संस्करण)

"भन्ते! आप किस नाम से पुकारे जाते है ? आपका नाम क्या है ?"
(कि नामोसि भन्ते'ित)

"महाराज! मैं 'नागसेन' नाम से पुकारा जाता हूँ। सब्रह्मचारी भिक्षु मुफ्ते यही कह कर बुलाते हैं। माता-पिता अपने बच्चों के इस प्रकार के नाम रखते हैं, जैसे 'नागसेन', 'सूरसेन' आदि। लेकिन ये सब नाम केवल व्यवहार के लिए हैं। तात्विक दृष्टि से इस प्रकार का कोई व्यक्ति उपलब्ध नहीं होता।

### (न हेत्थ पुग्गलो उपलब्भतीति)

वस, संप्रश्न और संवाद का पूरा क्षेत्र खुल गया!

"भन्ते! नागसेन! यदि यथार्थ में कोई व्यक्ति है ही नहीं तो आपको अपनी आवश्यक वस्तुएँ कौन देता है? उन वस्तुओं का उपभोग कौन करता है? पुण्य कौन करता है? ध्यान कौन लगाता है? आर्य-मार्ग और उसका फल निर्वाण कौन प्रत्यक्ष करता है? ..... भले-बुरे का फिर तो कोई कर्ता ही नहीं? आपका कोई गुरु भी नहीं? आप उपसम्पन्न भी नहीं? आप कहते हैं आपको लोग नागसेन' नाम से पुकारते हैं। नागसेन है क्या?

"क्या केश नागमेन हैं?"

"केश किस प्रकार नागमेन हो सकते है?"

''तो क्या नख, दाँत, चमड़ी, मांस, शरीर नागसेन हैं?''

"राजन्! ये भी नहीं।"

"तो क्या पञ्च स्कन्धों का संयोग नागसेन है ?"

"नहीं महाराज!"

"तो क्या फिर रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार, विज्ञान, इन पांच स्कन्धों से कोई व्यतिरिक्त वस्तु नागसेन हैं ?" (किं पन भन्ते अञ्ञात्र रूपवेदनासंञ्जा-संखारविञ्जाणं नागसेनोति)

"नहीं महाराज!" (निह महाराजाति)

मिलिन्द राजा थक जाता है। उसकी बुद्धि आगे संप्रश्न करना नहीं जानती। "भन्ते! मै पूछते पूछते हार गया, फिर भी मै यह न जान सका कि 'नागसेन' क्या है? तो क्या 'नागसेन' केवल एक नाम ही है? अन्ततः 'नागसेन' है क्या वास्तव में ? भन्ते ! आप असत्य बोल रहे है कि 'नागसेन' नाम का कोई व्यक्तित्व यथार्थ में विद्यमान नहीं है ! "

वितंडावादी मिलन्द की वृद्धि को परिश्रान्त जानकर भदन्त नागसेन उसे कुछ आसान मार्ग से समभाना चाहते हैं।

"महाराज! आपका जन्म तो क्षत्रिय-कुल में हुआ है। इसलिए स्वभावतः आप सुकुमार हैं। फिर भी आप इतनी गर्मी में दोपहर को यहाँ चले ही आये। मुफ्ते विश्वास है कि आप जरूरथक गये होंगे। आप पैदल आये है या रथ पर?"

"भन्ते ! मं पैदल नहीं चलता हूँ। मैं रथ पर आया हूँ।"

"महाराज ! यदि आप रथ पर आये हैं तो कृपया मुभ्ने यह बताइये कि रथ है क्या ?"

"क्या रथ के बाँस रथ हैं?"

"नहीं भन्ते! रथ के बाँस रथ नहीं हो सकते।"

"तो क्या भ्रुरा, पहियो, रस्से, जुआ, पहियों के डंडे, अथवा वैल हांकने की लाठी, रथ हैं?"

"नहीं भन्ते!"

''तो फिर कहिये कि क्या रथ इनसे अलग कोई वस्तू है ?''

"नहीं भन्ते ! यह कैसे हो सकता है !"

"राजन्! मैं पूछ पूछ कर हार गया। उस पर भी मैं न जान सका कि यथार्थ में रथ क्या है? तो फिर क्या आपका रथ केवल एक नाममात्र है? राजन्! आप असत्य बोल रहे है कि आप रथ पर आये है। आप इस सारे जम्बुद्धीप (भारतवर्ष) में सब से प्रतापी राजा हैं। तो फिर आप किसकें डर से असत्य बोल रहे हैं?"

"भन्ते ! मैं असत्य नहीं बोल रहा हूँ। रथ के बाँस, पिहये, रथ का ढाँचा, पिहयों के डंडे, हाँकने की लकड़ी, इन भिन्न भिन्न हिस्सों पर 'रथ' का अस्तित्व निर्भर है। 'रथ' एक शब्द है जो केवल व्यवहार के लिये है। "रथोति संखा समञ्जा पञ्जिति वोहारो नाममत्तं पवत्तीति।"

"ठीक है महाराज! आपने यथार्थ 'रथ' को समक्त लिया। ठीक इसी प्रकार व्यक्ति की भी हालत है। रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार और विज्ञान, इन पाँच स्कन्धों पर मेरा अस्तित्व निर्भर है। 'नागसेन' शब्द केवल व्यवहारमात्र है। यथार्थ में

'नागसेन' नाम का कोई व्यक्तित्व विद्यमान नहीं है। परमार्थ रूप से व्यक्ति की उपलब्धि नहीं होती "परमत्थतो पनेत्थ पुग्गलो नूपलब्भति।"

भदन्त नागसेन की यह अनात्मवाद की व्याख्या वड़ी महत्त्वपूर्ण है। इसके उद्धरण के विना मूल बुद्ध-दर्शन सम्बन्धी अनात्मवाद का कोई भी विवेचन पूरा नहीं माना जा सकता। कहाँ तक भदन्त नागसेन ने बुद्ध-मन्तव्य निषेधात्मक दिशा में बढ़ाया है, अथवा कहाँ तक उन्होंने उसके यथार्थ रूप का ही दिग्दर्शन किया है, इसके विषय में विभिन्न मत हो सकते हैं। पहले मत का प्रतिपादन योग्यतापूर्वक डा० राधाक्रण्णन् ने किया है, जबिक इसी कारण महापंडित राहुल सांकृत्यायन ने भारतीय दर्शन-शास्त्र का इतिहास लिखने की उनकी योग्यता को ही संदेह की वृद्धि से देखा है। इस विवाद में भाग नलेकर हमइतना ही कह देना अपने प्रस्तुत उद्देश्य के लिये पर्याप्त समभते हैं कि चाहे नागसेन की अनात्मवाद की व्याख्या बुद्ध-मन्तव्य का ययावत् निदर्शन करती हो या चाहे उन्होंने उसे निषेधात्मक दिशा में बढ़ाया हो, वह अपने आप में महत्त्वपूर्ण अवश्य है। न केवल स्थविरवादी बौद्ध साहित्य में ही, अपितु सम्पूर्ण बौद्ध साहित्य में, बुद्ध-वचनों को छोड़कर अनात्म-वाद का उससे अधिक सुन्दर, उससे अधिक आकर्षक और उससे अधिक गम्भीर विवेचन कहीं नहीं मिल सकता। अतः वौद्ध दर्शन और बौद्ध साहित्य के विद्यार्थी के लिये हर हालत में उसका जानना आवश्यक है।

अनात्मवाद की उपर्युक्त ब्याख्या मान लेने पर पुनर्जन्मवाद के साथ उसकी संगति किस प्रकार लगाई जा सकती हैं, यह भी समस्या मिलिन्द के सिर में चक्कर लगाती है। वह भदन्त नागसेन से पूछता है

"भन्ते नागसेन कौन उत्पन्न होता है ? क्या उत्पन्न होने पर व्यक्ति वही रहता है या अन्य हो जाता है? यो उप्पन्जित सो एव सो उदाहु अञ्जो'ित।" "न तो वही और न अन्य ही—न च सो न च अञ्जो'ित" स्थिवर कहने हैं।

१. इंडियन फिलासफी, जिल्द पहली, पृष्ठ ३८२-९०; कीथ, श्रीमती रायस डेविड्स और विटरिनत्ज की भी कुछ कुछ इसी प्रकार की मान्यता है, देखिये विटरिनत्ज : इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ १७८, पद-संकेत ३।

२. दर्शन दिग्दर्शन, पृष्ठ ५३१-५३२।

राजा की समभ में यह उत्तर नहीं आता। स्थिवर उदाहरण देकर समभाते हैं कि जब पूरुष बच्चा होता है और जब वह तरुण युवा होता है, तब क्या घह बालक और युवा एक ही होता है ? नहीं ऐसा नहीं होता। .बालक अन्य होता है और वह तरुण युवा अन्य होता है। किन्तु यदि यही मान लिया जाय कि वालक अन्य होता है और तरुण अन्य होता है तो फिर न कोई किसी की माता रहेगी, न कोई किसी का पिता रहेगा, न आचार्य रहेगा.....! फिर तो ऐसी ही प्रतीति होगी कि यह गर्भ की प्रथम अवस्था की माता है, यह दूसरी अवस्था की माता है, यह तीसरी अवस्था की, जो सब आपस में भिन्न भिन्न हैं, अन्य से अन्य हो गये हैं। क्या एक ही व्यक्ति के बालकपन की माँ भिन्न है उसकी युवावस्था की माँ से ? अञ्जा खुद्द-कस्स माता अञ्जा महन्तस्स माता! विद्यार्थी जब पाठशाला में पढ़ने जाता है तब क्या वह अन्य ही हैं ? और जब वह विद्याध्ययन समाप्त करता है अन्य ही है ? 'अञ्जो सिप्पं सिक्खित अञ्जो सिक्खितो भवित-अन्य ही शिल्प सीखता है, अन्य ही शिक्षित होता है ? अन्य ही पाप करता है और अन्य के ही अपराध-स्वरूप हाथ-पैर काटे जाते हूं ? राजा घबड़ा जाता है क्योंकि वह पहले स्वयं ही स्वीकार कर चुका है कि वालक अन्य होता है और तरुण अन्य । अतः कुछ समभ नहीं सकता कि उसे क्या कहना चाहिए । विवंश होकर वह भदन्त नागसेन से कहता है "भन्ते! आप ही मुक्ते बताइये कि क्या बात है ? त्वं पन भन्ते एवं वन्ते कि वदेय्यासीति । भन्ते ! ऐसा पूछने पर आप स्वयं क्या कहेंगे ? स्थिवर उसे समभाते हैं कि 'धर्मों के लगातार प्रवाह से. उनके संघात रूप में आजाने से, एक उत्पन्न होता है, दूसरा निरुद्ध होता है, और यह सब ऐसे होता है जैसे मानो युगपत्, एक-साथ हो। इसलिए न तो सर्वथा उसी की तरह और न सर्वथा अन्य की तरह, वह जीवन की अन्तिम चेतनावस्था पर आता है।" फिर भी मिलिन्द पूरी तरह सन्तुष्ट नहीं हो पाता और वह पूछता है

एवमेवं स्तो महाराज धम्मसनित सन्दहित, अञ्जो उप्पज्जित, अञ्जो निसज्भित, अपुब्बं अचिरमं विय सन्दहित, तेन न च सो न च अञ्जो पुरिस-

"भन्ते नागसेन ! पर क्या है वह जो जन्म ग्रहण करता है ? भन्ते नागसेन को पटिसन्दहित ?

"हे महाराज ! नाम-रूप जन्म ग्रहण करता है । नाम-रूप स्त्रो महाराज पटिसन्दहति।"

"क्या यही नाम-रूप जन्म ग्रहण करता है ?" "महाराज ! यह नाम-रूप जन्म ग्रहण नहीं करता, किन्तु इस नाम-रूप के द्वारा जो शुभ या अशुभ कर्म किये जाते हैं और उन कर्मों के द्वारा जो अन्य नाम रूप उत्पन्न होता है, वही जन्म ग्रहण करता है, ।" आगे समकाते हुए स्थिवर कहते हैं "हे राजन् ! मृत्यु के समय जिसका अन्त होता है वह तो एक अन्य नाम-रूप होता है और जो पुनर्जन्म ग्रहण करता है वह एक अन्य होता है । किन्तु द्वितीय (नाम-रूप) प्रथम (नाम-रूप) में से ही निकलता है ....अतः हे राजन् ! धर्म-सन्तित ही संसरण करती है, जन्म ग्रहण करती है—एवमेव खो महाराज धम्मसन्तित सन्दहित।" इस प्रकार भदन्त नागसेन ने अनात्मवाद के साथ पुनर्जन्मवाद की संगति मिलाने का प्रयत्न किया है, जो बौद्ध दर्शन की दृष्टि से अत्यंत महत्त्वपूर्ण है । द्वितीय परिच्छेद (लक्खण पञ्हो) की मुख्य विषय-वस्तु इतनी ही है । तृतीय परिच्छेद (विमतिच्छेदन पञ्हो) में राजा के सन्देहों (विमति) का, जो उसे अनेक छोटे छोटे विषयों पर हुए थे, भदन्त नागसेन द्वारा निवारण किया गया है । इस प्रकार के अनेक सन्देहों का इस परिच्छेद में विवरण किया गया है, जिनमें से कुछ का ही निदर्शन यहाँ किया जा सकता है । उदा-

विञ्ञाणे पिच्छमविञ्ञाणं संगहं गच्छतीति । मिलिन्दपञ्हो, लक्खणपञ्हो, पृष्ठ ४२ (बम्बई विश्वविद्यालय का संस्करण)

नाम अर्थात् सूक्ष्म चित्त और चेतितक धर्म । रूप अर्थात् चार महाभूत और उनका विकार ।

२. न खो महाराज इमं येव नामरूपं पिटसन्दिहति । इमिना पन महाराज नामरूपेन कम्मं करोति सोभनं वा पापकं वा, तेन कम्मेन अञ्जं नामरूपं पिटसन्दहतीति

३. एवमेव खो महाराज किञ्चापि अञ्जं मरणान्तिकंनामरूपं अञ्जंपटिसन्धिस्मिं नामरूपं अपि च ततो येव तं निब्बत्तं ति।

हरणतः मिलिन्द पूछता है "भन्ते नागसेन ! क्या सभी लोग निर्वाण प्राप्त कर लेते हैं (भन्ते नागसेन सब्बेब लभन्ति निब्बाणंति) ? भन्ते नागसेन ! क्या बुद्ध अनुत्तर हैं ? 'भन्ते नागसेन ! क्या वृद्ध सर्वज्ञ, सर्वदर्शी है ?' 'क्या वृद्ध ब्रह्मचारी हैं ?' 'क्या उपसंपदा (भिक्ष-संस्कार) ठीक (मृन्दर) है ? 'भन्ते नागसेन ! कितने आकारों से स्मृति उत्पन्न होती है ? 'भन्ते नागसेन ! आप कहते है श्वास-प्रश्वास का निरोध किया जा सकता है। कैसे भन्ते ?" "भन्ते नागसेन ! भगवान ने क्या कार्य अत्यंत दृष्कर किया है ?" आदि. आदि । भदन्त नागसेन ने इन सब प्रश्नों और सन्देहीं का अत्यंत मनोरम शैली में उत्तर दिया है। प्रश्नकर्ता और उत्तरदाता दोनों ही अपने अपने प्रश्नो त्तरों से अन्त में संतुष्ट दिखाई पड़ते हैं। राजा मिलिन्द को ऐसा लगता है "जो सब मॅंने पूछा, सबका भदन्त नागसेन ने मुफ्ते उत्तर दिया (सब्बं मया पुच्छितं'ति सब्बं भदन्तेन नागसेनेन विस्सज्जितं ति। भदन्त नागसेन को भी ऐसा होता है "जो सब राजा मिलिन्द ने मुभमे पूछा उस सब का मैने उत्तर दे दिया (सब्बं मिलिन्देन रञ्जा पुच्छितं , सब्बं मया विस्सन्जितंति।" उठकर भिक्षु संघाराम में चले गये। राजा मिलिन्द भी अपने साथियो के साथ लौट गया । यह तीसरे परिच्छेद की विषय-वस्तु का संक्षेप है ।

कुछ दिन बाद राजा मिलिन्द फिर भदन्त नागसेन के दर्शनार्थ आता है। इस बार वह उन विरोधों को भदन्त नागसेन के सामने रखता है जो उसे तेपिटक बुद्ध-वचनों के अन्दर मालूम पड़े हैं। मिलिन्द ने मननपूर्वक एक बुद्धिवादी की तरह त्रिपिटक के विभिन्न ग्रन्थों को पढ़ा है। उसे उनके अन्दर अनेक पारस्परिक विरोधी बातें दिखाई पड़ी हैं। इन्हें वह भदन्त नागसेन के सामने एक-एक करके रख देता है। भदन्त नागसेन उनका उत्तर देते हैं। 'मिलिन्द-पञ्ह' का चौथा परिच्छेद, जो इस ग्रन्थ का सबसे लम्बा परिच्छेद हैं, इन्हीं संबंधी प्रश्नोत्तरों का विवरण है। उपर से विरोधी दिखाई देने वाले त्रिपिटक के विभिन्न विवरणों या बुद्ध-वचनों के विरोध का परिहार और उनमें समन्वय-स्थापन, यही इस परिच्छेद का लक्ष्य है, जो त्रिपिटक के विद्याधियों के लिए सदा महत्वपूर्ण रहेगा। इस प्रकरण में राजा मिलिन्द ने जो प्रश्न पूछे हैं या सुलभाने के लिए विरोधी वाक्य रक्ष्य हैं, वे इतने नाना

प्रकार के हैं कि उनका संक्षेप देना बड़ा कठिन है। केवल कुछ उदाहरण देकर हम उनके स्वरूप और शैली की ओर संकेत भर कर सकेंगे। भदन्त के चरणों में जिर रखकर, हाथ जोड़कर राजा ने कहा, "भन्ते नागसेन, "! भगवान ने यह कहा ''आनन्द! पाँच सौ वर्ष तक सद्धर्म ठहरेगा।'' पुनः जब परिनिर्वाण के समय सुभद्र परिव्राजक ने भगवान से पूछा तो उन्होंने कहा 'सुभद्र !यदि भिशु ठीक तरह बिहार करेंगे तो यह लोक अर्हतों से कभी शून्य नहीं होगा।' यदि भन्ते नागसेन! तथागत से यह कहा कि सद्धर्म पांच सौ वर्ष ठहरेगा तब तो यह वचन कि यह लोक कभी अईनों से शून्य नहीं होगा, मिथ्या ठहरता हैं। और यदि तथागत ने यह कहा कि यह लोक कभी अर्हतों से शून्य नहीं ठहरेगा, तो फिर यह बचन कि मद्धर्म पाँच सौ वर्ष ठहरेगा, मिथ्या ठहरता हैं ? भन्ते नागमेन ! यह दोनों ही ओर से कठिनता पँदा करने वाला, गहन में भी गहनतर, वलवान् से भी बलवत्तर, जटिल से भी जटिलतर, प्रश्त आपकी सेवा में उपस्थित है।" "भन्ते नागसेन ! भगवान ने यह कहा है 'भिअओ ! मै जानकर ही धर्मोपदेश करता हूँ, विना जाने नहीं ।' पुनः उन्होंने विनय प्रज्ञप्ति के समय यह भी कहा 'आनन्द! यदि संघ चाहे तो मेरे वाद छोटे-मोटे (क्षुद्रानुक्षुद्र) शिक्षापदों को छोड़ दे । मन्ते नागसेन ! क्या अ्द्रान्क्षृद्र शिक्षापद विना जान वूभकर ही दिये हुए उपदेश हैं जो भगवान ने उन्हें अपने बाद छोड़ देने के लिए कहा । भन्ते नागसेन ! यदि भगवान् का यह कहना ठीक है कि मैं जान वृभकर ही उपदेश करता हैं, विना जाने-वूभो नहीं, तो भगवान् का यह बचन मिथ्या है 'यदि संघ चाहे तो मेरे बाद क्षुद्रानुक्षुद्र शिक्षापदों को छोड़ दे, और यदि सचमुच ही भग-वान् ने यह कहा कि मेरे बाद संघ अ्द्रन्अ्द्र शिक्षापदों को छोड़ दे, तो उनका यह कहना मिथ्या है कि'मैं जानवृक्षकर ही उपदेश करता हूँ, बिना जाने बक्षे नहीं'। यह भी दोनों ओर में कठिनता पैदा करने वाला सूक्ष्म, निपुण, गंभीर और उलभन पैदा करने वाला प्रश्न है जो आपकी सेवा में उपस्थित है। आप मुफ्ते समफावें।'' "भन्ते नागसेन! भगवान् ने कहा है 'तथागत को धर्मों में आचार्य-मुप्टि (न बताने योग्य बात) नहीं है ।' किन्तु जब मालुंक्चपुत्त ने उनसे प्रश्न पूछा तो भगवान् ने उसकी व्याख्या नहीं की, उसे नहीं

वताया । क्या भगवान् जानते नहीं थे, इसलिए नहीं बताया, या भगवान् की वह रहस्य ही रखना था, इसलिए नहीं बताया। भन्ते नागसेन ! यदि भग-वान् ने यह ठीक ही कहा था कि तथागत को रहस्य रखना नहीं है तो फिर क्या उन्होंने न जानने के कारण ही (अजानन्तेन) ही उसे नही बताया । यदि जानने पर भी नहीं बताया, तब तो फिर तथागत की आचार्य-मुख्ट (रहम्य-रखना) है ही । यह भी दोनों ओर कठिनता पैदा करने वाला प्रश्न आपकी सेवा में उपस्थित है। "भन्ते नागसेन! आप कहते हँ कि तथागत को भोजन, वस्त्र, निवास-स्थान, पथ्य-औषधादि सामग्री सदा मिल जाती थी। फिर आप कहते हैं एक बार पञ्चशाल नामक ब्राह्मण-ग्राम में से भगवान् विना भिक्षा प्राप्त किये ही घुले-घुलाये भिक्षापात्र को लेकर लौट आये। ....भन्ते नागसेन यह भी दोनों ओर कठिनता पैदा करनेवाला प्रक्त आपकी सेवा में उपस्थित है।" भन्ते नागसेन! भगवान् ने यह कहा 'आनन्द! तुमः तथागत के शरीर की पूजा की चिन्ता मत करो।' पुनः उन्होंने यह भी कहा 'पूजनीय पूरुष की धातुओं की पूजा करो'....दोनों ओर कठिनता पैदा करने वाला प्रव्न आपकी सेवा में उपस्थित है।" "भन्ते नागमेन! भगवान् ने यह कहा है 'भिक्षुओ ! पूर्ण पुरुष, तथागत् भगवान् सम्यक् सम्बद्ध नवीन मार्ग का उद्धावन करने वाले हैं।' पुनः एक दूसरी जगह उन्होंने यह भी कहा है, 'भिञ्जो ! जिस प्राचीन मार्ग पर पूर्वकाल में ज्ञानी पुरुष चले, उसी का ही मैने दर्शन प्राप्त किया है।' . . . . यह दोनों ओर कठिनता पैदा करनेवाला प्रश्न आपकी सेवा में उपस्थित है 战 इस प्रकार के अनेक विरोधाभास-मय प्रश्न राजा मिलिन्द ने भदन्त नागसेन के सामने रक्खे हैं, जिनका उन्होंने अपनी अद्भुत शैली में उत्तर दिया है। प्रत्येक वौद्ध दर्शन के विद्यार्थी के लिए उनका पढ़ना अनिवार्य है। साहित्य की दृष्टि से भी वे अपने महत्व में अद्वितीय है।

'मिलिन्द पञ्ह' के पाँचवे परिच्छेद का नाम है 'अनुमान पञ्हो' (अनु-मान प्रदन) । एक बार फिर मिलिन्द राजा भदन्त नागसेन के दर्शनार्थ जाता है। वह उनसे पूछता है ''भन्ते नागसेन! क्या आपने बुद्ध को देखा है (कि पन-बुद्धो तया दिट्ठोति) ''नहीं महाराज'' (निह महाराजाित) ''क्या आपकेः

आचार्यों ने वृद्ध को देखा है (कि पन ते आचरियेहि बुद्धो दिट्ठोति)" ''नहीं महाराज !'' ''भन्ते नागसेन ! यदि आपने भी बृद्ध को नहीं देखा, आपके आचार्यों ने भी बुद्ध को नहीं देखा, तो भन्ते ! मैं समभता हूँ बुद्ध हैं ही नहीं, बुद्ध का कुछ पता ही नहीं ।" यदि किसी आध्निक विद्वान के सामने यह प्रश्न रक्खा जाता तो वह उन ऐतिहासिक कारणों का उल्लेख करता जिनके आधार पर वृद्ध का अस्तित्व प्रमाणित किया जाता है । किन्तु नागसेन कालवादी नहीं हे । वे धर्मवादी है । उनके लिए बुद्ध का धर्म ही बुद्ध के अस्तित्व को प्रमाणित करने के लिए पर्याप्त है । 'थम्म' के अस्तित्व से ही बुद्ध के अस्तित्व का अनुमान कर लेना चाहिए, यही इस संपूर्ण परिच्छेद की मूल ध्विन है। "महाराज! उन भगवान् सम्यक् सम्बुद्ध द्वारा प्रयुक्त ये वस्तुएँ जैसे कि चार स्मृति-प्रस्थान, चारं सम्यक्-प्रधान, चार ऋद्धिपाद, पाँच इन्द्रिय, पाँच बल, सात बोध्यंग और आर्य अप्टांगिक मार्ग अभी विद्यमान हैं । उनको देखकर ही पता लगा लेना चाहिए कि भगवान् वुद्ध अवश्य हुए हैं ।'' ''बहुत जनों को तारकर उपाधि (आवागमन-कारण) के मिट जाने से भगवान् निर्वाण को प्राप्त कर चुके । इस अनुमान से . ही जान लेना चाहिए कि वे पुरुषोत्तम हुए हैं।'' ''संसार के मनुष्य और देव-नाओं ने धर्मामृत को प्राप्त किया है, यही देखकर पता लगा लेना चाहिए कि चर्म की वड़ी लहर अवश्य बही होगी ।'' ''उत्तम गन्ध की महक पाक⊀ ्रोग पता लगा लेते हैं कि जैसी गन्ध वह रही है उससे मालूम होता है कि फूल पुष्पित अवश्य हुए होंगे । वैसे ह्ये यह शील की गन्ध जो देवताओं और मतुष्यों में बह रही है, इसी से समभ लेना चाहिए कि लोकोत्तर बुद्ध अवस्य हुए होंगे ''आदि, आदि । इसी प्रसंग में 'धम्म-नगर' (धम्म रूपी नगर) के सुन्दर सांगोपांग रूपक का भी वर्णन किया गया है ।

छठे परिच्छेद में फिर रांजा मिलिन्द भदन्त नागसेन के पास जाता है और इस बार वह उनमे फिर एक महत्वपूर्ण प्रक्रन पूछता है "भन्ते नाग-सेन ! क्या कोई गृहस्थ बिना घर को छोड़े, विषय का भोग करते हुए, स्त्री-पुत्रादि से घिरा हुआ, माला-गन्ध-विलेपन को धारण करता हुआ, सोने-चांदी का आस्वादन लेना हुआ....शान्त, निर्वाणपद को साक्षात्कार कर सकता

हैं ?" इसी के उत्तर में आगे बढ़ते बढ़ते भदन्त नागसेन १३ अवधूत नियमों (धतंग) के विवेचन पर आ जाते हैं । इस परिच्छेद का नाम ही 'धृतङ्ग कथा' अर्थात् 'अवध्त-त्रतों का विवरण' है । वास्तव में 'मिलिन्द-पञ्ह' की विषय-वस्तु की अपेक्षा यह 'विसुद्धि-मग्ग' (द्वितीय परिच्छेद) की विषय-वस्तु का अधिक अभिन्न अंग है । अतः इन अवधूत-ब्रतों अधिक विवरण न देकर यहाँ उनके नाम निर्देश कर देना ही आवश्यक होगा । अवधृत-व्रतों की संख्या १३ है, जो इस प्रकार है— (१)पांशुकृलिक (फटे-पूराने वस्त्रों को साफ कर उनसे सीये हुए वस्त्र पहनने का नियम (पंसुकृलिकंग) (२) तीन चीवर (भिक्ष-वस्त्र) पहनने का नियम (ते चीवरिकंग) (३) भिक्षान्न मात्र पर ही निर्वाह करने का नियम (पिण्डपातिकंग) (४) एक घर से दूसरे घर, बिना किसी घर को छोड़े हुए, भिक्षा माँगने का नियम (सपदानचारिकंग) (५) भोजन के लिए दूसरी बार न बैठने का नियम (एकासनिकंग), (६) केवल एक भिक्षापात्र में जितना भोजन आ जाय उतना ही भोजन करने का नियम (पत्तिपिडिकंग) (७) एक बार भोजन समाप्त कर लेने पर फिर कुछ न खाने का नियम (खलुपच्छाभत्ति कंग) (८) वनवासी होने का नियम (आरञ्जिकंग) (९) वृक्ष के नीचे रहने ना नियम (एक्समूलिकंग) (१०) खुले आकाश के नीचे रहने का नियम (अटभोका-सिकंग) (११) इमशान में वास करने का नियम (सोसानिकंग) (१२) यथा-प्राप्त निवास-स्थान में रहने का नियम (यथासन्थतिकंग) और (१३) न लेटने का नियम (नेसज्जिकंग)।

सातवें परिच्छेद (ओपम्मकथापञ्ह) में उपमाओं के द्वारा यह बताया गया है कि अर्हत्त्व को साक्षात्कार करने की इच्छा करने वाले व्यक्ति को किस प्रकार नाना गुणों का सम्पादन करना चाहिये। किस प्रकार उसे कछुए के पाँच गुण ग्रहण करने चाहिये, कौए के दो गुण ग्रहण करने चाहिये, हिरन के तीन गुण ग्रहण करने चाहिये, आदि,आदि। संवाद के आरम्भ से लेकर अन्त तक भदन्त नागसेन के गौरव की रक्षा की गई है। आरम्भ से ही उन्होंने राजा से तय कर लिया है कि संवाद 'पंडितवाद' के ढंग से होगा, 'राजवाद' के ढंग से नहीं। राजा सदा उनसे नीचे आसन पर बैठता है। प्रथम बार ही उनके उत्तर से सन्तुष्ट होकर वह उनका भक्त वन जाता है। वह उनके पैरों में अपने सिर को रख देता है और विनम्नता पूर्वक हीं

प्रत्येक प्रश्न को पूछता है। अन्त में तो, जैसा हम पहले देख चुके हैं, वह उनका उपा-सक ही बन जाता है, और बुद्ध की, धम्म की और संघ की शरण जाता है, जो इतिहास के साक्ष्य के द्वारा भी प्रमाणित है।

'मिलिन्द पञ्ह' दार्शनिक और धार्मिक दृष्टि से तो एक महाग्रंथ है ही। साहित्यिक और ऐतिहासिक महत्त्व भी उसका अल्प नहीं है। यद्यपि स्थविर-वाद बौद्ध धर्म का वह कण्ठहार है, जिसकी प्रतिष्ठा वहाँ बुद्ध-वचनों के समान ही मान्य है, वह भारतीय साहित्य की भी अमृत्य निधि है। यद्यपि लंका, बरमा और स्याम के समान भारत में उसकी आधुनिक लोक-भाषाओं में 'मिलिन्द पञ्ह' संबंधी प्रचर साहित्य नहीं लिखा गया, किन्तु इस कारण उसे उस गौरव से, जो 'मिलिन्द पञ्ह' ने भारतीय साहित्य को दिया है, वंचित कर देना ठीक नहीं होगा । 'मिलिन्द पञ्ह' प्रथम शताब्दी ईसवी पूर्व की प्रभावशाली भारतीय गद्य-शैली का सर्वोत्तम नम्ना है। विवेचनात्मक विषयों के लिए उपयुक्त हिन्दी की गद्य शैली का ती विकास हमारे माहित्य में अभी हुआ है। अंग्रेजी साहित्य की भी इस मंबंधी परम्परा १००-२०० वर्ष से पहले नहीं जाती। बाण और दंडी का गद्य भी निब्चय ही इसके लिए उपयुक्त नहीं था। इस दृष्टि से 'मिलिन्द पञ्हं की विचारात्मक गद्य-बद्ध शैली कितनी महत्वपूर्ण है, इसका सम्यक अन-मापन ही नहीं किया जा सकता। लेखक का शब्दाधिकार और उसकी शैली की प्रवाहर्गालता, उसका ओजमय गव्दचयन, प्रभावशाली कथन-प्रकार, उपमाओं और युक्तियों के द्वारा उसका स्वाभाविक अलंकार-विधान, सबसे बढ-कर उसकी सरलता और प्रसादग्ण, ये सब गुण उसे साहित्यिक गद्य के निर्मा-ताओं की उस श्रेणी में वैठा देते हैं, जहाँ उसका तेज सर्वोपरि है । प्राचीन भारतीय गद्य-साहित्य में 'मिलिन्द पञ्ह' के समान कोई रचना न पाकर ही

१. पुण्य क्लोक डा० रायस डेविड्स 'मिलिन्द पञ्ह' की गद्य शैली के बड़े प्रशंसक थे। देखिये उनके मिलिन्दपञ्ह के अंग्रेजी अनुवाद, (दि क्विशन्स ऑफ किंग मिलिन्द, सेकेडनुकस ऑफ दि ईस्ट, जिल्द ३५ वीं का भूमिकांश तथा एन्साइ क्लोपेडिया ऑव रिलिजन एंड एथिक्स जिल्द ८, पृष्ठ ६३१; मिलाइये विटरनित्ता: इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पष्ठ १७६।

संभवतः कुछ पाश्चात्य विद्वानों ने यह अनुमान लगा लिया है कि 'मिलिन्द पञ्ह' की शैली पर ग्रीक प्रभाव उपलक्षित है। यह एक बडा भ्रम है। भारतीय परा-धीनता के युग में अधिकांश पश्चिमी विद्वान् यह विश्वास ही नहीं कर सकते थे ंकि भारत ने भी विश्व-संस्कृति को कुछ मौलिक योग-दान दिया है । इसी कारण उन्होंने अनेक प्राचीन भारतीय विशेषतापूर्ण वातो पर भी पश्चिमी प्रभाव की कल्पना कर ली है। अफलातूं के संवादों के प्रभाव को 'मिलिन्द पब्ह' की बौली पर वताने के समान और कोई निरर्थक बात नहीं कही जा सकती। पहले तो ग्रीक भाषा और विचार से नागसेन के परिचित होने का साक्ष्य नहीं दिया जा सकता, फिर जब उनके सामने प्राचीन उपनिषदो और स्वयं बद्ध-दचनों के रूप में गम्भीर संवादों की परम्परा प्रस्तृत थी, तो वे उसे छोड़कर विदेश से उसे ग्रहण करने क्यों जाने ? वह समय तो भारतीय मंस्कृति के गौरव का था और हम समभते हैं भारतीय ज्ञान का वह गाँरव ही 'मिलिन्द पञ्ह' में प्रतिब्वनित हुआ है, जिसमे निमत होकर ही वृद्धिवादी मिलिन्द राजा वृद्ध-धर्म में उपासकत्व ग्रहण करता है। यह भारतीय ज्ञान की महान् विजय का द्योतक है--उस ग्रीक ज्ञान पर जिसकी पाश्चात्य जगत् बड़ी दम भरता है और ंजिससे ही उसने अपना सारा ज्ञान | वास्तव में प्राप्त भी किया है । 'मिलिन्दपञ्ह' उन ज्ञान-विजय अथवा धम्म-विजय का स्मारक और परिचायक है, जिसे भारत ने उस समय के, अपने अलावा, सबसे अधिक ज्ञान-संपन्न देश पर प्राप्त किया या । इस दृष्टि से वह भारतीय वाङ्मय के अमर रत्नों में से एक है । जहाँ नक 'मिलिन्द पञ्ह' की गैली के स्रोतों या उसकी प्रेरणा का सवाल है, वह निश्चय ही तेपटिक बुद्ध-बचनों में ही निहित है। दीघ-निकाय के 'पायासि-न्न' जैमे मुनों की जीवित संवाद-शैली उसकी प्रेरणा-स्वरूप मानी जा सकतो है । 'कथावत्यु' के अप्रतिम आचार्य मोग्गलिपूत्त तिस्स के भी भदन्त नागसेन कम ऋणी नहीं है। यद्यपि इन दोनों ग्रन्थों का तुलनात्मक अध्ययन हम यहाँ विस्तार-भय के कारण नहीं कर सकते, किन्तू यह तो निश्चित ही है कि मोग्गलिपूत्त के समावानों पर ही नागसेन के अधिकांश 'प्रश्न-ब्याकरण' (प्रश्नों के उत्तर) आधारित हैं और जिस मन्तव्य को वहाँ 'स्थविरवाद' के रूप में अपनाया गया है, वही मन्तव्य 'मिलिन्द पञ्ह' कार का भी है। बद्यपि

उपनिपदों की गैली का कोई स्पष्ट प्रभाव 'मिलिन्द पञ्ह' पर उपलक्षितः नहीं होता, किन्तु इसमें सन्देह नहीं कि स्वेतकेतु आरुणेय और प्रवाहण जैविल (जिनके संवाद छान्दोग्य. १।८।३ और बृहदारण्यक ६।२।१ में आते हैं), आरुणि और याज्ञवत्क्य (जिनके संवाद बृहदारण्यक ३।७।१ में आते हैं), आरुणि और इवेतकेतु (छान्दोग्य (६।१), आदि अनेक ऋषियों के संवाद अपनी विचित्र विशेषता रखते हुए भी मिलिन्द और नागसेन के प्रभावशाली संवादों में अपनी पूर्णना प्राप्त करने हैं । इतिहास की दृष्टि से, विशेषतः पालि साहित्य के इतिहास की द्प्टि से. 'मिलिन्द पञ्ह' का यह महत्व है कि उसमें पालि त्रिपिटक के नाना ग्रन्थों के नाम दे देकर, पाँच निकायों, अभिधम्म पिटक के सात ग्रन्थों, और उनके भिन्न भिन्न अंगों के निर्देशपूर्वक अनेक अंश उद्धृत किये गये हैं, जिनसे यह स्पष्ट प्रमाणित होता है कि पालि त्रिपिटक प्रथम शताब्दी ईसवी पूर्व अपने उमी नाम-रूप में विद्यमान था, जिसमें वह आज है। <sup>९</sup> इस प्रकार 'मिलिन्द पञ्ह' का साध्य अशोक के अभिलेखों द्वारा प्रदत्त साध्य का समर्थन करता है। 'मिलिन्द पञ्ह' में अनेक स्थानों के वर्णन है, जैसे अल-सन्द (अलेक्ज़ेन्ड्या) यवन (यूनान, बैक्ट्रिया) भरुकच्छ, (भड़ौंच) चीन (चीन-देश), गान्धार, कलिंग, कजंगला, कोसल, मधुरा (मथुरा) सागल. साकेत, सौराष्ट्र (मोरट्ठ) वाराणसी, वंग, तक्कोल, उज्जेनी, आदि । इनमे तत्कालीन भारतीय भूगोल पर पर्याप्त प्रकाश पड़ता है। सारांश यह कि धर्म, दर्शन, साहित्य, इतिहास, भूगोल, सभी दृष्टियों से 'मिलिन्द पञ्ह' का भारतीय वाङ्मय के इतिहास में एक महत्वपूर्ण स्थान है और पालि अनुपिटक-साहित्य में तो उसके समान महत्वपूर्ण कोई दूसरा स्वतन्त्र ग्रन्थ है ही नहीं, यह तो निर्विवाद ही है।

#### अन्य साहित्य

पालि त्रिपिटक के संकलन और अट्ठकथा-साहित्य के प्रणयन के बीच के युग में उपर्युक्त तीन ग्रन्थों (नेत्तिपकरण, पेटकोपदेस, मिलिन्दपञ्ह)

१. देखिये रायस डेविड्स : दि क्विशन्स ऑव किंग मिलिन्द (मिलिन्दपञ्ह काः अंग्रेजी अनुवाद), सेकेड बुक्स ऑव दि ईस्ट, जिल्द ३५वीं, पृष्ठ १४ (भूमिका)

के अतिरिक्त एक महत्वपूर्ण ग्रन्थ (दीपवंस) भी है। यह भी प्राम्बुद्धघोप-कालीन पालि साहित्य की एक प्रमुख रचना है। 'वंश-साहित्य' का विवरण देते समय हम इस महत्वपूर्ण ग्रन्थ का परिचय देंगे। इसी प्रकार सिंहली अट्ठ-कथाएँ और पुराणाचायाँ (पोराणाचिर्य) के ग्रन्थ आदि भी इन शताब्दियों में लिखे गये, जिनका विवरण अट्ठकथा-साहित्य के प्रकरण में ही दिया जायगा। इसी युग के साहित्य के रूप में गायगर ने 'सुत्त संगह' की भी चर्चा की है, जो किसी अज्ञान लेखक के द्वारा किया हुआ सुत्तों का संग्रह है और 'विमानवत्थु' आदि के समान अल्प महत्व की रचना है। वरमी परम्परा इसे 'खुइक-निकाय' के अन्तर्गत मानती है, किन्तु इसके प्रणेता या प्रणयन-काल के विषय में कुछ ज्ञात नहीं है।

#### सातवाँ ऋध्याय

# बुद्धघो**ष**-युग

(४०० ई० से ११०० ई० तक)

### अर्थ कथा-साहित्य का उद्धवऔर दिकास

बौद्ध अनुश्रुति के अनुसार स्थिवर महेन्द्र और उनके नाथी भिश्र पालि-त्रिपिटक के साथ-साथ उसकी 'अट्ठकथा' को भी अपने नाथ लंका में ले एये ।° यह निश्चित है कि जिस रूप में यह 'अट्ठकथा' छंका में छे जाई गई होगी वह पालि-त्रिपिटक के समान मौखिक ही रहा होगा। प्रथम शताब्दी ईसवी पूर्व जब लंकाधिपति बट्टगामणि अभय के समय में पालि-त्रिपिटक लेख-बद्ध किया गया, तो उसकी उपर्युक्त 'अट्ठकथा' के भी छेखबढ़ होने की कोई स्चना हम नहीं पाने । अतः महेन्द्र द्वारा लंका में पालि-त्रिपिटक की 'अट्ठकथा' भी ले जाये जाने का कोई ऐतिहासिक आधार हमें नहीं मिलता। उन अट्ठकथाओं का कोई अंग आज किसी रूप में सुरक्षित नहीं है । हाँ, एक दूसरी प्रकार की 'अट्ठकथाओं' के अस्तित्व का साक्ष्य हम सिहल के इतिहास में अत्यन्त प्रारम्भिक काल से ही पाते हैं। ये प्राचीन सिंहली भाषा में लिखी हुई अट्ठकथाएँ हैं। जैसा हम आगे अभी इसी प्रकरण में देखेंगे, आचार्य बुद्धघोष इन्हीं प्राचीन सिहली अट्ठकथाओं का पालि रूपान्तर करने के लिये लंका गये थे। चौथी-पाँचवीं शताब्दी ईसवी में न केवल बुद्धघोष, बुद्धदत्त और धम्मपाल आदि के द्वारा रचित विस्तृत अट्ट-कथा-साहित्य, वित्क प्राग्बुद्धघोषकालीन लंका का इतिहास-ग्रन्थ दीपवंस' और वाद में उसी के आधार-स्वरूप रचित 'महावंस' भी, अपनी विषय-वस्न् के मूल आधार और स्रोतों के लिये इन्हीं प्राचीन सिंहली अट्टक्थाओं के ऋगी है। महावंस-टीका (६३।५४९-५५०) के आधार पर गायगर ने यह सिद्ध करने का

१. देखिये समन्तपासादिका की बहिरनिदानवण्णना।

प्रयत्न किया है कि ये प्राचीन सिंहली अट्ठकथाएँ बारहवीं शताब्दी ईसवी तक प्राप्त थीं। आज इनका कोई अंश सुरक्षित नहीं है।

जैसा अभी कहा गया, वृद्धघोष महास्थविर प्राचीन सिंहली अट्ठकथाओं का पालि रूपान्तर करने के लिये ही लंका गये थे । उन्होंने अपनी विभिन्न अट्ठ-कथाओं में जिन प्राचीन सिंहली अट्ठकथाओं का निर्देश किया है, या उनसे उद्ध-रण दिये हैं, उनमें ये मुख्य है (१) महा-अट्ठकथा (२) महा-पच्चरी या महा-पच्चरिय (३) कुरुन्दी या कुरुन्दिय (४) अन्धट्ठकथा (५) संखेप-अट्ठकथा (६) आगमट्ठकथा (७) आचरियानं समानट्ठकथा । दीघ, मज्भिम, संयुत्त और अंगुत्तर, इन चारों निकायों की अपनी 'अट्ठकथाओं' के अन्त में आचार्य वृद्धघोष ने अलग अलग कहा है "सा हि महा-अट्कथाय सारमादाय निट्ठता एसा" अर्थात् "इसे मैंने महा-अट्ठकथा के सार को लेकर पूरा किया है"। इससे निश्चित है कि बृद्धघोष-कृत 'सुमंगल विलासिनी' 'पपंचसूदनी' 'सारत्थ पका-सिनी' और 'मनोरथपूरणी' (क्रमशः दीघ, मज्भिम, संयुत्त और अंगुत्तर निकायों की अट्ठकथाएँ) प्राचीन सिंहली अट्ठकथा जिसका नाम 'महा अट्ठकथा' था, पर आधारित हैं। उपर्युक्त कथने के साक्ष्य पर 'सद्धम्म संगह' (१४वीं शताब्दी) का यह कहना कि 'महा-अट्टकथा' स्त्त-पिटक की अट्ठकथा थी, ै ठीक माल्म पड़ता है । इसी प्रकार 'सद्धम्म संगह' के अनुसार 'महापच्चरी' और 'क्रस्दी' कमशः अभिधम्म और विनय की अटठकथाएँ थीं । रे 'कूरुन्दी' 'विनय-पिटक' की ही अट्ठकथा थी, इसे आचार्य बुद्धघोष की अट्ठकथाओं से पूरा समर्थन प्राप्त नहीं होता, क्योंकि विनय-पिटक की अट्ठकथा (समन्तपासादिका) के आरम्भ में उन्होंने अपनी इस अटठकथा के मुख्य आधार के रूप में 'कुरुन्दी' का उल्लेख नहीं किया है। वहाँ उन्होंने केवल यह कहा है कि ये तीनों अट्ठकथाएँ (महा-अट्ठकथा, महापच्चरी, एवं कुरुन्दी) प्राचीन अट्ठकथाएँ थीं और सिहली भाषा में लिखी गईं थीं। 'गन्धवंस' में भी उपर्युक्त तीनों अट्ठकथाओं का उल्लेख किया गया है । वहाँ 'महा-अट्ठकथा' (सत्त-पिटक की अट्ठकथा) को इन सब में प्रधान

१, २. सद्धम्म संगह, पृष्ठ ५५ (जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी १८९० में प्रकाशित संस्करण)

वताया गया है और उसे पुराणाचार्यों (पोराणाचरिया) की रचना बतलाया गया है, जब कि अन्य दो अट्ठकथाओं को ग्रन्थाचार्यो (गन्धाचरिया) की रचनाएं बतलाया गया है । इससे स्पष्ट कि 'गन्धवंस' के अनुसार 'महा-अट्ठकथा' की प्राचीनता और प्रामाणिकता अन्य दो की अपेक्षा अधिक थी। 'अन्घट्ठकथा' और 'संखेपट्ठकथा' तथा इनके साथ साथ 'चूलपच्चरी' और 'पण्णवार' नाम की प्राचीन सिंहली अट्ठकथाओं का उल्लेख 'समन्तपासादिका' की दो टीकाओं 'वजिरवृद्धि' और 'सारत्थदीपनी' में भी किया गया है<sup>२</sup>। किन्तु इनके विषय में भी हमारी कोई विशेष जानकारी नहीं है । 'आचरियानं समानट्ठकथा' जिसका उल्लेख बुद्धघोष ने 'अट्ठसालिनी' के आदि में किया है, किसी विशेष अट्ठकथा का नाम न होकर केवल अनेक अट्ठकथाओं के समान सिद्धान्तों का सुचक है, यही मानना अधिक समीचीन जान पड़ता है। 'आगमट्ठ-कथा', जिसका उल्लेख आचार्य बुद्धघोष ने 'अट्ठसालिनी' और 'समन्तपासादिका' दोनों के आदि में किया है, सम्पूर्ण आगमों या निकायों की एक सामान्य अट्ठकथा ही रही होगी। कुछ भी हो, बुद्धघोष ने जिन प्राचीन सिंहली अट्ठकथाओं का उल्लेख किया है, वे किन्हीं लेखकों की व्यक्तिगत रचनाएँ न होकर महाविहार-वासी भिक्षओं की परम्पराप्राप्त कृतियाँ थीं जो उनकी सामान्य सम्पत्ति के रूप में चली आ रही थीं। आचार्य बुद्धघोष ने इन महाविहारवासी भिक्षओं की आदेशना-विधि को लेकर ही अपनी समस्त अट्ठकथाएँ और 'विसुद्धिमग्ग' लिखे, यह उन्होंने सब जगह स्पष्ट कर दिया है। 'विसुद्धि-मन्ग' के साक्ष्य का हम पीछे विवरण देंगे, अभी केवल 'समन्तपासादिका' और 'अटठसालिनी' के इस साक्ष्य को देखें—

"महाविहारवासीनं दीपयन्तो विनिच्छयं अत्यं पकायसियस्सामि आगमट्ठकथासु पि"

१. पृष्ठ ५९ एवं ६८ (जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी, १८८६, में प्रकाशित संस्करण)

२. देखिये गायगर : इंडियन लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ २५

इनके कुछ अनुमानाश्रित विवरण के लिए देखिये लाहा: पालि लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ३७६; श्रीमती रायस डेविड्स: ए बुद्धिस्ट मेनुअल ऑव साइको-लोजीकल एथिक्स, पृष्ठ २२ (भूमिका)

आगे बुद्धघोष के जीवन-विवरण से भी यही स्पष्ट होगा कि 'महाबिहार' की परम्परा पर आश्रित सिद्धान्तों के अनुसार ही उन्होंने अपने विशाल अट्ठ-कथा साहित्य की रचना की है। यहाँ यह भी कह देना अप्रासंगिक न होगा कि 'महाबिहार' के अलावा 'उत्तर बिहार' नामक एक अन्य बिहार के भिक्षुओं की परम्परा भी उस समय प्रचलित थी। बुद्धदत्त का 'उत्तरिविनिच्छ्य' उसी पर भाषारित है।

प्राचीन सिंहली अट्ठकथाओं को अपनी रचनाओं का आधार स्वीकार करने क अतिरिक्त आचार्य बुद्धघोष ने 'प्राचीन स्थिवरों' (पोराणकत्थेरा) या 'प्राचीनों' 'पुराने लोगों (पोराणा) के मतों के उद्धरण अनेक बार अपनी अट्ठ-कथाओं में दिये हैं । ये 'प्राचीन स्थविर' या 'पूराने लोग' कौन थे ? 'गन्धवंस' के मतानुसार प्रथम तीन धर्म-संगीतियों के आचार्य भिक्ष, आर्य महाकात्यायन को छोड़कर, 'पोराणा' या 'पुराने लोग' कहलाते है<sup>२</sup>। सम्भवतः प्राचीन सिहली अट्ठकथाओं में इन प्राचीन आचार्यों के मतों का उल्लेख था। वहीं से उनका पालि रूपान्तर कर आचार्य बुद्धघोष ने अपनी अट्ठकथाओं में ले लया है। इन 'पोराणों' के उद्धरणों की एक बड़ी विशेषता यह है कि ये प्रायः पद्य-मय है और अनेक उद्धरण जो बुद्धघोष की अट्ठकथाओं में मिलते हैं, बिलकुल उन्हीं शब्दों में 'महावंस' में भी मिलते हैं। इससे इस मान्यता को दृढ़ता मिलती है कि बृद्धघोप की अट्ठकथाएँ और 'महावंस' दोनों के मूल स्रोत और आधार प्राचीन सिंहली अट्ठकथाएँ ही है। 'यथाह पोराणा' (जैसा पुराने लोगों ने कहा) या 'तेने वे पोराणकत्थेरा' (इसी प्रकार प्राचीन स्थविर) आदि शब्दों से आरम्भ होने वाले इन 'पोराण' आचार्यों के उद्धरणों को बुद्धघोष की अट्ठकथाओं और 'विसुद्धि-मगा' से यदि संग्रह किया जाय और 'दीपवंस' आदि के इसी प्रकार के साक्ष्यों से उसका मिलान किया जाय तो प्राचीन बौद्ध परम्परा सम्बन्धी एक व्यवस्थित

१. 'पोराणों' के कुछ उद्धरणों के लिए देखिये विमलाचरण लाहा : दि लाइफ एंड वर्क ऑव बुद्ध कोष, पृष्ठ ६५-६७

२. देखिये आगे नवें अध्याय में गन्धवंस की विषय-विस्तु का विवेचन।

और अत्यन्त मूल्यवान् सामग्री हाथ लग सकती है, जिसका ऐतिहासिक महत्त्व भी अल्प न होगा।

प्राचीन सिहली अट्ठकथाओं और प्राने आचार्यों के अतिरिक्त आचार्य बद्धधोष ने अपने पूर्वगामी सभी स्रोतों से प्रेरणा ग्रहण की है। 'दीपवंस' और 'मिलिन्द पञ्ह' तो प्राम्बुद्धघोषकालीन रचनाएँ हैं ही, बुद्ध घोष ने अपनी व्या-ख्याओं के लिये सब से अधिक मुल्यवान सामग्री तो बुद्ध और उनके प्रारम्भिक शिष्यों के वचनों के स्वकीय मन्थन से ही प्राप्त की है। इसी में उनकी मौलिकता भी है। चुंकि इसमें उन्हें इतनी अधिक सफलता मिली है, इसीलिये पालि-साहित्य में उनका दान अमर हो गया है। स्वयं त्रिपिटक-साहित्य में ऐसी अम्ल्य सामग्री भरी पड़ी है, जिससे वृद्धधोष जैसे अगाध विद्वान चाहे जितनी सहायता ले सकते थे। स्वयं भगवान वृद्ध के सडायतन विभंग (मिज्भिम, ३।४।७) अरण विभंग (मिभम, ३।४।९) धातु विभंग (मिजभम, ३।४।१०) एवं दिन्खणा-विभंग (मजिभम. ३।४।१२) आदि सुन्तों में निहित व्याख्यात्मक उपदेश, तथा उनके प्रधान शिष्यों यथा सारिएत्र, महाकात्यायन, महाकोटिठत आदि के व्याख्यापरक निर्वचन, अभिधम्म-पिटक और उसके अन्तर्गत विशेषतः 'कथावत्थ' की विवेचन- प्रणाली, ये सभी स्रोत और साधन बुद्धघोष के लिये खुले पड़े थे, जिनका पूरा उपयोग कर उन्होंने पालि-साहित्य में उस विशाल अट्ठकथा-साहित्य का प्रवर्तन किया, जो अपनी विशालता और गम्भीरता में भारतीय साहित्य में उपलब्ध समान कोटि के प्रत्येक साहित्य से बढ़कर है।

## त्र्यटुकथा साहित्य की संस्कृत भाष्य श्रौर टीकाश्रों से तुलना— त्र्यटुकथात्रों की कुछ सामान्य विशेषताएँ

वास्तव में पालि के अट्ठकथा-साहित्य के समान भारतीय भाष्य-साहित्य में अन्य कुछ नही है । संस्कृत में भाष्य और टीकाएँ अवश्य हैं, किन्तु उनकी तुलना सर्वांश में पालि अट्ठकथाओं से नहीं की जा सकती । भाष्य की परिभाषा संस्कृत में इस प्रकार की गई है—

"सूत्रार्थो वर्ष्यते यत्र वाक्यैः सूत्रानुसारिभिः । स्वपदानि चवर्थन्ते भाष्यं भाष्यविदो विदुः ।" शब्द-कल्पद्रुम

इस परिभाषा से स्पष्ट है कि भाष्य का मुख्य उद्देश्य सूत्र के अर्थ का वर्णन करना है और इसी की पूर्ति के लिये वह कुछ स्व-कथन भी करता है जिसकी भी व्याख्या में वह प्रवृत्त होता है। संस्कृत के भाष्य इस परिभाषा पर पूरे उतरते है। किन्तु यदि पालि अट्ठकथाओं का सम्बन्ध त्रिपिटक या बद्ध-वचनों से उसी प्रकार का माना जाय जैसे भाष्यों का सूत्रों से, तो यह पालि के अट्टकथा-साहित्य की एक प्रमुख विशेषता को व्यक्त न करेगा। अर्थ की व्याख्या के साथ साथ पालि अट्ठकथाओं का एक बड़ा उद्देश्य उनकी ऐतिहासिक पृष्टभूमि को भी स्पष्ट रूप से विवृत कर देना है। किसी संस्कृत के भाष्यकार ने ऐसा किया हो, यह हम नहीं कह सकते। कम से कम जिस ऐतिहासिक बुद्धि का परिचय पालि अट्ठकथाकारों ने दिया है, वह संस्कृत के भाष्यकारों में तो उपलब्ध नहीं होती। संस्कृत भाष्यों में अर्थ की व्याख्या पर जोर होता है। यही काम उनकी टीकाएँ भी करती हैं। अनेक सिद्धान्तों या विचार-घाराओं के विवरण वहाँ आते हैं, किन्तु 'इत्येके<sup>'</sup> 'इत्यपरे' कह कर ही छोड़ दिये जाते हैं । कौन सा सिद्धान्त कब उत्पन्न हुआ, अथवा वह किन का था, आदि की गवेषणा वहाँ नहीं की जाती । वहाँ केवल सिद्धान्त का ही अर्थ-विवेचन अधिकतर किया जाता है । इसके विपरीत पालि-अट्ठकथाओं में पूरे विवरण की सूची रहती है। 'कथावत्थ' की अट्ठकथा को इस दृष्टि से देखें तो आश्चर्यान्वित रह जाना पड़ता है। वहाँ निराकृत २१६ सिद्धान्तों में से कौन किस सम्प्रदाय का सिद्धान्त था और वह कब उत्पन्न हुआ, आदि का पूरा विवरण वहाँ दिया गया, है। वेदों के भाष्यों में ऋषियों की जीव-नियों के विषय में उतना भी नहीं कहा गया, जितना पालि अट्ठकठाओं में बुद्ध और उनके शिष्यों के विषय में कहा गया है। निश्चय ही उन्होंने जो ऐतिहासिक ब्यौरे दिये हैं वे पूरे भारतीय साहित्य के लिये एक दम नई चीज हैं और उनकी इस विशेषता को हमें उनका महत्त्वांकन करते समय सदा ध्यान में रखना चाहिये ।

# पालि साहित्य के तीन बड़े ऋट्टकथाकारः बुद्धदत्ता, बुद्धघोष और धम्मपाल

पालि-माहित्य में अट्ठकथा-साहित्य का प्रारम्भ चौथी-पाँचवीं शताब्दी ईसवी मे होता है। इस प्रकार बुद्ध-युग से लगभग एक हजार वर्ष बाद ये अट्ठ-कथाएँ लिखी गई। निश्चय ही काल के इस इतने लम्बे व्यवधान के कारण इन अट्ठकथाओं की प्रामाणिकता उतनी सबल नहीं होती, यदि ये परम्परा से प्राप्त प्राचीन सिंहली अट्ठकथाओं पर आधारित नहीं होतीं। चूंकि ये उनकी ऐतिहासिक परम्परा पर आधारित हैं, अतः इतनी आधुनिक होते हुए भी बुद्ध-युग के सम्बन्ध में इनका प्रामाण्य मान्य हैं, यद्यपि स्वयं त्रिपिटक के बाद । चौथी-पाँचवीं शताब्दी में प्रायः समकालिक ही तीन बड़े अट्ठकथाकार पालि साहित्य में हुए हैं, बुद्धदत्त, बुद्धघोष और धम्मपाल । इनके बाद कुछ और भी अट्ठकथाकार हुए, जिनका विवरण हम बाद में देंगे। अभी हम इन तीन आचार्यों के जीवन और कार्य पर विहंगम दृष्टि डालें।

### बुद्धदत्ता की जीवनी श्रौर रचनाएँ

बुद्धदत्त और बुद्धघोष समकालिक थे, यह 'बुद्धघोसुप्पत्ति' (बुद्धघोष की जीवनी) और 'गन्धवंस' तथा 'सासनवंस' (१९वीं शताब्दी के वंश-ग्रन्थ) के वर्णनों से ज्ञात होता है। 'बुद्धघोसुप्पत्ति' के वर्णनानुसार आचार्य बुद्धदत्त, बुद्ध-घोष से पहले लंका में बुद्ध-वचनों के अध्ययनार्थ गये थे। अपने अध्ययन को समाप्त कर जिस नाव से लौट कर वे भारत (जम्बुद्धीप) आ रहे थे, उसका मिलान उस नाव से हो गया जिसमें बैठकर इधर से आचार्य बुद्धघोष लंका को जा रहे थे। दोनों स्थिवरों में धर्म-संलाप हुआ। कुशल-मंगल और एक दूसरे का परिचय प्राप्त करने के बाद,आचार्य बुद्धघोष ने उन्हें बताया "बुद्ध-उपदेश सिहली भाषा में हैं। मैं उनका मागधी रूपान्तर करने लंका जा रहा हूँ"। बुद्धदत्त ने उनसे कहा "आवुस बुद्धघोष! में भी तुमसे पूर्व इस लंका द्वीप में भगवान् के शासन को सिहली भाषा से मागधी भाषामें रूपान्तरित करने के उद्देश्य से आया था। किन्तु मेरी आयु थोड़ी रही है। मैं अब इस काम को पूरा नहीं कर सकूंगा।" जब इस प्रकार दोनों स्थिवरों में आपसमें बातचीत चल रही थी तभी दोनों नावें एक दूसरी

१. "आवुसो बुद्धघोस अहं तया पुब्बे लंका दीपे भगवतो सासनं कातुं आगतोम्हि ति वत्त्वा अहं अप्पायुको..." बुद्धघोसुप्पत्ति, पृष्ठ ६० (जेम्स ग्रे का संस्करण), यही वर्णन बिलकुल 'सासनवंस' में भी है, देखिये पृष्ठ २९-३० मेबिल बोड का संस्करण)

को छोड़कर चल दीं। १ इस विवरण से दो बातें स्पष्ट हो जाती है। एक तो यह कि बुद्धदत्त बुद्धघोष से पहले लंका गये थे और दूसरी यह कि वे आय में बुद्ध-घोष से बड़े थे, क्योंकि उक्त संलाप में उन्होंने वृद्धघोष को 'आवुस' कह कर पुकारा है जो बड़ों के द्वारा छोटों के लिय प्रयुक्त किया जाता है। २ व्युट्टत ने अपने विनय-विनिच्छय (विनय-पिटक की अट्ठकथा) के आरम्भ में ही बुद्ध-घोष के साथ अपने मिलन और संलाप का वर्णन किया है। उससे प्रकट होता है कि बुद्धदत्त ने बुद्धघोष से यह प्रार्थना की थी कि जब वे अपनी अट्ठकथाएँ समाप्त कर लें तो उनकी प्रतियाँ उनके पास भी भेज दें, ताकि वे उन्हें संक्षिप्त रूप प्रदान कर सकें। आचार्य बुद्धघोष ने उनकी इस प्रार्थना के अनुसार बाद में अपनी अट्ठकथाएँ उनके पास भेज दीं। आचार्य वुद्धदत्त ने आचार्य वुद्धघोप-कृत अभिधम्म-पिटक की अट्टकयाओं का संक्षेप 'अभिधम्मावतार' में और विनय सम्बन्धी अट्ठकथा का संक्षेप 'विनय-विनिच्छय ' में किया । इस सूचना में सन्देह करने की कोई आवश्यकता ही नहीं, क्योंकि यह स्वयं बुद्धदत्त द्वारा दी हुई है। हाँ, 'बुद्धघोसुप्पत्ति' के वर्णन के साथ उसका कुछ विरोध अवश्य है, क्योंकि लंका से लौटने के समय ही वे 'अल्पायु' तक जीने की आशा रखते थे, फिर इतन काल तक बुद्धघोष की अट्ठकथाओं के संक्षेप लिखने के लिये किस प्रकार जीवित रहे ? फिर भी इसमें कुछ वैसा विरोध नहीं है, जिस पर विश्वास ही नहीं किया जासके । हर हालत में 'बुद्धघोसुष्पत्ति' के वर्णन की अपेक्षा 'विनय-विनिच्छय' का वर्णन ही अधिक प्रामाणिक है, और यदि दोनों स्थविरों को हम प्राय: समवयस्क मान सकें, तब तो उनमें कुछ ऐसा अन्तर भी नहीं है। आचार्य बुद्धदत्त चोल-राज्य में उरगपुर (वर्तमान उरइपुर) के निवासी थे । आचार्य बुद्धघोष के समान उन्होंने

१. एवं तेसं द्वित्रं थेरानं अञ्जमञ्जं सल्लपन्तानं येव द्वे नावा सर्व एव अपनेत्वा गच्छिंसु। बुद्धघोसुप्पत्ति एवं सासनवंस, ऊपर उद्धृत के समान।

२. मिलाइये बुद्धदत्त के ग्रन्थों के सम्पादक उसी नाम के आधुनिक सिंहली भिक्षु (बुद्धदत्त) का यह कथन "अयं पन बुद्धदत्ताचिरयो बुद्धघोसाचिरयेन समानविस्सिको वा थोकं वुड्ढतरो वा ति सल्लक्खेम" (अचार्य बुद्धदत्त बुद्ध- घोष के समवयस्क याकुछ ही बड़े थे, ऐसा लगता है)

भी लंका के अनुराधपुर-स्थित महाविहार में जाकर भगवान् (बुद्ध) के शासन-सम्बन्धी उच्च शिक्षा प्राप्त की थी। लंका से लौट कर उन्होंने अपने ग्रन्थों की रचना कावेरी नदी के तट पर दक्षिण के कृष्णदास (कण्हदास) या विष्णुदास (वेण्हुदास) नामक वैष्णव द्वारा निर्मित विहार में बैठ कर की, जो वैष्णवों और बौद्धों के मधुर सम्बन्ध के रूप में पालि-सात्यि में सदा स्मृत रहेगी।

वृद्धदत्त द्वारा रचित ग्रन्थ या अट्ठकथाएँ इस प्रकार हैं (१) उत्तरिबनि-च्छय (२) विनयविनिच्छय (३) अभिधम्मावतार (४) रूपारूपविभाग और मधुरत्थिवलासिनी (बुद्धवंस की अट्ठकथा)। 'उत्तरिवनिच्छय' (उत्तर विनिञ्चय) और 'विनय-विनिच्छय' दोनों बुद्धघोषकृत समन्त-पासादिका (विनय-पिटक की अट्ठकथा)के पद्यबद्ध संक्षेप हैं । विनय-विनिच्छय में ३१ और उत्तर विनिच्छय में २३ अध्याय हैं । उत्तर-विनिच्छय के २३ अध्यायों में ९६९ गाथाएँ हैं । विनय-पिटक की विषय-सूची का अनुसरण करते हुए इसमें भी पहले महाविभंग या भिक्ख-विभंग सम्बन्धी नियमों का विवरण है, यथा पाराजिक-कथा, पटिदे-सनिय कथा, सेखिय कथा, आदि । इसके बाद भिक्खुनी-विभंग के विषय हैं, यथा पाराजिक-कथा, संघादिसेस कथा, निस्सग्गिय कथा, अधिकरण पच्चय कथा, खन्धक पुच्छा, आपत्ति समुट्ठान कथा, आदि । 'उत्तर-विनिच्छय' सिंहलके 'उत्तर विहार' की परम्परा के आधार पर लिखी गयी अट्ठकथा है, यह पहले कहा जा चुका है। विनय-विनिच्छय के ३१ अध्यायों में कूल मिलाकर ३१८३ गाथाएँ है। इमकी भी विषय-वस्तु उत्तर-विनिच्छय से ही मिलती जुलती है। केवल व्याख्या में कहीं कुछ अन्तर है । पहले महाविभंग (भिक्खु विभंग) के अन्तर्गत पाराजिक-कथा, संघादिसेस कथा, अनियत कथा, निस्सग्गिय पाचित्तिय कथा, पटिदेसनिय कथा तथा सेखिय-कथा का विवरण है। इसी प्रकार भिक्खुनी-विभंग के अन्तर्गत पाराजिक कथा, संघादिसेस कथा, निस्सग्गिय-पाचित्तिय कथा और पटिदेस-

१. 'अभिधम्मावतार' में उन्होंने स्वयं कहा है "विनय-विनिच्छयो . . . चोलरट्ठे भूतमंगलगामे वेण्हुदासस्स आरामे वसन्तेन . . . कावेरीपट्टने रम्मे नानारामो-पसोभिते कारिते कण्हदासेन दस्सनीय मनोरमे।"

निय कथा के विवेचन हैं। पिर खन्धक-कथा, कम्म कथा, पिकणक कथा, कम्मट्ठान-कथा आदि के विवेचन हैं। इस प्रकार उत्तर-विनिच्छय<sup>२</sup> और विनय-विनिच्छय<sup>3</sup> दोनों ही अटठकथाएँ विनय-पिटक की विषय-वस्त का समन्त-पासादिका के आधार पर, पद्य में विवेचन करती हैं । इन पर क्रमश: 'उत्तर लीनत्थ दीपनी' और 'विनय सारत्थ दीपनी' नामक टीकाएँ भी बाद में चल कर वाचि-स्सर महासामि (वागीश्वर महास्वामी) द्वारा लिखी गई, जिनका उल्लेख हम आगे चल कर टीका-साहित्य के विवेचन में करेंगे। 'अभिधम्मावतार' गद्य-पद्य-मिश्रितः रचना है। बुद्धघोष की अभिधम्म-सम्बन्धी अटठकथाओं के आधार पर इसका प्रण-यन हुआ है। किन्तु बद्धधोष का अन्धानकरण लेखक ने नहीं किया है। बद्धघोष ने रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार और विज्ञान के रूप में धर्मो (पदार्थों) का विवेचन किया है, जब कि बुद्धदत्त ने 'अभिधम्मावतार' में चित्त, चेतसिक, रूप और निर्वाण, इस चार प्रकार के वर्गीकरण को लिया है। श्रीमती रायस डेविड्स ने बुद्ध-दत्त के वर्गीकरण को अधिक उत्तम माना है। ४ 'अभिधम्मावतार" के समान 'रूपारूप-विभाग'<sup>६</sup> भी अभिधम्म-सम्बन्धी रचना है। इसका भी विषय रूप, अरूप, चित्त, चेतिसक आदि का विवेचन करना है। 'मधरत्य विलासिनी' 'बृद्ध-वंस' की अट्ठकथा है, जिसका साहित्यिक दृष्टि से कुछ अधिक महत्त्व नहीं है । बुद्धघोप की जीवनी

अव हम पालि-साहित्य के युग-विधायक आचार्य बुद्धघोष पर आते हैं।

१. इन विभिन्न शब्दों के अर्थों के लिए देखिये पीछे विनय-पिटक का विवेचनः
 (चौथे अध्याय में)

२. ३. इन दोनों का रोमन लिपि में सम्पादन स्थिवर बुद्धदत्त ने किया है, जिसे पालि टैक्सट् सोसायटी ने प्रकाशित किया है। इन ग्रन्थों के सिंहली, बरमी और स्यामी संस्करण भी उपलब्ध हैं, जो क्रमशः कोलम्बो, रंगून और बंकाक से प्रकाशित हुए ह।

४. बुद्धिस्ट साइकोलोजी, पृष्ठ १७४

५. ६. इनका भी रोमन लिपि में सम्पादन स्थिविर बुद्धदत्त ने किया है, जिसे पालिः टैक्सट् सोसायटी ने प्रकाशित किया है।

'वृद्धघोष' अनुपिटक साहित्य का सब से बड़ा नाम है । आचार्य वृद्धघोप ने वृद्ध-शासन की सेवा और उसकी चिरस्थिति के लिये जितना अधिक काम किया है, उतना शायद ही अन्य किसी व्यक्ति ने किया हो। पालि साहित्य को जो कुछ उन्होंने दिया है वह आकार और महत्त्व दोनों में ही इतना महान है कि यह सम-भना कठिन हो जाता है कि एक जीवन में इतना काम कैसे कर लिया गया। इन महापुरुष की जीवनी की पावन अनुस्मृति पहले हम करें। आचार्य बुद्धघोष ने अन्य अनेक भारतीय मनीषियों की तरह अपने जीवन के विषय में हमें अधिक नहीं बताया है। केवल अपनी अट्ठकथाओं के आदि और अन्त में उन्होंने कुछ म्चनाऍ दी है, जो उनकी रचना आदि पर ही कुछ प्रकाश डालती है अथवा जिनकी प्रेरणा पर, और जिस उद्देश्य से वे लिखी गईं, उनके विषय में वे कुछ संक्षेप से कहती हैं, किन्तु मन्ष्य रूप में बुद्धघोष के विषय में हमें उनमे कुछ सामग्री नहीं मिलती। यह पक्ष सम्भवतः वृद्धघोष के लिये इतना अमहत्त्वपूर्ण था कि उसे उन्होने अपने महत् उद्देश्य में ही खो दिया है। उपनिषदों के ऋषियों ने भी ऐसा ही किया है और भारतीय मनीषियों की यह एक निश्चित परम्परागत प्रणाली ही रही है कि अपने साघारण व्यक्तिगत जीवन के विषय में उन्होंने कुछ कहना उचित नहीं समका है । उनकी यह निर्वेयक्तिकता उनके सन्देश को निश्चय ही एक अधिक वल प्रदान करती है, इसमें सन्देह नहीं, किन्तु मनुष्य होने के नाते हम उनके मानव-रूप को भी जानना चाहते ही हैं। और उससे इस अवस्था में जानने का अवकाश नहीं रह जाता। बुद्धघोष की जीवनी को जानने के लिये उनकी अट्ठकथाओं में दी हुई थोड़ी बहुत सामग्री के अतिरिक्त प्रधान साधन हैं (१) महावंस या ठीक कहें तो चूलवंस के सेंतीसवें परिच्छेद की २१५-२४६ गाथाएँ (२) बुद्धघोसु-प्पत्ति या महाबुद्धघोसस्स निदानवत्थु (३) गन्धवंस (४) सासनवंस (५) सद्धम्म संगह । 'महावंस' का उपर्युक्त परिवर्द्धित अंश जिसमें बृद्धघोष की जीवनी र्वाणत है घम्मकित्ति (धर्मकीर्ति) नामक भिक्षु की रचना है, जिनका काल तेरहवीं शताब्दी का मघ्य-भाग है । चूंकि बुद्धघोष का जीवन-काल चौथी-पाँचवी

४. ३७।५० तक महावंस है। उसके बाद का परिवर्द्धित अंश चूलवंस के नाम से प्रसिद्ध है। देखिये आगे नवें अध्याय में वंश-साहित्य का विवेचन ।

सताब्दी ईसवी है, अत: उनके आठसौ नौ सौ वर्ष बाद लिखी हुई उनकी जीवनी सर्वांश में प्रामाणिक नहीं मानी जा सकती, यह तो निश्चित ही है। फिर भी सब से अधिक प्रामाणिक वर्णन जो हमें बुद्धघोष की जीवनी का मिलता है वह यही है। 'गन्धवंस' और 'सासन वंस' तो ठीक उन्नीसवीं शताब्दी की रचनाएँ हैं, अतः उनका इस सम्बन्ध में प्रामाण्य नहीं माना जा सकता। 'बुद्धघोसु-प्पत्ति धम्मिकत्ति महासामि (धर्मकीति महास्वामी) नामक भिक्षु की चौदहवीं शताब्दी के अन्तिम भाग की रचना है, जो महावंस के उपर्युक्त अंश के बाद किन्तु गन्धवंस और सासन वंस से पहले की रचना है। इस रचना में इतनी अतिशयोक्तियाँ भरी पड़ी है कि इसके भी प्रामाण्य को सर्वांश में नहीं माना जा सकता। केवल महावंस के उपर्युक्त अंश का वर्णन ही प्राय: इस सम्बन्ध में अधिक प्रामाणिक माना जाता है । उसके अनुसार बुद्धघोप की जीवनी की रूपरेखा यह है--आचार्य बुद्धघोप का जन्म गया के समीप बोधिवृक्ष के पास हुआ । बाल्यावस्था में ही शिल्प और तीनों वेदों में पारंगत होकर यह ब्राह्मण विद्यार्थी बाद-विवाद के लिये भारतवर्ष भर में घूमने लगा। ज्ञान की बड़ी उत्कट जिज्ञासा थी। योगाभ्यास में भी वड़ी रुचि थी । एक दिन रात में किसी विहार में पहुँच गया । वहाँ पातंजल मत पर बड़ा अच्छा प्रवचन दिया । किन्तू रेवत नामक वौद्ध स्थविर ने उन्हें बाद में पराजित कर दिया। इन बौद्ध भिक्षु के मुख से बृद्ध-शासन का वर्णन सुनकर वृद्धघोष को विश्वास हो गया 'निश्चय ही (मोक्ष का) यही एक मात्र मार्ग है' (एकायनो अयं मग्गो) और उन्होंने प्रव्रज्या ले ली। प्रव्रजित होकर उन्होंने पिटक-त्रय का अध्ययन किया । वास्तव में भिक्षु होने से पहले बुढ़घोष एक ब्राह्मण विद्यार्थी (बाह्मणमाणवो) मात्र थे। बाद में भिक्ष-संघ ने उनके घोप को बुद्ध के समान गम्भीर जानकर उन्हें 'बुद्धघोप' की पदवी दे दी । १ जिस विहार में उनकी प्रव्रज्या हुई थी वहीं उन्होंने ञाणोदय (ज्ञानोदय) नामक ग्रन्थ की रचना की। इसके बाद यहीं उन्होंने 'धम्मसंगणि' पर 'अट्ठसालिनी' नाम की अटठकथा भी लिखी

बुद्धस्स विय गम्भीरघोसत्ता नं वियाकरं।
 बुद्धघोस ति सो सोभि बुद्धो विय महीतले।।

और अन्त में तिपिटक पर एक संक्षिप्त अट्ठकथा लिखने का उपक्रम किया, जिसे देख कर उनके गुरु महास्थिवर रेवत ने उनसे कहा है, "लंका से यहाँ भारत में केवल मूल पालि-त्रिपिटक ही लाया गया है। अट्ठकथाएँ यहाँ नहीं हैं। विभिन्न आचार्यों की परम्पराएँ भी यहाँ उपलब्ध नहीं हैं। हाँ, लंका-दीप में महास्थिवर महेन्द्र (मिहन्द) द्वारा संगृहीत सिंहली भाषा में प्रामाणिक अट्ठकथाएँ सुरक्षित हैं। तुम वहाँ जाकर उनका श्रवण करो, और बाद में मागधी भाषा में उनका रूपान्तर करो, तािक वे सब के लिये हितकारी हों। "दे इस प्रकार अपने गुरु से आज्ञा पाकर आचार्य बुद्धवोष लंकािबपित महानाम के शासन-काल में लंका में गये। अनुराधपुर के महाविहार के महापधान नामक भवन में रह कर उन्होंने संघ-पाल नामक स्थिवर से सिंहली अट्ठकथाओं और स्थिवरवाद की परम्परा को सुना। बुद्धघोष को निश्चय हो गया कि धर्म-स्वामी (बुद्ध) का यही ठीक अभिप्राय है। तब उन्होंने महाविहार के भिक्षु-संघ से प्रार्थना की "मैं अट्ठकथाओं का (मागधी) रूपान्तर करना चाहता हूँ। मुक्ते अपनी पुस्तकों को देखने की अनुमित दें। दें उस पर भिक्षुओं ने उन्हें दो गाथाएँ परीक्षा-स्वरूप व्याख्या

१. तत्थ आणोदयं नाम कत्वा पकरणं तदा। धम्मसंगणियाकासि कण्डं सो अट्ठसालिनिं।। परित्तट्ठकथं चेव कातुं आरिभ बुद्धिमा। तं दिस्वा रेवतो थेरो इदं वचनं अब्रुवि।।

२. पालिमत्तं इथानीतं नित्य अट्ठकथा इघ।
तथाचिरयवादा च भिन्नरूपा न विज्जरे।।
सीहलट्ठकथा सुद्धा मिहन्देन मतीमता।
संगीतित्तयं आरूळ्हं सम्मासम्बुद्धदेसितं।।
कता सीहलभासाय सीहलेसु पवत्तति।
तं तत्त्थ गन्त्वा सुत्वा त्वं मागथानं निरुत्तिया।
परिवत्तेहि सा होति सब्बलोकहितावहा।।

३. धम्मसा मिस्स एसो व अधिप्पायो ति निच्छिय]४. कातुं अट्ठकथं मम पोत्थके देथ ।

करने के लिये दीं। बद्धघोष ने उनकी व्याख्यास्वरूप 'विसद्धि मग्ग' की रचना की। 'विसुद्धिमग्ग' की विद्वत्ता को देख कर भिक्षओं को इतनी प्रसन्नता हुई कि उन्होंने बुढ़घोष को साक्षात् भगवान् मैत्रेय बुद्ध (भावी बुद्ध) ही मान लिया और उन्हें अपनी सब पुस्तकों देखने की अनुमति दे दी। अनुराधपूर के गन्थकार (ग्रन्थकार) विहार में बैठ कर बुढ़ घोष ने सिंहली अट्ठकथाओं के मागधी रूपा-न्तर करने सम्बन्धी अपने कार्य को पूर्ण किया ।<sup>२</sup> इसके बाद वे अपनी जन्म-भूमि भारत लौट आये और यहाँ आकर वोधिवृक्ष की पूजा की । <sup>3</sup> इस वर्णन से एक बड़े महत्व की बात यह निश्चित हो जाती है कि वृद्धघोप महास्थविर लंका के राजा महानाम के समय में लंका में गये। यह राजा महानाम चौथी अताब्दी के अन्तिम और पाँचवीं शताब्दी के आदि भाग में लंका में शासन करता था। अतः निश्चित है कि बुद्धघोष का जीवन-कार्य इसी समय किया गया। बद्धघोष ने किसी भी ऐसे ग्रन्थ आदि का उद्धरण नहीं दिया है जो उस काल के बाद का हो । बरमी परम्परा भी यही मानती है कि आचार्य बुद्धशोप ने पाँचवीं शताब्दी के प्रारंभिक भाग में छंका द्वीप में गमन किया । चूँकि उस समय उनकी अवस्था कम से कम तरुण तो रही ही होगी, अतः उनका जीवन-काल चौथी-पाँचवीं शताब्दी कहा जा सकता है। हाँ 'महावंस' के उपर्युक्त परिवर्द्धित अंश में आचार्य बुद्धघोष का जन्मस्थान बुद्ध गया के समीप बतलाया गया है। अञाचार्य धर्मानन्द कोसम्बी का कहना है कि बुद्ध-चोष महास्थिवर संभवतः उत्तर भारत के नहीं हो सकते थे। उनकी किसी भी कथा की पष्ठभमि उत्तर भारत में नहीं रक्खी गई है। इसके अति-रिक्त विसुद्धि-मग्ग १।८६ ( (धर्मानन्द कोसम्बी का संस्करण)में 'वन-दाह' की उनके द्वारा व्यास्या तथा मज्भिम-निकाय के गोपालक-सुत्त की व्यास्या में

१. निस्संसयं स मे त्तेय्यो ति वत्त्वा पुनप्पुनं । सिंद्ध अट्ठकथायादा पोत्थके पिटकत्त्रये ॥

२. गन्थकार वसन्तो सो विहारे दूरसंकरे। परिवत्तेसि सब्बा पि सीहलट्ठकथा तदा ॥

३. वन्दितुं सो महाबोधि जम्बुदीपं उपागिम।।

४. बोधिमण्डसमीपिम्ह जा तो ब्राह्मणमाणवो।

उनके द्वारा किया हुआ गंगा का विवरण, सब यही दिखलाते हैं कि जिस वन दाह का उन्होंने वर्णन किया है वह भी दक्षिण की वस्तु है और जिस गंगा का उन्होंने वर्णन किया है वह उत्तर भारत की गंगा न होकर दक्षिण भारत की महावली गंगा है। इस प्रकार आन्तरिक साक्ष्य के आधार आचार्य धर्मानन्द कोसम्बी ने यह दिखाने का प्रयत्न किया है कि आचार्य बुद्धघोष उत्तरी भारत की भौगोलिक परिस्थित से परिचित नहीं थे, अतः वे वहां के निवासी नहीं हो सकते । आचार्य धर्मानन्द कोसम्बी ने उस बरमी परम्परा को प्रामाणिक माना है जो बुद्धघोषको दक्षिण भारत का ब्राह्मण मानने की पक्षपातिनी है । 'विसुद्ध-मग्ग' के निगमन (उपसंहार) में अपना परिचय देते हुए आचार्य वुद्धघोष ने अत्यन्त निर्वेयिक्त-कता पूर्वक कहा है "बुद्धघोसो ति गरूहि गहित नामघेय्येन थेरेन मोरण्डलेटक-वत्तब्बेन कतो विसुद्धिमग्गो नाम" (बड़ों के द्वारा 'बुद्धघोष' नाम दिये हुए,. मोरंड खेटक के निवासी, स्थविर (बुद्धघोष) ने इस विशुद्धि-मार्ग को लिखा।) इसके आधार पर आचार्य धर्मानन्द कोसम्बी ने यह मत प्रकट किया है कि आचार्ष वुद्धघोष दक्षिण-भारत के मोरण्डखेटक (मींरंड नामक खेटक, खेडा) नामक गाँव के निवासी थे। आचार्य बुद्धघोप कुछ दिन, जैसा उन्होंने अपनी मिजिकस-निकया की अट्ठकथा में कहा है मयूरसुत्तवट्टन या मयूररूववट्टन में भी रहे थे और वहीं बुद्धमित्र नामक स्थविर के साथ रहते हुए उनकी प्रार्थना पर इस अट्ट--कथा को लिखा था । <sup>९</sup> आचार्य धर्मानन्द कोसम्बी की धारणा है कि यह मयूरसुत्त-पट्टन या मयूररूपपट्टन कही तेलगु प्रदेश में था । इसी प्रकार आचार्य बद्धघोष कांचीपुर आदि दक्षिण के नगरों में भी रहे थे, जैसा उनके अंगुत्तर-निकाय की अट्टकथा के अन्त में इस वाक्य से प्रकट होता है--

१. आयाचितो सुमितना थेरेन भदन्त-बुद्धिमित्तेन। पुब्बे मयूरसुत्तपट्टनिम्ह सिद्धं वसन्तेन।। यमहं पपञ्चसूदिनमट्ठकथं कातुमारद्धो।।

''स्थविर ज्योतिपाल के साथ काञ्चीपूर तथा अन्य स्थानों में रहते हुए मैने उनकी प्रार्थना पर इस अट्ठकथा को लिखना आरम्भ किया "। इस प्रकार बुद्ध-घोष ने चंकि अपने जीवन का सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण कार्य दक्षिण के इन नगरों में ही किया, अतः वे दक्षिण के ही निवासी थे, ऐसा निष्कर्ष आचार्य धर्मानन्द कोसम्बी ने उनकी अट्ठकथाओं के साक्ष्य पर निकाला है, र जो उस हद तक ठीक कहा जा सकता है। फिर भी उनका जन्म-स्थान भी दक्षिण-प्रान्त था, यह उपर्युक्त विवरणों से प्रमाणित नहीं हो जाता । अधिक से अधिक हम यही कह सकते है कि उनका जीवन-कार्य अधिकतर दक्षिण-भारत में किया गया । 'महावंस' के ऊपर उद्धत अंश और 'वृद्धघोसुप्पत्ति' आदि में भी बुद्धघोषाचार्य को ब्राह्मण कहा गया और उन्हें तीनों वेद, नाना शिल्मों तथा पातंजल योग आदि मतों का पारङ्गत कहा गया है। अाचार्य धर्मानन्द कोसम्बी ने उनके ब्राह्मण होने में भी सन्देह किया है और इसी प्रकार उनके वेद तथा पातंजल मत आदि शास्त्रों में पारंगत होने के में भी सन्देह प्रकट किया है। बुद्धघोष के ब्राह्मण न होने के विषय में आचार्य धर्मा-नन्द कोसम्बी ने यह तर्क दिया है कि बुद्धघोष को वेद के पुरुष-सुक्त जैसे महत्त्व-पूर्ण अंश से भी जानकारी नहीं थी, क्योंकि इस सुक्त की एक ऋचा में क्षत्रिय को व्रह्मा के बाहु से उत्पन्न बताया गया है,जब कि बुद्धघोष न इसी सुक्त की ओर संकेत करते हुए उसे हृदय से उत्पन्न बता डाला है ।<sup>४</sup> चूंकि बाहु और हृदय दोनों ही साहस

अायाचितो सुमितिना थेरेन भदन्त-जोतिपालेन।
 कञ्चीपुरादिसु मया पुब्बे सींद्ध वसन्तेन।।

अट्ठकथं अंगुत्तरमहानिकःयस्स कातुमारद्धो।।

२. देखिये उनके द्वारा सम्पादित 'विसुद्धिमग्ग' का अंग्रेजी-प्राक्कथन, पृष्ठ १५-१८।

३. मिलाइये बुद्धघोसुप्पत्ति "सत्तविस्सिककाले सो तिण्णं वेदानं पारगू अहोसि" (सात वर्ष की अवस्था में ही वह (बुद्धघोष) तीनों वेदों का पारंगत हो गया)

४. पुरुष सूक्त में शब्द हैं-बाहू राजन्यः कृतः' जब कि बुद्धघोष ने लिखा है 'खित्तया उरतो निक्खन्ता' (क्षत्रिय हृदय से निकले) । विसुद्धिमग्ग (कोसम्बीजी द्वारा

के प्रतीक हैं अतः सम्भव है आचार्य बुद्धघोष से, जो स्मृति मे लिख रहे होंगे, दोनों के साधर्म्य केकारण यहगलती हो गई हो।यदि इस गलती को गलती के रूप में स्वी-कार कर भी लिया जायतो भी यह उनके ब्राह्मणयाअ-ब्राह्मणहोनेसे किस प्रकार सम्बन्धित हो सकता है ? यह सुक्त-विषयक अनिभन्नता तो बुद्धघोष के ब्राह्मण या अ-ब्राह्मण दोनों के ही होते हुए हो सकती थी। अतः इसके कारण आचार्य कोसम्बी का बद्धघोष को अ-ब्राह्मण ठहराना ठीक नही जान पडता । इसी प्रकार चंकि वृद्धघोष ने 'गृहपति' या कृषक-वर्ग की प्रशंसा की है, उनकी किसी किसान के घर उत्पन्न हुआ मानना भी ठीक नहीं होगा, जैसा मानने का आचार्य कोसम्बी ने प्रस्ताव किया है । <sup>५</sup> संस्कृत शास्त्रों का बृद्धघोष का ज्ञान अपूर्ण था, यह भी उद्ध-रण देकर आचार्य धर्मानन्द कोसम्बी ने दिखाने का प्रयत्न किया है। <sup>२</sup> उधर डा० विमलाचरण लाहा ने कोई ऐसा भारतीय ज्ञान-शास्त्र ही नहीं छोड़ा है जिस पर बुद्धघोष का पूर्ण अधिकार न दिखा दिया हो । <sup>3</sup>हम समभते हैं कि सत्य इन दोनों कोटियों के बीच में है। आचार्य बुद्धघोष की संस्कृत-साहित्य से अवगति अवश्य थी, किन्तू वह उस अगाध पांडित्य के रूप में नहीं था जिसे हम एक वेदज ब्राह्मण के साथ संयुक्त कर सकते हैं। बरमी परम्परा की यह मान्यता है कि आचार्य बुद्धथोष वरमा में भो बुद्ध-धर्म के प्रचारार्थ गये थे । किन्तु इसका अब तक कोई निश्चित ऐतिहासिक प्रमाण नहीं मिला। उसके अभाव में हम यही मान सकते

सम्पादित) के प्राक्कथन, पृष्ठ १३ में उद्धृत।

१. विसुद्धिमग्ग (कोसम्बीजी द्वारा सम्पादित) पृष्ठ १३ एवं १६ (प्राक्कवन)

२. विसुद्धिमग्ग (धर्मानन्द कोसम्बी का संस्करण,) के प्राक्कथन में पृष्ठ १३-१४

रे. उन्होंने अपने ग्रन्थ 'दि लाइफ एंड वर्क ऑव बुद्धघोष' में एक पूरा परिच्छेद (छठा) ही आचार्य बुद्धघोष की विश्व-कोश जैसी बहुज्ञता के विवरण के लिए दिया है, पृष्ठ १०४-१३५।

<sup>े</sup> उन्होंने पाणिनि के नियम के अनुसार अनेक पालि शब्दों की व्युत्पत्ति की है। देखिये आगे दसवें अध्याय में पालि व्याकरण-साहित्य का विवेचन। बुद्धघोसु-प्पत्ति (पृष्ठ ६१, ग्रे का संस्करण) के अनुसार सिहली भिक्षुओं ने भी बुद्धघोष के संस्कृत-ज्ञान के विषय में सन्देह किया था, जिसका उन्होंने एक प्रभावशाली भाषण दे कर निराकरण भी कर दिया था। देखिये लाहा: दि लाइक एंड वर्क ऑव बुद्धघोष, पृष्ठ ३८-३९ ।

है कि वुद्धघोष की रचनाओं के अत्यधिक प्रसार और आदर के कारण ही उनके नाम के साथ इतनी आत्मीयता वहाँ प्रचलित हो गई है । आचार्य बुद्धघोप के निर्वाण के विषय में भी कुछ ज्ञात नहीं। किन्तु कम्बोडिया के निर्वासियों का यह विश्वास है कि बुद्धघोप महास्थविर का परिनिर्वाण उनके देश में ही हुआ था। वहाँ 'बुद्धघोप विहार' नामक एक अत्यन्त प्राचीन विहार आज तक उनकी स्मृति को खंडहर के रूप में खड़ा रह कर सुरक्षित बनाये हुए है। हमें कम्बोडिया-निर्वासियों के विश्वास में सन्देह करने का कोई कारण दिखाई नहीं पड़ता।

### बुद्धघोप की रचनाएँ

आचार्य बुद्धघोष की रचनाएँ ये हैं---

- विसुद्धिमग्ग संयुक्त-निकाय की दो गाथाओं की व्याख्या के रूप में एक मौलिक कृति
- २. समन्तपासादिका -- विनय-पिटक की अटठकथा
- ३. कंखावितरणी -- पातिमोक्ख की अट्ठकथा
- ८. सुमंगलिवलासिनी -- दोघ-निकाय की अट्ठकथा .
- ५. पपञ्चसुदनी -- मज्भिम-निकाय की अट्ठकथा
- ६. सारत्थपकासिनी -- संयुत्तनिकाय की अट्ठकथा
- ७. मनोरथपुरणी -- अंगुत्तरनिकाय की अट्ठकथा
- ८. परमत्यजोतिका खुद्दक-निकाय के खुद्दक-पाठ और सुत्त-निपात की अट्ठकथा
- ९. अट्ठसालिनी -- धम्मसंगणि की अट्ठकथा
- १०. सम्मोहिवनोदनी-- विभंग की अट्ठकथा
- ११-१५. पञ्चप्पकरणट्ठकथा -- धम्म संगणि और विभंग को छोड़-कर शेष ५ अभिधम्म ग्रंथों की अट्ठकथाएँ
  - १६. जातकट्ठवण्णना --- जातक की अट्ठकथा

देखिये विमलाचरण लाहा : दि लाइफ एंड वर्क ऑव बुद्धघोष, पृष्ठ ४२, पद-संकेत २

१७. धम्मपदट्ठकथा — धम्मपद की अट्ठकथा १८. अन्य ग्रन्थ — ज्ञानोदय आदि (जो प्राप्त नहीं)

इनका कुछ संक्षिप्त परिचय देना यहाँ आवश्यक होगा ।

# विसुद्धिमग्ग<sup>9</sup>

'विसुद्धिमगा' या 'विसुद्धिमगां' (विशुद्धि-मार्ग) सम्भवतः आचार्य बुद्ध-घोष का सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। इसे बुद्ध-धर्म का विश्वकोश ही सम-भना चाहिये। बौद्ध धर्म या साधना सम्बन्धी कोई ऐसा महत्त्वपूर्ण विषय नहीं है जिसका विस्तृत विवेचन इस ग्रन्थ में न किया गया हो। अपने पूर्वगामी सम्पूर्ण पिटक और अनुपिटक साहित्य का मन्थन ही जैसे आचार्य बुद्धघोष ने इस ग्रन्थ में किया है। आचार्य बुद्धघोष ने भी अपनी रचनाओं में इस ग्रन्थ को विशेष महत्त्वपूर्ण माना है। दीघ, मज्भिम, संयुत्त और अंगुत्तर इन चारों निकायों की अपनी अट्ठकथाओं की प्रस्तावनाओं में उन्होंने पुनहक्तिपूर्वक यह कहा है ''चारों आगमों (निकायों) के बीच में स्थित होकर यह 'विसुद्धि-मग्ग' उनके यथार्थ अर्थ को प्रकाशित करेगा।''र ऐसा मालूम पड़ता है उन्होंने पहले 'विसुद्धि मग्ग' की रचना की और फिर चार निकायों की ग्रहृकथाओं की। इसीलिए जिस विषय का विस्तृत निरुपण उन्होंन पहले 'विसुद्धि मग्ग' में कर दिया है, उसे

१. इस ग्रन्थ का देव-नागरी लिपि में सम्पादन आचार्य धर्मानन्द कोसम्बी ने किया है, जो भारतीय विद्या भवन, बम्बई, (१९४०), से प्रकाशित भी हो चुका है। इस महत्वपूर्ण संस्करण का उल्लेख कर देने के बाद अन्य किसी संस्करण के उल्लेख करने की अपेक्षा नहीं रह जाती। निश्चय ही यह इतना ही महत्त्वपूर्ण सम्पादन है और हिन्दी का तो विशेष गौरव है। 'विसुद्धि-मग्ग' का अभी हिन्दी अनुवाद प्रकाशित नहीं हुआ। इस लेखक ने इसके 'शील-स्कन्ध' का अनुवाद किया है, जो 'सस्ता साहित्य मंडल' से प्रकाशनीय है। इसी प्रकार त्रिपिटकाचार्य भिक्षु धर्म-रक्षित का भी इस सम्पूर्ण ग्रन्थ का अनुवाद ज्ञान-मंडल, काशी से छपने वाला है।

२. मज्भे विसुद्धिमग्गो एस चतुन्नस्पि आगमानं हि ठत्वा पकासियस्सति तत्थ यथाभासितं अत्थं ॥

फिर निकायों की अट्ठकथाओं में नहीं दुहराया है। इसके विषय में भी उन्होंने प्रत्येक निकाय की अट्ठकथा के आरंभ में कहा है "चूँकि मैंने इस सबका शुद्ध निरूपण 'विसुद्धि-मग्ग' में किया है, इसलिए उसके संबंध में फिर यहाँ दुवारा विचार नहीं करूँगा।" निश्चय ही आचार्य बुद्धघोष ? 'विसुद्धि मग्ग' को अपनी संपूर्ण रचनाओं का मध्यस्थ बिन्दु मानते थे और अपनी अट्ठकथाओं के अध्ययन से पहले पाठक से वे उसके अध्ययन की अपेक्षा रखते थे।

यद्यपि 'विसुद्धि-मग्ग' (विशुद्धि मार्ग) पूरे अर्थों में एक मौलिक रचना है, किन्तु वह दो गाथाओं की व्याख्या के रूप में ही लिखी गई हैं। वे दो गाथाएं हैं—

"अन्तो जटा बहि जटा जटाय जिटता पजा। तं तं गोतम पुच्छामि को इमं विजटये जटं ति।"

दूसरी गाथा है--

"सीले पतिट्ठाय नरो समञ्जो चित्तं पञ्ञाञ्च भावये। आतापी निपको भिक्खु सो इमं विजटये जटं ति।"

पहली गाथा प्रश्न के रूप में है और दूसरी गाथा उसका उत्तर है। विसुद्धि-मगा के प्रारंभ में ही कहा गया है कि एक बार जब भगवान् श्रावस्ती में विचरते थे तो किसी देवपुत्र ने उनके पास आकर उनसे प्रथम गाथा के रूप में प्रश्न पूछा जिसका अर्थ है "अन्दर भी उलभन है, बाहर भी उलभन है। यह जनता उलभन में जकड़ी हुई। अतः हे गोतम! मैं तुमसे पूछता हूँ—कौन इस उलभन को सुलभा सकता है?" भगवान् ने दूसरी गाथा के द्वारा इसका उत्तर दिया, जिसका अर्थ यह है "शील में प्रतिष्ठित होकर प्रज्ञावान् मनुष्य जब समाधि और प्रज्ञा की भावना करता है, तो इस प्रकार उद्योगी और ज्ञानवान् भिक्षु होकर वह उस उलभन को सुलभा देता है।" वस इस भगवान् के उत्तर को लेकर ही आचार्य बुद्धघोष ने संपूर्ण बौद्ध ज्ञान और दर्शन को एक एक निश्चित उद्देश्य के सूत्र में पिरो दिया है। वह उद्देश्य क्या है ? साधना के मार्ग के उत्तरोत्तर विकास का स्पष्ट-

इति पन सब्बं यस्मा विसुद्धिमग्गो मया सुपरिसुद्धं।
 वृत्तं तस्मा भिथ्यो न तं इध विचारियस्सामि॥

तम निर्देश कर देना । दूसरे शब्दों में 'विसुद्धिमग्ग' बौद्ध योग को एक अत्यन्त कमबद्ध ढंग से उपस्थित करने का प्रयत्न करता है। हम पहले देख चुके हैं कि आचार्य बृद्धघोष बृद्ध-मत में प्रवृजित होने से पहले पातंजल-योग-दर्शन में निष्णात थे। निश्चय ही उन्होंने 'विसुद्धि-मग्ग' के रूप में बौद्धों के योगदर्शन को ही साधकों के कल्याण के लिए प्रकाशित किया है। पातंजल योग-दर्शन की अपेक्षा 'विसुद्धि-मग्ग' अधिक सुव्यवस्थित और नियम-बद्ध है, यह कहा जाय तो यह अतिरंजना नहीं होगी। बृद्धघोप महास्थिवर ने साधकों के कल्याण के लिए ही इस महाग्रन्थ की रचना की है, इसे उन्होंने इस ग्रन्थ के प्रत्येक परिच्छेद के अन्त में यह कहकर दूहराया है 'साधजनपामुज्जत्थाय कते विसुद्धिमग्गे' साधजनों की प्रसन्नता के लिये रचित 'विशुद्धि-मार्ग' में, आदि)। इसी प्रकार इस ग्रन्थ के आदि में भी उन्होंने कहा है "मैं विशुद्धि के मार्ग का भाषण करूँगा। सभी साधु पुरुष, जिन्हें पवित्रता की इच्छा है, मेरे कहे हुए को आदरपूर्वक सुनें"र (विसुद्धिमग्गं भासिस्सं तं में सक्कच्च भासतो। विसुद्धिकामा सब्बे पि निसामयथ साधवो ति) । यह ग्रन्थ महाविहारवासी भिक्षुओं की उपदेशविधि पर ही आधारित है, इसे भी वुद्धघोप ने यहीं दिखा दिया है" 'महाविहारवासी भिक्षुओं की उपदेश-विधि पर आधारित 'विशुद्धि-मार्ग का मैं कथन करूँगा (महाविहारवासीनं देसनानयनिस्सितं विसुद्धिमग्गं भासिस्सं)।

जैसा अभी कहा गया, 'विशुद्धि-मार्ग' साधना-मार्ग की नाना भूमियों का कमबद्ध वर्णन करता है। 'विशुद्धि' का अर्थ किया है आचार्य वृद्ध-घोष ने 'सर्वमल-रहित, अत्यन्त परिशुद्ध निर्वाण' और 'मग्ग' या मार्ग का अर्थ किया है 'प्राप्ति का उपाय'। अतः 'विशुद्धिमार्ग' का अर्थ है 'सर्वमल-रहित,

१. देखिये भिक्षु जगदीश काश्यपः पालि महाव्याकरण, पृष्ठ सेंतालीस (वस्तुकथा)

२. 'विसुद्धिमग्ग' के अन्त में उन्होंने फिर अपनी इसी अभिलाषा को दुहराया है 'तस्मा विसुद्धिकामेहि सुद्धपञ्जेहि योगिहि। विसुद्धिमग्गे एतिस्मं करणीयो व आदरो ति' (विशुद्धि के इच्छुक, शुद्ध ज्ञान वाले योगी इस विशुद्धि-मार्ग में आदर-बुद्धि करें) पृष्ठ ५०६ (धर्मानन्द कोसम्बी का संस्करण)

अत्यन्त पीरगुद्ध, निर्वाण की प्राप्ति का उपाय"। इस उपाय की मुख्य तीन भूमियाँ हैं, जो उत्तरोत्तर क्रिसक साधन के द्वारा प्राप्त की जाती हैं। इन तीन भूमियों के नाम हैं, शील, समाधि और प्रज्ञा। भगवान् बुद्ध के शब्दों में यही तीन धर्म-स्कन्ध अर्थात् धर्म के आधार हैं। शील, समाधि और प्रज्ञा के रूप में साधना के पूरे मार्ग का विवरण करना ही 'विसुद्धि-मग्ग' का लक्ष्य है। इस महाग्रंथ में कुल मिलाकर २३ परिच्छेद हैं, जिनमें प्रथम दो परिच्छेदशील या सदाचार कानिरूपण करते हैं। ३—१३ परिच्छेद समाधिका निरूपण करते हैं। १४—२३ परिच्छेद प्रज्ञा का निरूपण करते हैं। शील का निरूपण करने वाले प्रथम दो परिच्छेदों के नाम है कमशः 'शील-निर्देश' (सीलिनिर्देसो) और 'अवधूत-ब्रतों का निर्देश' (धुतंग निर्देसो)। प्रथम परिच्छेद में आचार्य बुद्धघोप ने अपने विवेच्य विषय को प्रश्नों के रूप में वर्गीकृत किया है—

- (१) शील क्या है?
- (२) किस अर्थ से 'शील' है?
- (३) शील के लक्षण, सार, प्रकटित स्वरूप और आसन्न कारण क्या हैं?
- (४) शील का सुपरिणाम क्या है?
- (५) शील कितने प्रकार का है?
- (६) शील का मैला होना क्या है?
- (७) शील का निर्मल होना क्या है?

इन प्रश्नों के उत्तर जो बुद्धघोष ने दिये है, उनका यदि यहां संक्षेप भी दिया जाय तो वह भी कई पृष्ठ लेगा। फिर इनके साथ साथ अनेक अवान्तर विषय भी 'विसुद्धि मग्ग' में सम्मिलित हैं—जिनका साथकों के लिए अपना महत्व है, किन्तु पालि साहित्य के इतिहास में जिन्हें विस्तार-भय से उद्धत नहीं किया जा

१. 'विसुद्धि सर्ग' की विषय-वस्तु का विशव विश्लेषण भिक्षु जगदीश काश्यप ने अपनी अभिधम्म-फिलॉसकी, जिल्द दूसरी, पृष्ठ २१८-२५७ में किया है। त्रिपिटकाचार्य भिक्षु धर्मरक्षित ने भी "धर्म दूत" अप्रैल -मई १९४७ पृष्ठ ६१-६६ में इसका सुन्दर विश्लेषण किया है।

सकता । उदाहरणतः बुद्धघोष द्वारा शील की प्रशंसा, १ ब्रह्मचर्य के उच्चतम आदर्श का प्रकाशन,<sup>२</sup> और सबसे बढ़कर कुछ बौद्ध साधकों के पवित्र-जीवन संबंधी अभ्यास के उदाहरण, 3 आदि बड़े मार्मिक प्रसंग हैं। तेरह अवधूत वतों (जो दूसरे परिच्छेद के विषय हैं) के नामों का विवरण हम 'मिलिन्द पञ्ह' का विवरण करते समय दे चुके हैं। उन्हीं का यहां भी विस्तृत विवरण है। प्रत्येक अवध्त-नियम के विषय में यहाँ इतनी दृष्टियों से विचार किया गया है (१) अर्थ (२) लक्षण (३) ग्रहण की विधि (४) विभिन्न प्रकार, यथा उत्तम, मध्यम, हीन (५) भंग होना (६) व्रत-रक्षण की प्रशंसा (७) कृशल-त्रिक के रूप में वर्गीकरण (८) समष्टिगत विवरण (९) व्यष्टिगत विवरण । अल्पेच्छता, सन्तोष आदि गुणों की वृद्धि के लिए ही इन नियमों के अभ्यास का विधान किया गया है। वास्तव में ये चित्त के मैल को शुद्ध करने के लिए ही हैं। अतः इनका अभ्यास सब के लिए अनिवार्य नहीं है। आचार्य बुद्धघोष ने इन कठिन नियमों के विवेचन में तथागत के मध्यम मार्ग को कभी दृष्टि से ओभल नहीं होने दिया है। इसीलिए उन्होंने एक महत्वपूर्ण प्रश्न किया है 'कस्स धृतंगसेवना सप्पाया ति' अर्थात् किसका अवध्त-त्रतों का अभ्यास अनुकूल है ? उत्तर दिया है 'रागचरितस्स चेव मोहचरितस्स च' अर्थात् उस व्यक्ति का जिसके आचरण में अभी राग वर्तमान है, मोह वर्तमान है । उन्होंने स्वीकार किया है 'धृतंगसेवना हि दुक्खा पटिपदा चेव सल्लेखिवहारो च' अर्थात् अवधृत-त्रतों का अभ्यास दृःख का मार्ग है और तपश्चर्या का जीवन है। उनका उपयोग साधक के लिए केवल इसीलिए है कि वे चित्त-मलों को नष्ट कर देते हैं और इस प्रकार वे भिक्ष के अंग ही वन जाते हैं। दू:ख-मार्ग के आश्रय लेने वाले का राग शान्त हो जाता है, तप-श्चर्या से रहने वाले अप्रमादी व्यक्ति का मोह नष्ट हो जाता है<sup>४</sup>। इसीलिए राग

१. पृष्ठ ६-७

२. पृष्ठ ३४-३५

३. देखिये विशेषतः पृष्ठ १४, २२, २६-२८, ३१-३२ आदि, आदि

४. दुक्खापटिपदं च निस्साय रागो वूपसमित । सल्लेखं निस्साय अप्पमत्तस्स मोहो पहीयति । पृष्ठ ५४-५५

द्वेषादियुक्त व्यक्तियों का चित्त-शुद्धि के लिए स्वेच्छापूर्वक इन व्रतों को स्वीकार करना आवश्यक है। इस प्रकार उनके दोष शान्त हो जाते हैं।

शील या सदाचार के बाद विशुद्धि-मार्ग उस दूसरी ऊँची भूमिका का वर्णन करता है, जिसका नाम समाधि है। समाधि की परिभाषा करते हुए आचार्य बुद्धघोष ने कहा है 'कुसलिच सेकग्ता समाधि' अर्थात् कुशल चित्त की एकाग्रता ही समाधि है। किसी एक आलम्बन (विषय) में चित्त और चेतसिक कर्मों को समान और सम्यक् रूप से बिना विक्षेप और विकीर्णता के रखना ही चित्त की समाधि या समाधान (सम्यक् आधान) कहलाता है। भसाधि के विषय में भी आचार्य बुद्धघोष ने वही प्रश्न किये हैं जो शील के विषय में, यथा (१) समाधि क्या है? (२) किस अर्थ में 'समाधि' है? (३) समाधि के लक्षण, सार, प्रकटित रूप और आसन्न कारण क्या हैं? (४) समाधि कितने प्रकार की है? (५) समाधि का मिलन होना क्या है? (६) समाधि का निर्मल होना क्या है? और (७) समाधि की भावना किस प्रकार करनी चाहिए? इनके उत्तरों का संक्षेप देना तो यहाँ असंभव ही होगा। केवल कुछ मोटी बातें ही कही जा सकती हैं। आचार्य बुद्धघोष ने समाधि का प्रधानतः दो भागों में विवरण किया है, यथा उपचार समाधि (२) अर्पणा समाधि। चार भागों में भी, यथा—

- (१) दुक्ला पटिपदा दन्धाभिञ्जा।
- (२) दुक्खा पटिपदा खिप्पाभिञ्जा।
- (३) सुखा पटिपदा दन्धाभिञ्जा।
- (४) सुला पटिपदा लिप्पाभिञ्ञा।

जैसा अभी कहा गया, समाधि-स्कन्ध का विवरण 'विसुद्धिमग्ग' के ३--१३ परिच्छेदों में है। इन परिच्छेदों के नाम-विवरण के अलावा उनकी विषय-वस्तुका तो संक्षिप्त निर्देश भी यहाँ प्रायः असंभव ही है, अतः हम उनके नाम देकर उनकी विषय-वस्तु को इंगित मात्र करेंगे।

१. एकारम्मणे चित्तचेतसिका समं सम्मा च अविक्खिपमान अविष्पिकण्णा च हुत्वा तिट्ठन्ति, इदं समाधानं ति वेदितब्बं (पृष्ठ ५७)

# समाधि-स्कन्ध (परिच्छेद ३-१३)

- ३. कर्मस्थानों (समाधि के आलम्बनों) को ग्रहण करने का निर्देश (कम्मट्ठानगहण निद्देश)—समाधि-भावना की दस वाधाओं (पिलवोधा) को छोड़ने का उपदेश।
- ४. पृथ्वी कृत्स्न (ध्यान-विशेष) का निर्देश (पथवीकसिणनिहेसी)— पृथ्वी-कृत्स्न नामक ध्यान का विवरण। समाधि के अयोग्य १८ स्थानों को छोड़ने का आदेश एवं चार ध्यानों का विस्तृत विवरण।
- ५. शेप कृत्स्नों (ध्यान विशेषों) का निर्देश (सेसकसिणनिद्देसो)— पृथ्वी-कृत्स्न से अतिग्क्ति शेष आपो-कृत्स्न (जल-कृत्स्न) आदि ९ ध्यानों का विवरण ।
- ६. अशुभ कर्मस्थान का निर्देश (असुभकम्मट्टान निर्देसो)—शरीर की गन्दिगियों के ध्यान के द्वारा अर्पणा-समाधि की प्राप्ति का उपाय ।
- ७. छह अनुस्मृतियों का निर्देश (छ अनुस्सिति निद्देशो)—बुद्ध धर्म, संघ, शील, त्याग और देवताओं की अनुस्मृतियाँ।
  - ८. अनुस्मृति और कर्म-स्थान का निर्देश (अनुस्मित कम्मट्ठान निर्देश)

१. यथा आवास, कुल, लाभ, गण, काम, मार्ग, जाति-बन्धु, रोग, ग्रन्थ (-रचना) और ऋद्धि (योग-विभूति)

२. यथा (१) बहुत बड़ा विहार, (२) बिलकुल नया विहार, (३) बहुत पुराना विहार, (४) सड़क के किनारे स्थित, (५) तालाब के किनारे स्थित, (६-८) पेड़, फूल और फलों वाले वागों से युक्त , (९) अति प्रसिद्ध, (१०) नगर के बीच में स्थित, (११) अधिक पेड़ों के वीच स्थित, (१२) खड़ी फसलों वाले खेत के समीप, (१३) अगड़ालू भिक्षु जहाँ रहते हों, (१४) जहाँ के व्यक्ति अ-र्धामिक हों, (१५) सीमा-प्रान्त में अवस्थित , (१६) अ-रक्षित स्थान में स्थित और (१८) जहाँ कल्याण-मित्र (आध्यात्मिक गुरु या मार्ग द्वष्टा) न मिल सके।

मरण, कायगतासित, आनापान-सित और उपशम इन चार अनुस्मृतियों तथा योग-आलम्बनों का विवरण।

- ९. ब्रह्मविहार का निर्देश (ब्रह्मविहार निर्देश)—मैत्री, करुणा, मुदिता और उपेक्षा यही चार भावनाएँ 'ब्रह्म-विहार' कहलाती है। इनका विशद विव-रण। इन भावनाओं का निर्देश पतंजिल ने भी अपने योग-दर्शन में किया है।
- १०. अ-रूपता का निर्देश (आरुप्प निर्देसो)——अरूपता-सम्बन्धी ध्यानों का विवरण, यथा आकाशाननन्त्यायतन, विज्ञानानन्त्यायतन, आकिञ्चन्या-यतन तथा नैवसंज्ञानासंज्ञायतन ध्यानों का विवरण।
- ११. समाधि का निर्देश (समाधि निहेमो) समाधि-भावना का उपदेश एवं शरीर की अशुभता आदि पर ध्यान । आहार में प्रतिकूल-संज्ञा आदि का विवेचन भी ।
- १२. ऋढविध का निर्देश (इद्धविधनिद्देसो)—दिव्यश्रोत्र, परचित्त-ज्ञान, पूर्वजन्म की स्मृति और दिव्य चक्षु इन चार योग-विभूतियों का विवरण।
- १३. अभिज्ञा (उच्चतम ज्ञान) का निर्देश (अभिञ्ञा निर्देशो)—पूर्वजन्म की स्मृति आदि का ही विस्तृत विवरण ।

प्रज्ञा की परिभाषा करते हुए आचार्य बुद्धघोष ने कह. है 'कुसलचित्तसम्प-युत्तं विपस्सनाञ्चाणं पञ्ञा' अर्थात् कुशल-चित्त से युक्त विपश्यना-ज्ञान ही प्रज्ञा है । प्रज्ञा-स्कन्ध के परिच्छेदों की विषय-वस्तु इस प्रकार है—

- १४. स्कन्ध-निर्देश (खन्ध-निर्देशो)—-पञ्च-स्कन्धों (रूप, वेदना, संज्ञा संस्कार और विज्ञान) का विवेचन ।
- १५. आयतन और धातुओं का निर्देश (आयतन-धातु निर्हेसो)---१२ आयतन और अठारह धातुओं का विवरण ।
- १६. इन्द्रिय और सत्यों का निर्देश (इन्द्रिय-सच्चितिहेसो)—पाँच इन्द्रिय और चार आर्य-सत्यों का विवरण।
- १७. प्रज्ञा की भूमियों का निर्देश (पञ्ञाभूमिनिहेसो)—स्कन्ध, आय-तन, धातु, इन्द्रिय, सत्य और प्रतीत्य समुत्पाद ये प्रज्ञाकी मूमियाँ है। प्रथम पाँच का वर्णन पहले हो चुका है। यहाँ प्रतीत्य समुत्पाद का विस्तृततम विवरण उपलब्ध होता है।

- १८. दृष्टि की विशुद्धि का निर्देश (दिट्ठिवसुद्धि निहेसो)—नाम और रूप का यथावत् दर्शन ही दृष्टि-विशुद्धि है—इसका विस्तृत विवरण।
- १९. संशय को पार करने के रूप में विशुद्धि का निर्देश (कंखावितरण-विसुद्धि निहेंसो)—यथाभूत ज्ञान, सम्यक् दर्शन और संशय को पार करना, यह सब एक ही वस्तु हैं, केवल शब्द नाना हैं।
- २०. मार्ग और अमार्ग के ज्ञान और दर्शन के रूप में विशुद्धि का निर्देश ( मग्गामग्गञाणदस्सनविसुद्धि निद्देशो ) पदार्थों के उदय और व्यय को देखना एवं विपश्यना-प्रज्ञा की भावना करना ।
- २१. प्रतिपदा (मध्यम-मार्ग) के ज्ञान और दर्शन के रूप में विशुद्धि का निर्देश (पटिपदाञ्चाणदस्सनविसुद्धि निद्देसो)—-'न मैं, न मेरा, न मेरा आत्मा,' अर्थात् अनात्म तत्व की भावना का विवरण।
- २२. ज्ञान और दर्शन रूपी विशुद्धि का निर्देश (ञ्ञाणदस्सनविसुद्धि निहेसो)—स्रोतापत्ति, सक्रुदागामी, अनागामी और अर्हत्, इन चार मार्गों सम्बन्धी ज्ञान का विवरण । बोधिपक्षीय धर्मों का भी इन्हीं के अन्दर समावेश ।
- २३. प्रज्ञा की भावना के सुपरिणामों का निर्देश (पञ्ञा भावनानिसंस-निद्देसो)—नाना चित्त-मलों का विध्वंस, आर्य-फल के रस का अनुभव, निरोध-समाधि को प्राप्त करने की योग्यता और लोक में पूज्य होने की पात्रता, प्रज्ञाकी भावना के इन चारसुपरिणामों का विवरण ।

उपर्युक्त विषय-सूची के संकेत-मात्र से स्पष्ट है कि 'विशिद्धि-मार्ग' का क्षेत्र कितना अधिक विस्तृत है। अतः यदि इतने निरूपण से हम केवल यह भी इंगित करने में सफल हो सके कि 'विशुद्धि-मार्ग' बुद्ध-धर्म सम्बन्धी महान् ज्ञानकोश को संचित किये हुए है, तो भी हमने पालि साहित्य की दृष्टि से अपना कर्तव्य पूरा कर दिया। विवरण में आगे चले जाने पर तो इस विषय का अन्त ही नहीं हो सकता, क्योंकि पातंजल योग के साथ इसका तुलनात्मक अध्ययन किये विना कोई इस सम्बन्धी विवेचन पूरा नहीं माना जा सकता। अब हम बुद्ध घोष की अट्ठकथाओं पर आते हैं।

#### समन्तपासादिका

समन्तपासादिका पूरे विनय-पिटक की अट्ठकथा है। आचार्य बुद्धघोष की रची हुई यह सम्भवतः प्रथम अट्ठकथा है। बुद्ध श्री (बुद्धसिरि) नामक स्थिवर की प्रार्थना पर उन्होंने यह अट्ठकथा लिखी थी। प्राचीन भारत को सामाजिक, राजनैतिक, और धार्मिक अवस्था का इस अकेले ग्रन्थ से ही एक पूरा इतिहास निर्मित किया जा सकता है। प्रथम तीन बौद्ध संगीतियों के विवरण में हमने इस ग्रन्थ से कितनी सहायता ली है, यह पूर्व के विवरणों से स्पष्ट हो गया होगा। भगवान् बुद्ध और उनके शिष्यों के जीवन-सम्बन्धी अनेक विवरणों के अतिरिक्त तत्कालीन अन्य प्रसिद्ध ऐतिहासिक व्यक्तियों और भौगोलिक स्थानों के विवरण जो हमें यहाँ मिलते है, बड़े ही महत्त्वपूर्ण हैं। इस अट्ठकथा के बाद ही बुद्धधोष ने सुत्त-पिटक के निकायों पर अट्ठकथाएँ लिखीं।

### कंखावितरणी

'कंखावितरणी' 'पाति मोक्ख' पर अट्ठकथा है। इस अट्ठकथा में हमें न केवल बुद्धकालीन भिक्षु-संघ के जीवन की ही फलक मिलती है, अपितु उसके उत्तरकालीन विकास का भी पर्याप्त ज्ञान होता है।

# सुमंगलविलासिनी

'सुमंगल विलासिनी' दीघ-निकाय की अट्ठकथा है। संघस्थविर दाठानाग नामक भिक्षु की प्रार्थना पर आचार्य बुद्धघोष ने यह अट्ठकथा लिखी, ऐसा उन्होंने स्वयं कहा है। े बुद्धकालीन भारत की राजनैतिक, सामाजिक एवं धार्मिक परिस्थित के अनेक चित्रों एवं अनेक प्रकार के आख्यानों से यह अट्ठकथा भरी पड़ी है। सुत्तों के अनेक प्रकार के विवेचन, बुद्ध और उनके शिष्यों के जीवन सम्बन्धी अनेक विवरण, इस अट्ठकथा में भी भरे पड़े हैं। उदाहरणतः भगवान् बुद्ध 'तथागत' क्यों कहलाते हैं, उनकी दैनिक चर्या क्या थी, आदि अनेक महत्त्व-पूर्ण विवरण इस अट्ठकथा में हैं। इसी प्रकार बुद्धकालीन महत्त्वपूर्ण व्यक्तियों यथा जीवक कौमार भृत्य, तिष्य श्रामणेर, अम्बट्ठ आदि के विषय में अधिक जानकारी यहाँ दी गई है। इसी प्रकार भौगोलिक दृष्टि से अंग-मगध, दक्षिणा-

१. आयाचितो सुमंगलपिरवेणनिवासिना थिरगुणेन दाठानाग संघत्थेरेन थेर वंसन्वयेन। यं आरिभ सुमंगलिवलासिनि नाम नामेन।

पय, घोषिताराम, कोशल, राजगृह आदि के प्राचीन आख्यान-बद्ध इतिहास और उनके विषय में अन्य महत्त्वपूर्ण विवरण दिये गये हैं, जो पालि-त्रिपिटक में नहीं मिलते। इन सब के अलावा 'सुमंगलिवलासिनी' में दीघ-निकाय के किठन गट्दों की निरुक्तियाँ और उनके अर्थ-निर्वचन भी हैं, जो अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। उसका सब से अधिक आकर्षक महत्त्व तो ऐतिहासिक ही है, इसमें संदेह नहीं।

### पपञ्चसूद्नी

नुमंगलिवलामिनी की ही शैली में लिखित पपञ्चसूदनी मिल्फिम-निकास की विस्तृत अट्ठकथा है। यह अट्ठकथा आचार्य बुद्धघोष ने बुद्धमित्र नामक स्थिवर की प्रार्थना पर लिखी थी। ऐतिहासिक और भौगोलिक दृष्टि से इस अट्ठकथा का भी प्रभूत महत्त्व है। कुरु-प्रदेश, श्रावस्ती (सावित्थ), हिमवन्त-प्रदेश आदि के महत्त्वपूर्ण विवरण इस अट्ठकथा में मिलते हैं। विषय-विन्यास मिजिफ्म-निकाय के समान ही है और उसी के अनुसार बुद्ध-बचनों की कमानु-सार व्याख्या भी यहाँ की गई है, जो उस दृष्टि से भी अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है।

#### सारत्थपकासिनी

ज्योतिपाल नामक भिक्षु की प्रार्थना पर आचार्य बुद्धघोष ने सारत्थपकासिनी या संयुत्त-निकाय की अट्ठकथा लिखी। र अर्थ और ऐतिहासिक तथा भौगोलिक वृद्धियों से यह अट्ठकथा भी अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। इसके अलावा यहाँ इसके विषय में और कुछ नहीं कहा जा सकता।

## मनोरथपूरणी

मनोरथपुरणी या अंगुनर-निकाय की अट्ठकथा आचार्य बुद्धघोष ने भदन्त नामक स्थिवर की प्रार्थना पर लिखी। इस अट्ठकथा की एक वड़ी विशेषता यह है कि इसमें भगवान् बुद्ध के शिष्य अनेक भिक्षु और भिक्षुणियों की ज्ञान-प्राप्ति का वर्णन किया गया है। उदाहरणतः पिडोल भारद्वाज, पुण्य मन्तानिपुत्त, महा-

१. आशाचितो सुप्रतिना थेरेन भदन्त बुद्धिमित्तेन, आदि।

२. आयाचिती सुमितिना थेरेन भदन्त-जोतिपालेन। कंबीपुरादिसु सथा पुढवे सिंह वसन्तेन, आदि ॥

कच्चान, सोण कोळिवीस, राहुल, रट्ठपाल, वंगीस, कुमार कस्सप, उपाहिः उरुवेल कस्सप आदि के महत्त्वपूर्ण विवरण दिये हुए है । इसी प्रकार महाप्रज:-पती गोतमी, संघमित्रा तथा अन्य अनेक भिक्षुणियों के भी विवरण है । भगवान् बुद्ध के वर्षावासों का भी बड़ा अच्छा विवरण यहाँ दिया गया है । बुद्धत्व-प्राप्ति से लेकर महापरिनिर्वाण तक के ४५ वर्षवासों को भगवान् ने कहाँ-कहाँ विताया, इस ऐतिहासिक महत्त्वपूर्ण तथ्य के विषय में यहाँ कहाँ गया है— 'तथागत प्रथम बोधि में वीस वर्ष तक अस्थिरवास हो, जहाँ जहाँ ठीक रहा वहीं जाकर वास करते रहे । पहली वर्षा में ऋषिपतन में धर्म-चक्र प्रवर्तन कर वाराणसी के पास ऋषि-पतन में वास किया । दूसरी वर्षा में राजगृह वेणुवन में । तोसरी और चौथी ने भी वहीं । पाँचवीं वर्षा वैशाली में महावन क्टागार-शाला में । छउवी दर्पा नें मंकुल-पर्वत पर । सातवीं त्रायस्त्रिश भवन में । आठवी भर्ग-देश में सुंसुमार-गिरि के भेस कलावन में । नवीं कौशाम्बी में । दसवीं पारिलेय्यक वनखंड में । ग्यारहर्यो नाला ब्राह्मण-ग्राम में । वारहवीं वेरंजा में । तेरहवीं चालिय पर्वत पर । चौदहवी जेतवन में । पन्द्रहवीं कपिलवस्तु में । सोलहवीं आलवी में । सत्रहवीं राजगृह में । अठारहवीं चालिय पर्वत पर । उन्नीसवीं भी वहीं । बीसवीं वर्षा राजगह में । इस प्रकार तथागत ने वीस वर्ष, जहाँ जहाँ ठीक हुआ, वही वर्षावास किया। इससे आगे दो ही निवास-स्थान सदा रहने के लिये किये। कौन से दें। ? जेत-वन और पूर्वाराम . . . . . । " प अतः इस अट्ठक्या के अनुसार, बुद्ध के वर्षा-वासों का यह प्रामाणिक व्यौरा इस प्रकार होगा।

| जहाँ बिताया   |
|---------------|
| ऋषि पतन       |
| राजगृह        |
| वैशाली        |
| मंकुलपर्वत    |
| त्रायस्त्रिंश |
|               |

१: महापंडित राहुल सांकृत्यायन द्वारा बुद्धचर्या पृष्ठ ७५ में अनुवादित ।

| 6     | सुंसुमार गिरि      |
|-------|--------------------|
| 9     | कौशाम्बी           |
| १०    | पारिलेय्यक         |
| ११    | नाला               |
| १२    | वेरंजा             |
| १३    | चालिय पर्वत        |
| १४    | श्रावस्ती (जेतवन)  |
| १५    | कपिलवस्तु          |
| १६    | आलवी               |
| १७    | राजगृह             |
| १८-१९ | चालिय पर्वत        |
| २०    | राजगृह             |
| 78-84 | श्रावस्ती (जेतवन)  |
| ४६-   | वैशाली (पूर्वाराम) |

#### परमत्थजोतिका

परमत्थजोतिका खुद्दक-निकाय के खुद्दक-पाठ और सुत्त-निपात की अट्ठ-कथा है। इसमें लिच्छिवियों की उत्पत्ति की मनोरंजक कथा है, जिसका विवरण हम यहाँ विस्तार-भय के कारण नहीं दे सकते। परमत्थजोतिका के अन्तर्गत खुद्दक-पाठ की अट्ठकथा के प्रसंग में अनाथिपिडिक के आराम जेतवन, राजगृह के १८ विहारों, सप्तपर्णी गुफा और वैशाली आदि के विशेष में विशेष सूचना दी गई है। महाकाश्यप, आनन्द और उपालि आदि भिक्षुओं तथा विशाखा, धम्म-दिन्ना आदि भिक्ष्णियों के विषय में भी कुछ अधिक सूचना दी गई है।

#### धम्मपद्ट्ठकथा

धम्मपदट्ठकथा या धम्मपद की अट्ठकथा में जातक के ढंग की कहानियों का प्राधान्य है। चार निकायों और जातक आदि से ही ये कहानियाँ संगृहीत की गई हैं। जातक की अनेक गाथाएँ यहाँ उद्धृत की गई हैं और उसकी कहानियों में से अनेक यहाँ उसी रूप में रक्खी हुई हैं। वास्तव में धम्मपद्ट्ठकथा कहानियों का एक संग्रह ही है। वासवदत्ता और उदयन की कथा भी इस अट्ठकथा में एक जगह मिलती है। अनेक कथाएँ जातक के अलावा विनय-पिटक से भी ली गई है, जैसे देवदत्त, बोधिराजकुमार, छन्न आदि की कथाएँ। निश्चय ही जातक और धम्मपदट्ठ-कथा का पारस्परिक सम्बन्ध पालि साहित्य के इतिहास की दृष्टि से अत्यन्त महत्वपूर्ण है। धम्मपदट्ठकथा आचार्य बुद्धघोष की रचना है या नहीं, इसके विषय में सन्देह प्रकट किया गया है। डा० गायगर ने इसे आचार्य बुद्धघोष की रचना नहीं माना है। उन्होंने धम्मपदट्ठकथा को जातकट्ठवण्णना से भी बाद की रचना माना है, क्योंकि दोनों में अनेक कहानियाँ समान है। यह एक आश्चर्य की बात है कि जो कहानियाँ यहाँ दी गई हैं और जिनके आधार पर धम्मपद की प्रत्येक गाथा को समक्षाया गया है, उन्हों भी साक्षात् बुद्धोपदेश (बुद्ध-देसना) ही यहाँ बताया गया है, जो ऐतिहासिक रूप से ठीक नहीं हो सकता। कुछ भी हो धम्मपदट्ठकथा की कहानियों में जातक के समान ही प्राचीन भारतीय जीवन, विशेषतः सामान्य जनता के जीवन, की पूरी कलक मिलती है और भारतीय कथा-साहित्य में उसका भी एक स्थान है।

#### जातकट्ठवरणना

जातकट्ठवण्णना का जातक-गाथाओं की अट्ठकथा है। इसके भी बुढ़घोष-कृत होने में सन्देह किया गया है। डा० गायगर ने इसे किसी सिंहली भिक्ष की रचना माना है, फिर चाहे वह भले ही बुढ़घोष क्यों न हों। याचीन सिंहली अट्ठकथाओं से लेखक ने अपनी सामग्री का संकलन किया है। इन कहानियों या आख्यानों की अपेक्षा धम्मपदट्ठकथा की कहानियाँ अपने स्वरूप में बुद्ध-उपदेशों की भावना से अधिक प्रभावित है। वास्तव में यहाँ तो लोक-विश्वासों की ही भलक अधिक मिलती है। भूत और वर्तमान के (बुद्ध-) जीवन की कहानियों

उन्होंने इसे किसी मौलिक सिंहली अट्ठकथा का पालि अनुवाद माना है।
 देखिये उनका पालि लिटरेंचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ३२

२. पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ३१

की पृष्ठभूमि में बहुत कुछ अन्तर पाया जाता है, अतः उत्तरकालीन क्षेपकों और परिवर्द्धनों की भी इस ग्रन्थ में आशंका की गई है। भारतीय कथानक-साहित्य के प्राचीन रूप को जानने के लिये जातक के समान उसकी इस अट्ठकथा को भी पढ़ना अत्यन्त आवश्यक है, इसमें सन्देह नहीं।

### श्रिभिधम्म-पिटक सम्बन्धी श्रद्रकथाएँ

आचार्य बुद्धघोप की अभिधम्म-पिटक सम्बन्धी अट्ठकथाएँ भी बड़ी महत्त्व-पुर्ण हैं । इनमें सब से पहला स्थान 'अट्ठसालिनी' का है,जो 'धम्मसंगणि'की अट्ठ-कथा है। वास्तव में इसके समान गम्भीर और दुरूह दूसरी रचना अनुपिटक साहित्य में नहीं है। जैसा हम पहले देख चुके हैं, 'महावंस' के धम्मिकित्ति-विरिचत परिवर्द्धित अंश के अनुसार आचार्य वुद्धघोष ने 'अट्ठसालिनी' की रचना लंका से प्रस्थान करने के पहले ही की थी। यह वात ठीक नहीं हो सकती। लंका जाकर बुद्धघोष महास्थविर ने 'विसुद्धिमग्ग' लिखा, यह तो निश्चित ही है। उसके बाद ही 'अट्ठसालिनी' लिखी गई, यह हमें जानना चाहिये । इसका कारण यह है कि 'अट्ठसालिनी' के आरम्भ की गाथाओं में स्वयं आचार्य बुद्धघोष ने कहा है ''सब कर्म-स्थान (समाधि के आलम्बन) चर्या, अभिज्ञा और विपश्यना का प्रकाशन मँ 'विमुद्धि-मग्ग' में कर चुका हूँ, इसलिये फिर उनका यहाँ विवरण नहीं करूंगा'' १ आदि । अतः 'अट्ठसालिनी' को 'विसुद्धिमग्ग' के वाद की ही रचना मानना चाहिये। यह हो सकता है कि उसकी एक प्राथमिक रूपरेखा आचार्य बृद्धघोष ने यहाँ बनाई हो । प्रस्तुत रूप में तो वह निश्चित रूप से 'विसुद्धिमगा' से बाद की रचना है। अभिधम्म के जिज्ञासुओं के लिये 'अट्ठसालिनी' का कितना अधिक महत्त्व है, यह बताने की आवश्यकता नहीं । यह बड़ी प्रसन्नता की बात है कि प्रो० वापट द्वारा सम्पादित इस अट्ठकथा का देव-नागरी संस्करण भी प्रकाशित हो चुका है, जो राष्ट्र-भाषा हिन्दी के लिये एक मंगलकारी चिन्ह है। 'अट्ठसालिनी' के अलावा 'सम्मोह-विनोदनी' नाम की अट्ठकथा आचार्य बुद्धघोष ने विभंग

कम्मट्ठानानि सब्बानि चरियाभिञ्ञा विपस्सना।
 विसुद्धिमग्गे पनिदं यस्मा सब्बं पकासितं ।।आदि।

पर लिखी । अन्य पाँच अभिधम्म-ग्रन्थों पर भी उन्होंने अट्ठकथाएँ लिखीं, जिनके नाम हैं कमशः धातुकथापकरणट्ठकथा, पुग्गल-पञ्जित्तिपकरणट्ठकथा, कथा-वत्थु-पकरण-अट्ठकथा, यमकपकरणट्ठकथा और पट्ठान पकरणट्ठकथा । यह पाँचों अट्ठकथाएँ मिलकर पञ्च-पकरणट्ठ कथा, भी कहलाती है ।

#### अन्य रचनाएँ

जैसा बुद्धघोष की जीवनी के प्रसंग में कहा जा चुका है, लंका-गमन से पूर्व आचार्य बुद्धघोष ने 'आणोदय' (ज्ञानोदय) नामक ग्रन्थ और सम्पूर्ण त्रिपिटक पर एक संक्षिप्त अट्ठकथा लिखी थी। ये रचनाएँ आज नहीं मिलतीं। 'सासनवंस' के अनुसार आचार्य बुद्धघोष 'पिटकत्तयलक्षण गन्ध' (पिटकत्रयलक्षण ग्रन्थ) नामक ग्रन्थ के भी रचियता थे, किन्तु यह ग्रन्थ भी आज नहीं मिलता। महाकाव्य की शैली पर बुद्ध-जीवनी के रूप में लिखित 'पद्यचूड़ामणि' नामक ग्रन्थ भी जिसे मद्रास सरकार ने प्रकाशित करवाया था, उसके सम्पादक कृष्प्रस्वामी शास्त्री के द्वारा अट्ठकथाचरिय बुद्धघोष की रचना बतलाया गया है। उसकी भिन्न शैली के साक्ष्य पर डा० विमलाचरण लाहा ने उसे पालि अट्ठकथाकार बुद्धघोष की रचना नहीं माना है। इसें भी यही मत समीचीन जान पड़ता है।

# पालि-साहित्य में बुद्धघोष का स्थान

इस प्रकार आचार्य बुद्धघोष के विशाल ज्ञान की कुछ फलक हम ने देखी है। वास्तव में पालि साहित्य के एक पूरे युग के वे विधायक हैं जिसका प्रभाव अभी भी निःशेष नहीं हुआ है। उनके 'विसुद्धि-मग्ग' की ज्ञान-गरिमा पालि-साहित्य

२. इस अट्ठकथा के अनुसार अशोक के काल तक उत्पन्न १८ बौद्ध सम्प्रदायों और उनके मतों का उल्लेख हम पाँचवें अध्याय में 'कथावत्थु' के विश्लेषण के प्रसंग में कर आ चुके हैं।

२ पद्य-चूड़ामणि की विषय-वस्तु और शैली के विवरण तथा डा० लाहा के तत्सम्बन्धी निष्कर्ष के लिए देखिये उनका 'दि लाइफ एंड वर्क ऑव बुद्धघोष', पृष्ठ ८५-९१

में ही नहीं सम्पूर्ण भारतीय दार्शनिक इतिहास में अपना एक विशेष स्थान रखती है । इसी प्रकार उनकी अट्ठकथाओं का अर्थ-सम्बन्धी महत्त्व तो है ही, उनमें जो महान् ऐतिहासिक और भौगोलिक सामग्री भरी पड़ी है,जिससे सम्पूर्ण प्राचीन भारतीय सामाजिक और राजनैतिक जीवन पुनरुज्जीवित हो उठता है. वह तो भारतीय इतिहास के विद्यार्थी के लिये निरन्तर उपयोग की वस्तू ही है । आचार्य बृद्धघोष उन प्राचीन भारतीय आचार्यो की परम्परा में से थे जो ज्ञान के क्षेत्र को मौलिक दान देते हुए भी भाष्यकार के विनीत रूप में रहना ही पसन्द करते थे। आचार्य बुद्धघोष ने हमें बहुत कुछ नया आलोक दिया है, ज्ञान के क्षेत्र को अपने ढंग से काफी विस्तृत किया है, फिर भी सदा अपने को महाविहारवासी भिक्षुओं की आदेशना-विधि का अनुगामी ही बताया है। यह उनकी विनम्रता का सूचक है । वृद्धघोष महास्थविर ने सद्धम्म की चिरस्थिति के लिये जो काम किया है, उसी के कारण हम आज बुद्ध और उनके युग को इतनी सजीवता के साथ समभ सके हैं। वृद्धघोष की अट्ठकथाओं से लुम्बिनी, कौशाम्बी, राजगृह, उरुवेला और कपिलवस्त्र की स्मृतियों को आज भी नया बनाया जा सकता है और चित्त को राग, द्वेष और मोह से मुक्त किया जा सकता है। जब तक 'विसुद्धिमग्ग' और 'अट्ठ-सालिनी' जैसे गम्भीर दार्शनिक ग्रन्थ और 'सुमंगल विलासिनी' और 'समन्त-पासादिका' जैसी ऐतिहासिक सामग्री-परिपूर्ण अट्ठकथाएँ पालि में विद्यमान है, तव तक ज्ञान और इतिहास के गवेषक सदा उसके दरवाजे पर आते रहेंगे और प्रमंगवश उस विनीत, साक्षात् मैत्रेय, महास्थविर की अनुस्मृति करते भी रहेंगे, जो ज्ञान-पिपासावश भारत से लंका दौड़ा गया था और जिसने वहाँ महा-पधान-भवन में बैठकर दिन-रात बुद्ध-शासन का चिन्तन किया था और उसके मर्म को भी पाया था । हम आचार्य बुद्धघोष की इसी अनुस्मृति के साथ इस प्रक-रण को समाप्त करते हैं।

# धम्मपाल श्रौर उनकी श्रद्वकथाएँ

आचार्य बुद्धघोप के समकालिक बुद्धदत्त (जिनका विवरण पहले दिया जा चुका है ) के अलावा एक अन्य प्रसिद्ध अट्ठकथाकार धम्मपाल है। वास्तव में बुद्धदत्त और धम्मपाल दोनों ने बुद्धघोप के काम को ही पूरा किया है। धम्मपाल का जन्म तामिल-प्रदेश में काञ्चीपुर में हुआ था। इनकी भी शिक्षा सिंहल के महाविहार में हुई थी। आचार्य धम्मपाल की रचनाएँ ये है—

- १. परमत्थदीपनी खुद्दक-निकाय के उन ग्रन्थों की अट्ठकथा है जिन पर बुद्धघोष ने अट्ठकथा नहीं लिखी । इस प्रकार धम्मपाल की इस अट्ठकथा के अन्तर्गत उदान, इतिवृत्तक, विमानवत्थु, पेतवत्थु, थेरगाथा, थेरीगाथा एवं चित्रया पिटककी अट्ठकथाएँ सिम्मलित हैं। इनमें विशेषतः थेर-थेरी गाथाओंकी अट्ठकथाएँ एतिहासिक दृष्टि से अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है क्योंकि यहाँ लेखक ने भगवान् बुद्ध के शिष्य भिक्षु-भिक्षुणियों की जीवनियों को अनुविद्ध किया है। १
- २. नेत्तिपकरण-अट्ठकथा या नेत्तिपकरणस्स अत्थसंवण्णना (नेत्ति पकरण की अट्ठकथा )
- ३. नेत्तित्थ कथाय टीका या लीनत्थवण्णना (उपर्युक्त नेत्तिपकरण-अट्ठ-कथा की टीका)
  - ४. परमत्थमञ्जूसा या महाटीका-—विसुद्धिमग्ग की अट्ठकथा ।
- ५. लीनत्थपकासिनी—प्रथम चार निकायों की बुद्धघोष-कृत अट्ठकथाओं की टीका ।
  - ६. जातकट्ठकथा की टीका (जिसका भी नाम लीनत्थ पकासिनी है)
  - अ. बुद्धदत्त-कृत मधुरत्थिवलासिनी की टीका ।

धम्मपाल-कृत उपर्युक्त ग्रन्थों में सब से अधिक प्रसिद्ध परमत्थदीपनी है। शेष में ने कुछ प्राप्त भी नहीं हैं। कुछ ऐसी भी है जिनके विषय में यह निश्चय नहीं किया जा सकता कि ये किस धम्मपाल की है, क्योंकि इस नाम के कई भिक्षु कई शताब्दियों में हो चुके है। बुद्धदत्त, बुद्धघोष और धम्मपाल की उपर्युक्त प्राय: मभी अट्ठकथाओं के रोमन, बरमी, सिंहली और स्यामी संस्करण भिलते है। विशेषतः हैव।वितरणेनिधि की ओर से प्रकाशित सिंहली संस्करण उल्लेख-नीय हैं। नागरी लिपि में अभी कोई संस्करण नहीं हुए, अनुवादों की तो कोई वात ही नहीं!

## बुद्धघोष-युग के अन्य पालि अट्टकथाकार

बुद्धदत्त, बुद्धघोष और धम्मपाल के अलावा इसयुग के अन्यपालि अट्ठकथाकारों

१. प्रस्तुत लेखक ने अपने थेरीगाथा-अनुवाद जो सस्ता साहित्य मंडल, नई दिल्ली, द्वारा प्रकाित हुआ है, परमत्यदीपनी के आधार पर भिक्षुणियों की जीवनियों को ग्रथित किया है।

में इनके नाम मुख्य हैं—(१) आनन्द (२) चुत्ल धम्मपाल (३) उपमेन (४) महानाम (५) काश्यप (कस्सप) (६) वज्रबृद्धि (वजिर बृद्धि (७) क्षेम (खेम) (८) अनिरुद्ध (अनुरुद्ध) (९) धर्म श्री (धम्मसिरि) और (१०) महास्वामी (महासामि) । आनन्द भारतीय भिक्षु थे और सम्भवतः यह बुद्धघोष के समकालीन थे। इन्होंने बृद्धवोष की अभिधम्म-सम्बन्धी अट्ठकथाओं की सहायक स्वरूप 'मूल-टीका' या 'अभिधम्म-मूल टीका' लिखी है। यही इनकी एक मात्र प्रसिद्ध और महत्वपूर्ण रचना है। चुल्ल धम्मपाल इन्हीं आनन्द के शिष्य थे और इन्होंने 'सच्च संखेप' (सत्य संक्षेप) लिखा है। उपसेन 'सद्धम्मप्पजोतिका' या 'सद्धम्म-ट्ठडीका' नामक निद्देस की टीका के लेखक है। महानाम ने पटिसम्भिदामण की अट्ठकथा 'सद्धम्मप्पकासिनी' शीर्षक से लिखी । काश्यप ने मोहविच्छेदनी और विमतिच्छेदनी नामक विवेचनात्मक ग्रन्थों की रचना की। वज्र वृद्धि ने 'वज्र-वृद्धि' नाम की ही टीका 'समन्तपासादिका' पर लिखी। क्षेम ने 'खेमप्पकरण' नामक ग्रन्य की रचना की। अनिरुद्ध अभिधम्म-पाहित्य सम्बन्धी प्रसिद्ध ग्रन्थ 'अभिधम्मत्थसंगह' के रचिता है। अनिरुद्ध ने ही अभिधम्म-सम्बन्धी दो ग्रन्थ और लिखे हैं (१) परमत्य-विनिच्छय और (२) नामरूप-परिच्छेद । अनि-रुद्ध के ग्रन्थों पर बाद में एक बड़ा सहायक साहित्य लिखा गया, जिसका विवरण हम आगे टीकाओं के युग में देखेंगे । धर्मश्री ने विनय-सम्बन्धी अट्ठकथा-माहित्य को 'ख़द्दक सिक्खा' (क्षुद्रक शिक्षा) नामक ग्रन्थ दिया और महास्वामी ने इसी विषय सम्बन्धी 'मूल सिक्खा' (मूल शिक्षा)

बुद्धदत्त, बुद्ध घोष और धम्मपाल के बाद जिस अट्ठकथा-साहित्य का ऊपर उल्लेख किया गया है उसमें अनिरुद्ध-कृत 'अभिधम्मत्थसंगह' का एक अपना स्थान है। पालि-साहित्य के इतिहास की किसी भी योजना में वह एक स्वतन्त्र परिच्छेद का अधिकारी है। उतना अवकाश तो इस कृति को यद्यपि हम यहाँ नहीं दे सकते, फिर भी अन्य की अपेक्षा इसका कुछ अधिक विस्तृत विवरण यहाँ अपेक्षित है। वह भी न केवल इसकी स्वतन्त्र सत्ता की दृष्टि से ही बल्कि इसलिये भी कि इसकी विषय-वस्तु का उल्लेख या विवेचन करते समय न केवल सम्पूर्ण अभिधम्म-पिटक की ही विषय-वस्तु विषक उसकी अट्ठकथाओं का भी बहुत कुछ सारांश यहाँ स्वतः आ जाता है।

# अभिधम्मत्थसंगह के सिद्धान्तों का संन्निप्त विश्लेषण

'अभिधम्मत्थ संगह' भें परमार्थ रूप से चार पदार्थों (धर्मों) की सत्ता मानी गई है, यथा चित्त, चेतसिक, रूप और निर्वाण रे। हेतुओं से युक्त चित्त को 'सहेतुक' और उनमे वियुक्त चिन को 'अ-हेतुक' कहते हैं । हेतु का अर्थ है अभि-धम्ममें लोभ, ढेेष, मोह याअ-राग,अ-द्वेष और अमोह । इन मूल प्रवृत्तियों को लेकर ही मनुष्य किसी भी कार्य में प्रवृत्त होता है, अतः यही 'हेतु' कहलाते है । सहेतुक चित्त तीन प्रकार के होते हैं यथा, कुशल, अकुशल और अव्याकृत । कुशल, अकु-शल और अव्याकृत से अभिधम्म में क्या तात्पर्य लिया जाता है, यह हम अभि-धम्म-पिटक के अन्तर्गत धम्मसंगणि के विवेचन में देख चुके हैं। अव्याकृत सहे-तुक चित्त दो प्रकार का होता है 'विपाक-चित्त' और 'क्रिया-चित्त' । विपाक और किया (किरिया) चित्तों से क्या तात्पर्य है, यह भी हम विस्तार-पूर्वक धम्म संगणि के विवेचन में दिखा चुके है। 'विपाक-चित्त ' अव्याकृत इसलिये है कि पहले विये हुए कर्म का फल होने के कारण उसे न 'कुशल' ही कहा जा सकता है और न 'अकु -शल' ही। 'किया सहेतुक चित्त' वह चित्त है जिसमें 'अ-लोभ', 'अडेव', और 'अमोह' ये तीन हेतु रहते तो हैं किन्तु तृष्णा के क्षय के कारण इनका 'विपाक' नहीं बनना अर्थान् ये पूनर्जन्म के लिये कारण-स्वरूप नही बनने । 'किया महेतुक चित्त' अर्ह्त् का ही हो सकता है। वह चाहे अ-लोभ, अद्वेष, और अमोह के कारण कुछ कुगल कर्म भले ही सम्पादन करे, किन्तु अनासक्त होने के कारण उसका वह सब कर्म केवल 'किया' मात्र ही होता है। वह आगे के लिये विपाक पैदा नहीं करता।

१. अभिधम्मत्थसंगह, मूल पालि तथा आचार्य धर्मानन्द कोसम्बी-रिवत उसकी पालि टीका 'नवनीत टीका' के सिहत, देव नागरी लिपि में महाबोधिसभा द्वारा प्रकाशित, सारनाथ, १९४१। भिक्षु जगदीश काश्यप ने अभिधम्म फिलाँसफी, जिल्द पहली में अभिधम्मत्थ संगह की विषय-वस्तु का अत्यन्त विशदतापूर्वक विश्लेषण किया है। साथ में रोमन-लिपि में पालि-पाठ भी दे दिया गया है। २. तत्थ वृत्थाभिधम्मत्था चतुधा परमत्थतो। चित्तं, चेतिसकं रूपं निब्बानिमिति सब्बया। अभिधम्मत्थसंगहो।

चित्त के साथ उत्पन्न और निरुद्ध होने वाले एवं एक ही विषय (आलम्बन) और इन्द्रिय वाले चित्त के कर्मों को 'अभिधम्मत्थसंगह' में 'चेतसिक' कहा गया हैं। १ इनकी संख्या ५२ है। चेतसिक धर्मों को तीन मुख्य भागों में विभक्त किया गया है, यथा (१) १३ 'अन्य समान' (२) १४ 'अक्शल' और (३) २५ 'शोभन'<sup>२</sup>। फिर इनका भी विश्लेषणकिया गया है। जब कोई 'चेतसिक' या चित्त-कर्म 'शोभन-चित्त' से युक्त होता है, तब वह 'अशोभन' वे से अन्य होता है, और जब वह 'अशोभन' से युक्त होता है, तब शोभन से अन्य होता है। इसीलिये उसे 'अन्य समान' कहते है । इस 'अन्य समान' चेतिसक का भी द्विविध विभाजन है, यथा (१) साधारण चेतिसक (२) प्रकीर्ण चेतिसक । साधारण चेतिसक धर्म वे हैं जो सभी चिनों में साधारण रूप से रहते हैं और ये संख्या में सात हैं (१) स्पर्श (२) वेदना (३) संज्ञा (४) चेतना (५) एकाग्रता (६) जीवितेन्द्रिय और (೨) मनसिकार<sup>3</sup>। प्रकीर्ण चेतिसक धर्म वे है जो केवल जब कभी होने वाले है। ये संख्या में छह हैं यथा (१) वितर्क (२) विचार (३) अधिमोक्ष, (४) वीर्य (५) प्रीति और (६) छन्द (इच्छा) ४। विषयों को स्पर्श करनेवाले चेत-सिक-धर्म को स्पर्श, विषयों के स्वाद भोगने वाले को वेदना, विषयों के स्वभाव को ग्रहण करने वाले को संज्ञा, विषयों में प्रेरणा करने वाले को चेतना, विषय में स्थिर रहने वाले को एकाग्रता, प्राप्त विषयों की मन में रक्षा करनेवाले को 'मन-सिकार' कहते हं। इसी प्रकार विषय-चिन्तन करनेवाले चेतसिक को वितर्क. उस पर बार बार सोचने वाले को विचार, विषयों में प्रवेश कर निश्चय करने वाले

एकुप्पादिनरोधा च एकालम्बनवत्युका । चेतोयुत्ता द्विपञ्चासा धम्मा चेतिसका मता । अभिधम्मत्थ-संगहो, चेतिसक कण्डो ।

२. तेरसञ्जासमाना च चुद्दसा कुसला तथा । सोभना पञ्चवीसाति द्विपञ्चास पवुचवरे । अभिधम्मत्थसंगहो, चेतसिक कण्डो ।

३. फस्सो वेदना सञ्जा चेतना एकग्गता जीवितिन्द्रियं मनसिकारो चेति सन्ति में चेतिसका सब्बचित्त-साधारणा नाम । उपर्युक्त के समान ही ।

४. वितदको विचारो अधिमोक्खो वीरियं पीति छन्दो चेति छियमे चेतिसका पिकण्णका नाम । उपर्युक्त के समान ही ।

को अधिमोक्ष, उत्साह करने वाले को वीर्य, विषयों में ग्रानन्द लेने वाले को प्रीति और उनकी इच्छा करने वाले चेतसिक धर्मों को 'छन्द' कहते हैं। पूर्वोक्त १४ अकुशल चेतसिक इस प्रकार है, मोह, निर्लज्जता (अही), अ-पाप-भयता (अनत्रपा), औद्धत्य, लोभ (मिथ्या-) दिष्ट, मान, द्वेष, ईर्ष्या, मात्सर्य, पश्चात्ताप-कारी कृत्य (कौकृत्य), स्त्यान (मन को भारी करनेवाला) मृद्ध (चेतिसकों को भारी करनेवाला) और विचिकित्सा (संशय) । शोभन-चित्त २५ हैं, यथा (१) श्रद्धा (२) स्मृति, (३) ह्री, (४) अपत्रपा (पाप-कर्म में भय होना) (५) अलोभ, (६) अद्वेष (७) मध्यस्थता (८) काय-प्रश्नविध (कायिक शान्ति) (९) चित्त-प्रश्नविध (चित्त-शान्ति) (१०) काय-लघुता (११) चिन्न लघुता (१२) काय-मृदुता (१३) चित्त-मृदुता (१४) (१४) कार्य कर्मज्ञता (१५) चित्त-कर्मज्ञता (१६) काय प्रागुण्य (काया का समर्थ भाव) (१७) चित्त प्रागुण्य (चित्त का समर्थ भाव) (१८) काय ऋजुता (१७) चित्त-ऋजुता (२०) सम्यक् वाणी (२१) सम्यक् कर्मान्त, (२२) सम्यक् आजीव । (इन अंतिम तीन अर्थात् सम्यक् वाणी, सम्यक् कर्मान्त और सम्यक आजीव को 'धम्म संगणि' में 'तीन विरतियां' कह कर पुकारा गया है ।) (२३) करुणा (२४) मृदिना और (२५) अमोह (प्रज्ञा) । इस प्रकार ५२ चेतिसक धर्मों की कुशल, अकुशल और अव्याकृत कर्म-मयी व्याख्या अभिधम्मत्थ संगह में की गई है। किन्तू यह सब तो दिग्दर्शन मात्र है और बहुत कुछ अस्पष्ट भी। अभी तो हमने केवल 'सहेनूक चित्त' के इन तीन प्रकारों यथा 'कुशल' 'अकुशल' और 'अव्याकृत' चेतसिकों के साथ संबंध को व्यक्त किया है। किन्तू जिस गहनता और मनोवैज्ञानिक सक्ष्मता एवं अन्त-र्द् िट के साथ इनका विश्लेषण और व्याख्यान 'अभिधम्मत्थसंगह' में किया गया है उसकी तो यह एक प्रतिच्छाया भी नहीं है। कहाँ चित्त के चार प्रकार के वर्गीकरण ,कामावचर, रूपावचर, अरूपावचर और लोकोत्तर ! कहां फिर इनमें भी कामावचर-चित्त के ५४ प्रकार ! कहां फिर उनकी भी व्याख्या और उसमें भी यह निर्णय कि इनमें से १२ अक्काल चित्त (जिसमें से भी

१. देखिये पाँचवें अध्याय में अभिधम्म-पिटक के अन्तर्गत धम्मसंगणि का विवेचन ।

८ लोभ-मुलक, २ द्वेष-मुलक-और २ मोह-मुलक), १८ अहेतुक-चित्त (जिनमें भी फिर् ७ अक्राल-विपाक, आठ क्शल-विपाक और ३ अहेतुक-चित्त) और २४ महेनूक चित्त (जिनके भी फिर वेदनाविज्ञान और संस्कार के भेद से वर्गी-करण) । इतना ही नहीं, इन्हीं कामावचर भूमि में होने वाले चित्तों में फिर २३ विपाक चित्त, २० क्राल और अक्राल एवं ११ ११ किया-चित्तों का विभा-जन ! ऊपर निर्दिष्ट द्वितीय भूमि के चित्त अर्थात् रूपावचर चित्त के फिर १५ प्रकार, जिसमें ५ कूजल-चित्त, ५ विपाक-चित्त और पाँच किया-चित्त । इसके बाद तृतीय भूमि के चित्त अर्थात् अरूपावचर-चित्त के बारह विभागों का निरूपण, जिनमे चार-कूबल-चित्त, चार विपाक-चित्त और चार किया-चित्त । अन्त तें चतुर्थ भूमि के चिन्न अर्थात् लोकोत्तर चित्त के इसी प्रकार ८ भेद, जिनमें चार कृशल चित्त और चार विपाक चित्त । इस प्रकार कुल ५४ कामावचर, १५ रूपावचर. १२ अरूपाचार और ८लोकोत्तर चित्तों अर्थात् कुल ८९ प्रकार के चित्तों की परिभाषाएँ, व्यास्याएँ, और 'कर्म' के स्वरूप के साथ उनके संबंध का निर्णय यह सब 'अभिधम्मत्थ संगह' की संख्याओं में भरने का प्रयत्न किया गया है। चित्त और चेतसिक धर्मो के इस निरूपण में कितनी सुक्ष्मता, कितनी विश्लेषण-प्रियता 'अभिवम्मत्थसंगह' ने अभिवम्म का अनुगमन कर दिखाई है, इसे देख-कर साधारण विद्यार्थी का साहस छुट जाता है। फिर भी 'अभिधम्मत्थसंगह' के महत्व का यह कुछ कम वड़ा साक्ष्य नहीं है कि अभिधम्म-पिटक पर वृद्धधोप जैसे आचार्य की अट्ठकथाएँ रहते हुए भी बौड विद्यालयों में अभि-धम्म का अध्ययन प्रायः इसी ग्रन्थ के द्वारा होता आया है और विशेषनः बरमा में तो इसके चारों ओर एक सहायक साहित्य की अट्ट परम्परा ही १५ वीं शताब्दी से बनती चली आ रही है जिसका वर्णन हम ११०० ई० से वर्नमान समय तक के पालि के व्याख्यापरक साहित्य का विवरण देते समय अभी आठवें अध्याय में करेंगे ।

वृद्धघोष-युग में अट्ठकथाओं और व्याच्यापरक साहित्य के अतिरिक्त वंश-संबंधी कई ग्रन्थ भी लिखे गये, और इसी प्रकार काव्य और व्याकरण-संबंधी पर्याप्त रचनाएं भी हुई। इनका विवरण हम अपनी योजना के अनुसार कमशः नवें और दसवें अध्यायों में करेंगे।

# आठवाँ अध्याय वुद्धघोष-युग की परम्परा अधवा टीकाओं का युग (११०० ई० से वर्तमान समय तक)

#### विपय-प्रवेश

लंकाधिराज पराक्रमवाहु प्रथम (११५३-११८६ ई०) का जासन-काल पालि-साहित्य के उत्तरकालीन विकास के इतिहास में बड़ा गौरवमय माना जाता है। इसी समय से पालि अट्डकथाओं के ऊपर टीकाएँ लिखने की वह महत्वपूर्ण परम्परा चल पड़ी जो ठीक उन्नीसवीं और वीसवीं शताब्दी तक अप्रतिहत रूप से चलती रही। न केवल टीकाओं के रूप में ही विलक्ष, काव्य, व्याकरण, कोश, छन्दः शास्त्र एवं 'वंश' (इतिहास) संबंधी साहित्य भो इन शताब्दियों में प्रभूत मात्रा में लिखा गया। इस सब साहित्यिक प्रगति के क्षेत्र प्रधानतः लंका और वरमा ही रहे। बारहवी शताब्दी से लेकर चौदहवीं शताब्दी तक साहित्य-मृजन के क्षेत्र में लंका का प्रमुख स्थान रहा। पन्द्रहवीं शताब्दी ने लेकर उन्नीसवी शताब्दी तक वरमी पालि-साहित्य का युग कहा जा सकता है। टीकाओं तक ही अपने को सीमित रखकर इस विशाल साहित्य-रचना का विवेचन हम इस अध्याय में करेंगे।

# सिंहली भिन्नु सारिपुत्त और उनके शिष्यों की टीकाएँ

पराक्रम बाहु प्रथम के शासन-काल में लंका में एक बौद्ध सभा (संगीति) बुलवाई गई। इस सभा का उद्देश अट्ठकथाओं पर मागधी (पालि) भाषा में टीकाएँ लिखबाना था। इस सभा के संयोजक प्रसिद्ध सिहली स्थविर महा-कस्सप थे। इस सभा के प्रयत्नों के परिणाम-स्वरूप बुद्धघोष की अट्ठकथाओं पर पालि-भाषा में टीकाएँ लिखी गई, जिनका विवरण इस प्रकार है—

- १. सारत्थ दीपनी—समन्तपासादिका (विनय-पिटक की अट्ठकथा) की टीका
- २. पठम-सारत्थमंजूसा—सुमंगल विलासिनी (दीघ-निकाय की अट्ठकथा) की टीका
- ३. दुतिय-सारत्थमंजूसा---पपञ्चसूदनी (मज्भिम-निकाय की अट्ठकथा) की टीका
- ४. तितय-सारत्थमंजूसा—सारत्थप्पकासिनी (मंयुत्त-निकाय की अट्ठ-कथा) की टीका
- ५. चतुत्थ-सारत्थमंजूसा—मनोरथ पूरणी (अंगुत्तर-निकाय की अट्ठकथा) की टीका
  - ६. पठम-परमत्थप्पकासिनी—अट्ठसालिनी (धम्मसंगणि की अट्ठकथा) की टीका
- ७. दुतिय-परमत्थप्पकासिनी—सम्मोहिवनोदनी (विभंग की अट्ठकथा) की टीका
- ८. तितय परमत्थप्पकासिनी—पञ्चप्पकरणट्ठकथा (धातुकथा, पुग्गल-पञ्ञात्ति, कथावत्थु, यमक और पट्ठान की अट्ठकथा) की टीका

उपर्युक्त टीकाओं में से केवल 'सारत्थ दीपनी' आज उपलब्ध है। यह तत्कालीन सिंहली भिक्षु सारिपुत्त की रचना है। इस रचना के अतिरिक्त इन स्थिवर की तीन कृतियां और प्रसिद्ध है। (१) लीनत्थ पकासनी—वृद्धघोप-कृत मिंजिस-निकाय की अट्ठकथा की टीका (२) विनय संगह—विनय-संबंधी नियमों का संग्रह। इस रचना का दूसरा नाम 'पालिमुक्त विनयसंगह' (पालिमुक्तक विनयसंग्रह) या 'महाविनय संगह-प्पकरण' (महाविनयसंग्रह प्रकरण) भी है। (३) सारत्थ मञ्जूसा—वृद्धघोपकृत अंगुक्तर-निकाय की अट्ठकथा की टीका। स्थिवर सारिपुत्त के शिष्यों ने भी इस टीका-रचना-कार्य में बड़ा योग दिया। उनके शिष्यों में ये प्रधान थे—(१) संघरिक्वत, (२) वृद्धनाग, (३) वाचिस्सर (४) सुमंगल, (५) सद्धम्मजोतिपाल या छपद (६) धम्मिकित्त, (७) वृद्धरिक्वत और (८) मेधंकर। स्थिवर संघरिक्वत की एकमात्र रचना 'ख्रुक मिक्खा-

-टीका' है जो धम्मसिरि (धर्मश्री) रचित 'ख़हुक-सिक्खा' की टीका है। म्थविर मंघरिक्खत से पहले महायास ने भी 'खुदक-सिक्खा' पर 'खुद्दक सिक्खा-टीका' नाम से ही एक टीका लिखी थी। इन दोनों में भेद करने के लिए स्थविर संघ-रिक्खतकृत टीका को 'अभिनव-खुद्दक सिक्ख-टीका' और महायास कृत टीकाको 'पोराण-खट्टक-सिक्खा टीका' भी कहा जाता है। ये दोनोंटीकाएँ हस्तलिखित प्रतियों के रूप में आज भी सिंहल में सुरक्षित हैं । स्थविर वृद्धनाग की रचना 'विनयत्थ मंजूसा' है, जो कंखा वितरणी (पातिमोक्ख पर बृद्धघोष कृत अट्ठकथा) की टीका है। यह टीका भी सिहल में हस्तलिखित प्रति के रूप में सुरक्षित है। प्रसिद्ध सिंहली भिक्ष वाचिस्सर (वागीश्वर) अनेक ग्रन्थों के रचियता थे। 'गन्धवंस' में उनके १८ ग्रन्थों का उल्लेख किया गया है। प्रसिद्ध वेदान्ती आचार्य वाचस्पति मिश्र और इन स्थविर (वाचिस्सर) के नाम या उपनाम में समानता होने के साथ साथ दोनों की विद्वत्ता भी प्रायः समान रूप से गहरी और विस्तृत है। स्थविर वाचिस्सर की प्रधान रचनाएँ ये है—(१)मूलसिक्खा-टीका— यह टीका महास्वामी (महासामी) कृत 'मूल-सिक्खा' की टीका है। वाचिस्सर से पहले विमलसार ने भी इसी (मूलसिक्खा टीका) नाम की एक टीका ंमुल-सिक्खा' पर लिखी थी । अतः विमलसार कृत टीका 'मुल सिक्खा–पोराण टीका' कहलाती है और वाचिस्सर-कृत टीका' 'मृल-सिक्खा-अभिनव टीका' (२) सीमालंकार संगह (विनय-संबंधी ग्रन्थ, जिसमें विहार की सीम। का निर्णय किया गया है। जहां तक के भिक्ष विशेष संस्कारों में सम्मिलित होने के लिए किसी एक विहार में एकत्रित हों, वह उस विहार की सीमा कहलाती है) १ (३) खेमप्पकरणटीका-यह टीका भिक्ष खेम (क्षेम) कृत 'खेमप्पकरण' की टीका है। (४) नामरूप परिच्छेद टीका-यह अनिरुद्ध (पालि अन्रुद्ध) कृत 'नाम रूप परिच्छेद' की टीका है। (५) सच्चसंखेप टीका—यह स्थविर आनन्द के शिष्य चल धम्मपाल-कृत 'सच्च संखेप' की टीका है। (६) अभिधम्मावतार-टीका ---यह रचना बद्धदत्त-कृत 'अभिधम्मावतार' की टीका है । (७) 'रूपारूप-

इस विषय पर पन्द्रहवीं शताब्दी में बरमी भिक्षु-संघ में एक बड़ा विवाद उठ खड़ा हुआ। देखिये आगे दसवें अध्याय में कल्याणी-अभिलेख का विवरण।

विभाग'---यहअभियम्मसम्बन्धी रचना है। (८) विनया, विनिच्छय-टीका---यह टीका बुद्धदत्त कृत 'विनय विनिच्छय' की टीका है । (९) उत्तरविनिच्छयटीका— यह रचना बुद्धदत्त-कृत 'उत्तर विनिच्छय'की टीका है। (१०) सुमंगलप्पसादिनी---यह रचना धम्मसिरि (धर्म श्री)-कृत खुद्दक-सिक्खा' की टीका है। इन रचनाओं के अलावा 'योग विनिच्छय', 'पच्चय संगह' जैसे अनेक ग्रंथ भी वाचि-स्मर द्वारा रचित बताये जाते हैं । चुंकि 'वाचिस्सर' उपाधि-धारो अनेक भिक्षु सिहल के हो गये है, अतः निश्चयपूर्वक यह नहीं कहा जा सकता कि कौन सी रचनाएं किम 'वाचिस्सर' की है। फिरभी ऊपर जिन प्रधान दस रचनाओं का उल्लेख किया ज। चुका है, वे सिहलो भिक्ष सारिपुत्त के शिष्य 'वाचिस्सर' की ही मानी जाती है । सुमंगल-कृत तीन रचनाएं हैं. (१) अभिवम्मत्थविभावनी, <mark>जो अनिरुद्ध-कृत</mark> अभिधम्मन्थ-संगह की टीका है (२) अभिधम्मत्थ विकासिनी, जो वृद्धदत्त अभिधम्मावतार की टीका है (३) सच्चसंखेप-टीका हैं---जो चूल धम्मपाल-कृत सच्चमं द्वेप की टीका है। ये तीनों ग्रंथ हस्त लिखित प्रतियों के रूप में सिहल में सुरक्षित 'अभि घम्मत्य विभावनी' का महावोधि प्रेस कोलम्बो से सन् १९३३ में सिहली अक्षरों में प्रकाशन भी हो चुका है। सद्धम्मजीतिपाल या छपद का नाम सारिपूनके किप्यों में विशेषत: प्रसिद्ध हैं । ये बरमा-निवासी भक्ष थे जिन्होंने बौद्ध धर्म को शिजार्थ सिंहल में प्रवास किया था। सारिपुत्त के शिष्य-त्व में वे वहाँ ११७० मे ११८० ई० तक रहे। उनको ये रचनाएं अधिक प्रसिद्धहैं, (१)विनय समुट्ठान दीपनी (विनय सम्बन्धी टीका-ग्रन्थ (२) पातिमोक्स विसी-धनी (३) विनय ग्टत्य दीपनी विनय पिटकके कठिन शब्दोंकी ब्यास्या (४) सीमा-लङ्कार संगहटीका, जो वाचिम्सर-कृत सीमालंकार संगह की टोका है। इस प्रकार चार रचनाएँ छपदकी विनय-सम्बन्धी है । अभिधम्म साहित्य को भी इन्होंने पाँच टीका-प्रत्य प्रदान किये हैं,(१)मातिकत्थ दीपनो (२)पट्ठान-गणनान्य (३)नाम-चार दीप (४) अभिधम्मत्थसंगह संखेप टीका, जो अनिरुद्ध-कृत अभिधम्मत्थ संगह की टीका है और (५) गन्धसार, जिसमें तिपिटक के ग्रन्थों का सार है। धम्म-किन्ति की रचना 'दाडावंस' है जिसका विवेचन हम वंश-साहित्य का विवरण देने समय करेंगे । इसी प्रकार वाचिस्मर (उपर्युक्त सारिपुत्त के शिष्य ही) के थूप-वंस है. जिसका विवेचन भी हम वही करेंगे । बृढरक्खित और मेथंकर की रचनाएं

क्रमशः 'जिनालंकार' और 'जिनचरित' हैं, जो काव्य-ग्रंथ हैं। इनका विवरण हम पालि-काव्य का विवेचन करते समय दसवें अध्याय में देंगे। सारिपुत्त और उनके शिष्यों का यह उपर्युक्त साहित्य पराक्रमबाहु प्रथम के शासन-काल में लिखा-गया, अतः इसका समय बारहवीं शताब्दी का उत्तर भाग ही है। इसी समय 'वंसत्थदीपनी' नामकी 'महावंस' की टीका भी लिखी गई। किन्तु उसके रचयिता का नाम अभी अज्ञात ही है।

### नेरहवीं शताब्दी का पालि-साहित्य

तेरहवीं राताब्दी के पालि-साहित्य के प्रसिद्ध नाम वैदेह स्थविर 'विदेह थेर' बद्धिप्य और धम्मिकित्ति हैं। वैदेह थेरकीदो प्रसिद्ध रचनाएँ 'समन्त कूट वण्णना' । और 'रसवाहिनी' हैं । <sup>२</sup> बुद्धिपय की रचना 'पज्जमधु' है । यह एक काव्य-ग्रन्थ ्है । इसका विवेचन हम दसवें अध्याय में करेंगे । इस शताब्दी की सम्भवतः सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण घटना 'महावंस'का 'चूलवंस'के नामसे परिवर्द्धन है । 'महावंस'का इस प्रकार प्रथम परिवर्द्धन तेरहवीं शताब्दी में और दूसरा परिवर्द्धन १८ वीं शता ्द्दीके मध्यभाग में किया गया । बारहवीं शताव्दी में इस परिवर्द्धन को करने वाले 'धम्मकित्ति' नामक भिक्षु थे । सिंहल और बरमा में इस नाम केअनेक शताब्दियों में इनने अधिक भिक्षु हुए हैं कि यह धम्मकित्ति उनमें से कौन से थे, इसका सम्यक् रूप से निर्णय नहीं किया जा सकता । सम्भवतः यह वही स्थविर धम्मिकित्त थे, जिन्होंने महावंश ८४।१२ के अनुसार वरमा से लंका में जाकरबौद्ध धर्म का अध्ययन ंकिया था इसप्रकार जिनका काल तेरहवीं शताब्दी का मध्य-भाग है । इसी समय 'अत्तनगलु विहारवंस' नामक वंश ग्रंथ भी लिखा गया, जिसके लेखक का नाम अभी अज्ञात ही है। तेरहवीं शताब्दी के अंतिम या चौदहवीं शताब्दी के आदि भाग के पालि-साहित्य के इतिहास में सिद्धत्थ और धम्मिकित्त महासामी (धर्मकीर्ति महा-स्वामी) इनदो भिज्ञुओं के नाम प्रसिद्ध हैं। सिद्धत्य 'पज्जमधु'के रचयिता बुद्धप्पियके शिष्य थे। इनकी रचना 'सारसंगह' है जो गद्य-पद्य-मिश्रित बुद्ध-धर्म-सम्बन्धी ग्रन्थ है । धम्मकित्ति महास्वामीकी रचनाका नाम 'सद्धम्मसंगह' है । इसमें चालीस अध्याय

२.इनके विवरण के लिए देखियेआगे दसवें अध्याय में पालि-काव्य काविवरण।

हैं। यहाँ लेखक ने बुद्ध-काल से लेकर तेरहवीं शताब्दी तक भिक्षु-संघ के इतिहास का वर्णन किया है। कोई नवीन सूचना न देने पर भी लेखक ने जितने विस्तृत साहित्य का उपयोग किया है, वह उस समय तक के पालि-साहित्य की प्रगति की दृष्टि से उसके इतिहास में एक महत्त्वपूर्ण स्थान रखता है, इसमें सन्देह नहीं।

### चौदहवीं शताब्दी का पालि-साहित्य

इस शताब्दी की पाँच रचनाएँ हैं. जिसमें चार काव्य ग्रंथ हैं ,और एक वंश-ग्रन्थ। इनका विशेष विवरणतो हम कमशः दसवें और नवें अध्यायों में करेंगे, किन्तुः यहाँ नामोल्लेख करना आवश्यक है। चार काव्य-ग्रन्थ हैं (१) सिहल-प्रवासी वर्मी भिक्षु मेथंकर-कृत लोकप्पदीपसार या लोकदीपसार (२) पंचगतिदीपन. जिसके लेखक का पता नहीं (३) सद्धम्मोपायन, जिसके भी लेखक का ठीक पता नहीं, और (४) तेलकटाहगाथा, जिसके भी लेखक का नाम अञ्चात है। वंश-ग्रन्थ, भिक्षु महामंगल-कृत 'बुद्धघोसुप्पति' है, जिसमें बुद्धघोष की जीवनीं का वर्णन किया गया है।

## वरमी पालि-साहित्य-पन्द्रहवीं शताब्दी का पालि-साहित्य

जैमा पहले दिखाया जा चुका है, पन्द्रहवीं शताब्दी से बरमा पालि-साहित्य के अध्ययन और ग्रन्थ-रचना का प्रधान केन्द्र हो गया। जिस विषय की ओर वरमी बौद्ध भिक्षुओं की विशेष दृष्टि गई वह था अभिधम्म । वास्तव में यह उनके अध्ययन और ग्रन्थ-रचना का एक मात्र मुख्य विषय ही बन गया। फलत: एक लंबी परम्परा हम इस साहित्य संबंधी रचना की वहाँ देखते हैं। पन्द्रहवीं शताब्दी के बरमी पालि-साहित्य के इतिहास के प्रसिद्ध नाम है अरियवंस, सद्धम्मसिरि (सद्धमं श्री) सीलवंस और रट्ठसार । अरियवंस की रचनाएँ ये हैं (१) मणिसारमञ्जूसा—सुमंगल-कृत अभिधम्मत्थविभावनी की टीका (२) मणिदीप—वृद्धघोषकृत अट्ठसालिनी की टीका (३) जातक-विसोधन—जातक-संबंधी रचना। सद्धम्मसिरि अरियवंस के ही समकालिक थे। इनकी एकमात्र प्रसिद्ध रचना 'नेत्तिभावनी' है जो नेत्तिपकरण की टीका है। सीलवंस का काल अरियवंस और सद्धमसिरि से कृष्ट बाद का का है किन्तु है पन्द्रहवीं शताब्दी ही। इनकी प्रसिद्ध रचना 'बुद्धालंकार' है

जो निदान-कथा की सुमेध-कथा का काव्यमय रूपान्तर है। रट्ठसार ने कुछ जातकों के काव्यमय रूपान्तर किये हैं। पन्द्रहवीं शताब्दी की ही एक रचना 'काव्यविरितगाथा' है, किन्तु उसके लेखक के नाम आदि का अभी पता नहीं चला है।

### सोलहवीं शताब्दी का पालि-साहित्य

सोलहवीं शताब्दी के पालि-साहित्य के इतिहास में सद्धम्मालंकार और महानाम, इन दो भिक्षुओं के नाम अधिक प्रसिद्ध है । सद्धम्मालंकार की रचना 'पट्ठान-दीपनी' है, जो पट्ठान-प्पकरण की टीका है। महानाम ने 'मधुसारत्थदीपनी' लिखी, जो बुद्धघोष के समकालिक भिक्षु आनन्द द्वारा लिखित 'अभिधम्ममूलटीका' या संक्षेपतः 'मूल-टीका' की अनुटीका है।

### सत्रहवीं शताब्दी का पालि-साहित्य

तिपिटकालंकार, तिलोकगुरु, सारदस्सी और महाकस्सप, ये चार भिक्षु सत्रहवीं शताब्दी के पालि-साहित्य के इतिहास के प्रकाश-स्तम्भ हैं। तिपिटका-लंकार (त्रिपिटकालंकार) की ये तीन रचनाएँ हैं (१) वीसितवण्णना—अट्ठसालिनी के आरंभ की २० गाथाओं की टीका (२) यसवड्ढनवत्थु (३) विनयालंकार—सारिपुत्त-कर्त 'विनय-संगह' की टीका । तिलोकगुरु की चार रचनाएँ प्रसिद्ध हैं, जिनमें दोनों धातु-कथा की ही टीका और अनुटीका स्वरूप हैं, यथा (१) धातुकथाटीका—वण्णना (२) धातुकथा-अनुटीका—वण्णना । शोप दो रचनाएँ हैं (१) यमकवण्णना (२) पट्ठान-वण्णना । सारदस्सी की रचना 'धातुकथा-योजना' है जो धातु कथा की टीका है । महाकस्सप की प्रसिद्ध रचना 'अभिधम्मत्थ गण्ठिपद' है जो अभिधम्म के कठिन शब्दों की व्याख्या है ।

### अठारहवीं शताब्दी का पालि-साहित्य

इस शताब्दी के एकमात्र प्रसिद्ध लेखक ञाणाभिवंस (ज्ञानाभिवंश)) हैं जो बरमा के संघराज थे। इनकी तीन रचनाएँ अधिक प्रसिद्ध हैं (१) पेटका-लंकार—नेत्तिपकरण की टीका (२) साधुविलासिनी—दीघ-निकाय की आंशिक च्याख्या (३) राजाधिराज-बिलासिनी—काव्य-प्रन्थ । इन्हीं ज्ञानाभिवंदा संघराज ने 'चतुसामणेरवत्थु' और राजवादवत्थु' नामक भाव-मयी रचनाएँ भी लिखी हैं। अठारहवीं शताब्दी में ही 'मालालंकारवत्थु' नामकी बुद्ध-जीवनो भी लिखी गई, किन्तु उसके लेखक के नाम के विषय में हमारी कोई जानकारी नहीं है।

### जन्नीसवीं शताब्दी का पालि-साहित्य

नलाटधातुवंस, छकेसधातुवंस, सन्देसकथा और सीमा-विवाद-विनि-च्छय उन्नीसवीं शताब्दी की रचनाएँ हैं, जिनके लेखकों के विषय में हमें कुछ जात नहीं है। इस शताब्दी की दो बड़ी महत्त्वपूर्ण रचनाएँ 'गन्धवंस' और 'मासन-वंस' हैं। चूंकि ये दोनों वंश-ग्रन्थ हैं, इनका विस्तृत विवरण हम नवें अध्याय में इस सम्बन्धी साहित्य का विवेचन करते समय करेंगे। उन्नीसवीं शताब्दी में लंका और वरमा में पालि-साित्य सम्बन्धी अन्य अनेक ग्रन्थ भी लिखे गये, जिनके नाम-परिगणन मात्र से कोई विशेष उद्देश्य सिद्ध नहीं हो सकता। हाँ, प्रसिद्ध बरमी मिक्षु लेदि सदाव की 'परमत्थदीपनी' नामक अभिधम्मत्थ संगह की टीका और उनका यमक-सम्बन्धी पालि निबन्ध जो उन्होंने श्रीमती रायस डेविड्स की कुछ शंकाओं केनिवारणार्थ लिखा था, अवश्य महत्वपूर्ण रचनाएँ हैं और उन्नी-सवीं शताब्दी के पालि-साहित्य के इतिहाम में अपना एक विशेष स्थान रखती हैं। दे इसी प्रकार लंका में समरसेकर श्री धम्मरतन, विक्रम सिंह, स्थिवर नारद, और युगिरल पञ्ञानन्द महाथेर आदिने जो महत्त्वपूर्ण कार्य आज तक किया है, वह भी उतना ही महत्त्वपूर्ण है।

# चीसवीं शताब्दी की कुछ महत्त्वपूर्ण टीकाएँ

बीसवीं शताब्दी में भी पालि-भाषा में टीकाओं का लिखा जाना कुछ आश्चर्य-मय अवश्य लगता है, किन्तु वह एक तथ्य है। वह एक ऐसी परम्परा का सूचक है जो अभी विच्छिन्न नहीं हुई है। भारत में पालि-अध्ययन की जो दुरववस्था है,

१. देखिये दसवें अध्याय में पालि-काव्यग्रन्थों का विवेचन ।

२. देखिये पीछे पाँचवें अध्याय में 'यमक' का विवरण।

वह लंका, बरमा और स्याम जैमे देशों की परिस्थिति की भी जहाँ बौद्ध धमं आज एक जीवित धर्म के रूप में विद्यमान है, सूचक नहीं है। वहाँ पालि का अध्ययन आज भी उसी उत्साह के साथ किया जाता है, जैसा उन्नीसवीं या उसकी पूर्व की शताब्दियों में। फिरभी भारतकी ओरसे यह आश्वासन है कि वहाँ ज्ञानकी ज्योति क्षीण भले ही हो गई हो किन्तु बुभी फिरभी नहीं है। आचार्य धम्मानन्द कोसम्बी के रूप में हम फिर भी कुछ गौरव अनुभव कर सकते हैं। उन्होंने पालि साहित्य को, जैसा हम पहले भी कह चुके हूं, दो अमूल्य टीका-ग्रन्थ प्रदान किये हैं (१) विसुद्धिमग्गदीपिका, जो विसुद्धिमग्ग पर विद्याधियों के उपयोग के लिये लिखी गई उत्तम टीका है, और (२) अभिधम्मत्थसंगह की 'नवनीत-टीका'। अपने वर्षों के प्रयास के परिणाम-स्वरूप प्राप्त ज्ञान यहाँ आचार्य धमानन्द कोसम्बी ने अभिधम्म के जिज्ञासुओं के लिये अत्यन्त सुगम भाषा में प्रस्तुत किया है। अभिधम्म का अध्ययन करने वालों के लिये इससे अधिक अच्छा सहायक ग्रन्थ नहीं बताया जा सकता। इसी के प्रसाद-स्वरूप भिक्षु जगदीश काश्यप ने इस विषय का निरूपण अपने अंग्रेजी ग्रन्थ 'अभिधम्म-फिलाँसफी' में किया है, किन्तु यह इस विषय से सम्बन्धित नहीं है।

# इस युग की अन्य रचनाएँ

उपर्युक्त विवरण से स्पष्ट है कि पालि-स्वाध्याय की जो परम्परा बुद्धघोष, बुद्धदत्त और धम्मपाल ने पाँचवीं शताब्दी में छोड़ी वह अविन्छिन्न रूप से बीसवीं शताब्दी तक चलती आरही है। यद्यपि उसमें मौलिकता न हो, किन्तु वह एक सतत साधना की सूचक तो है ही। यहाँ हमने बारहवीं शताब्दी से लेकर बीसवीं शताब्दी तक के टीका-साहित्य का ही प्रधानतः दिग्दर्शन किया है। कहीं कहीं काव्य सम्बन्धी ग्रन्थों का भी उल्लेख किया है और इसी प्रकार वंश-सम्बन्धी ग्रन्थों की ओर भी संकेत मात्र कर दिया है। उनका विवरण हमें काल-कम और विकास की दृष्टि से अलग देना इष्ट है। व्याकरण-सम्बन्धी प्रभूत साहित्य का निर्माण इन्हीं शताब्दियों से अर्थात् १२वीं शताब्दीसे लेकर उन्नीसवींया बीसवीं शताब्दी तक लंका और बरमा दोनों देशों में किया गया। उसका हमने बिलकुल उल्लेख इस प्रकरण में नहीं किया है। उसके विकास की परम्परा को हम अलग से (दसवें

अध्याय में) लेंगे, क्योंकि वह काफी विस्तृत है और अलग विवेचन की ही अपेक्षा रखती है। पालि में इन्हीं शताब्दियों में ही धर्म-शास्त्र सम्बन्धी ग्रन्थों की रचना हुई। तेरहवीं शताब्दी में बरमी भिक्षु सारिपुत्त ने 'धम्मविलास-धम्मसत्थ' नामक ग्रन्थ की रचना की जो वहाँ संविधान-सम्बन्धी मामलों में अत्यन्त प्रामाणिक माना जाता है। इसी के आधार पर सोलहवीं शताब्दी में 'मनु-सार' की रचना हुई, जिमके आधार पर अठारहवीं शताब्दी में 'मनु-वण्णना' की रचना हुई। पुनः इसी के आधार पर अठारहवीं शताब्दी में 'मोह-विच्छेदनी' लिखी गई। पालि के इस धर्म-शास्त्र सम्बन्धी विकास का इतिहास पालि और बरमी बौद्ध धर्म के स्वरूप को समभने के लिये महत्त्वपूर्ण होने के साथ साथ इस दृष्टिर से भी बहुत महत्त्वपूर्ण है कि वह बौद्ध सामाजिक और साहित्यिक क्षेत्र में मनुस्मृति के प्रभाव का साक्ष्य देता है, जिस पर ही सम्पूर्ण बरमी धर्म-शास्त्र साहित्य, जो अंगतः बरमी भाषा और अंशतः पालि में निबद्ध है, आधारित ह। काव्य, व्याकरण, वंश और धर्मशास्त्र के अलावा छन्दःशास्त्र, काव्य-शास्त्र, कोश आदि पर इन शताब्दियों में लिखे गये साहित्य का भी इस प्रकरण में विवेचन नहीं किया गया है। उसका संक्षेपतः निदर्शन हम आगे के प्रकरणों में करेंगे।

#### नवाँ ऋध्याय

# वंश साहित्य

# 'वंश' शब्द का अर्थ और इतिहास से भेद

'त्रंश' साहित्य पालि साहित्य की <mark>एक मुस्य विशेषता</mark> है। यद्यपि' वंश (पालि 'वंम') नाम से कोई ग्रन्थ संस्कृत भाषा या अन्य किसी प्राचीन आर्य-भाषा के साहित्य के इतिहास में नहीं मिलता, किन्तु जिसे छान्दोग्य-उपनिषद् में 'इति-हास-पुराग' कहा गया है, उसकी तुलना विषय और शैली की दृष्टि से पालि 'वंस' ग्रन्थों से की जा सकती है । 'इतिहास-पुराण' या ठीक कहें तो 'पुराण-इति-हास' ग्रन्थों के सर्वोत्तम उदाहरण संस्कृत भाषा में महाभारत और अष्टादश पुराण जैसे ग्रन्थ ही है। इनके विषयों में धर्म-वृत्त और कथाओं के साथ साथ प्राचीन भारतीय इतिहास का भी संनिवेश है। इनका निश्चित आधार ऐति-हासिक होते हुए भी वर्णन-शैली प्रायः इतनी अतिरंजनामयी और नैलिक उद्देश्यों से (कहीं कहीं साम्प्रदायिक मतवादों से भी-जैसा कि उत्तरकालीन पुराणों में )ओत-प्रोत होती है कि उनमें से निश्चित इतिहास को निकालना बड़ा कठिन हो जाता है। पाजिटर आदि विद्वानों को उनका वास्तविक ऐतिहासिक मूल्याकंन करने में कितना परिश्रम करना पड़ा है, यह इसी से जाना जा सकता है। जो बात संस्कृत के पुराण-इतिहासों के बारे में ठीक है, वही बात पालि के 'वंस' ग्रन्थों के सम्बन्ध में भी कही जा सकती है। कुछ अन्तर, केवल मात्रा का यह अवश्य है कि पालि 'वंस'-कारों ने भारतीय 'पुराण'-कारों की अपेक्षा कुछ अधिक ऐतिहासिक बुद्धि का परिचय दिया है । संस्कृत में केवल 'राजतरंगिणी' को छोड़कर और कोई ग्रन्थ उनकी कोटि का नहीं है। निश्चय ही उनके वर्णनों में निश्चित इतिहास की सामग्री संस्कृत पूराण-इतिहासों से तो बहुत अधिक मात्रा में और अधिक स्पष्ट रूप मे मिलती है। भारतीय परम्परा के अनुसार इतिहास-पुराण के पाँच लक्षण कहे गये हैं, सर्ग (सृष्टि-कम-वर्णन) प्रतिसर्ग (प्रलय के बाद पुनः सृष्टि-कम-का वर्णन), वंग , मन्वन्तर और वंशानुचरित । इनमें वंश और वंशानुचरित हमारे प्रस्तुत विषय की दृष्टि से बड़े महत्त्व के हैं । राजाओं की विस्तृत वंशाविलयाँ विष्णु, वायु, मत्स्य, भागवत आदि पुराणों में दी हुई हैं । पालि का वंग-साहित्य भी प्रधानतः राजाओं की वंशाविलयों का ही वर्णन करता है, यद्यपि महाभारत और पुराणों की तरह उसमें भी इनके अलावा बहुत कुछ है । धर्म-वृत्त और कथाएँ दोनों के ही महत्त्वपूर्ण अंग हैं । इतने सामान्य कथन के बाद अब हम पालि के वंश-साहित्य की विशेषताओं में प्रवेश कर सकते हैं ।

#### पालि 'वंश'-प्रन्थ

पालि में 'वंश'-साहित्य की परम्परा बुद्धघोष-युग के पहले से ही चली आती है और उसका अविच्छिन्न प्रवर्तन तो ठीक उन्नीसवीं या बीसवीं शताब्दी तक मिलता है। पालि के मुख्य वंश-ग्रन्थ ये हैं, (१) दीपवंस (२) महावंस (३) चूलवंस (४) बुद्धघोसुप्पत्ति (५) सद्धम्मसंगह (६) महाबोधिवंस (७) यूपवंस (८) अत्तनगलुविहारवंस (९) दाठावंस (१०) छकेसधातुवंस (११) गन्धवंस और (१२) सासनवंस। इनका अलग अलग संक्षिप्त परिचयात्मक विवेचन आवश्यक होगा।

#### दीपवंस<sup>9</sup>

'दीपवंस' पालि वंश-साहित्य की सर्व-प्रथम रचना है। यह लंका-द्वीप का इतिहास है। लंका-द्वीप की ऐतिहासिक परम्परा का आधार एवं आदि स्रोत यही ग्रन्थ हैं। 'दीपवंस' प्राग्बुद्धघोषकालीन रचना है। इसके लेखक का नाम अभी अज्ञात ही है। आरम्भिक काल से लेकर राजा महासेन के शासन-काल (३२५-३५२ ई०) तक का लंका का इतिहास इस ग्रन्थ में विणित है। बुद्धघोष ने इस ग्रन्थ को अपनी अट्ठकथाओं में कई जगह (विशेषतः कथावत्थुपकरण की

१. रोमन लिपि में ओल्डनबर्ग द्वारा सम्पादित, पालि टैक्स्ट सोसायटी द्वारा प्रकाशित, लन्दन १८७९ । हिन्दी में अभी तक इस ग्रन्थ का कोई मूल संस्करण या अनुवाद नहीं निकला । इस ग्रन्थ के बरमी और सिहली संस्करण उपलब्ध हैं ।

अट्ठकथा में) उद्धृत किया है। बुद्धघोष का समय चौथी-पाँचवीं शताब्दी है। अत: यह निश्चित है कि 'दीपवंस' का प्रणयन -काल ३५२ ई० (महासेन के शासन-काल की अन्तिम साल, जब तक का वर्णन 'दीपवंस' में मिलता है) और ४५० ई० के बीच ही होना चाहिये। 'दीपवंस' की ऐतिहासिक परम्परा और विषय-वस्तु प्राचीन सिंहली अट्ठकथाओं के ऐतिहासिक अंशों पर आधारित है। ये सिंहली अट्ठकथाएं अत्यन्त प्राचीन काल में सिंहल में लिखी गई थीं। इनकी भाषा मिहली गद्य थी, किन्तु बीच बीच में कहीं कहीं पालि-गाथाएँ भी इनमें सम्मिलित थीं । इन्हीं अट्ठकथाओं पर बृद्धघोष की पालि-अट्ठकथाऐं आधारित हैं और इन्हीं पर 'दीपवंस' भी । 'महा-अट्ठकथा' 'महापच्चरी' 'कुरुन्दी' 'चुल्ल-पच्चरी' 'अन्धट्ठकथा' आदि जिन सिहली अट्ठकथाओं से बुद्धघोष ने सामग्री ली, उन्हीं पर 'दीपवंस' भी आधारित है । विशेषतः जिसे 'महावंस-टीका' में 'सीहलट्ठकथा-महावंस' कहा गया है, उससे भी सम्भवतः 'दीपवंस' में अधिक सहायता ली गई है। अनेक स्रोतों से सहायता लेने के कारण और उनमें निर्दिष्ट परम्पराओं को उनके मौलिक रूप में ही रख देने की प्रवृत्ति के कारण , 'दीपवंस' में अनेक पुनरुक्तियाँ मिलती हैं। विभिन्न स्रोतों से सामग्री संकलित की गई है, किन्तू उम मंकलन को व्यवस्थित एवं एकात्मतापरक रूप प्रदान नहीं किया गया । एक ही घटना का वर्णन एक जगह संक्षिप्त रूप से कर दिया गया है । दूसरी जगह उसी घटना का वर्णन विस्तृत रूप से दे दिया गया है । यह विभिन्न स्नोतों से संकलित सामग्री को व्यवस्थित रूप न दे सकने के कारण ही है। अतः साहित्यिक कला की द्ष्टि से यह ग्रन्थ उतना महत्त्वपूर्ण नहीं हो पाया । भाषा और छन्द दोनों ही इस ग्रन्थ के निर्दोष नहीं हैं। जबिक ऐतिहासिक सामग्री इस ग्रन्थ ने उपर्यक्त सिंहली अट्ठकथा-माहित्य से ली है, भाषा और शैली की दृष्टि से यह ग्रन्थ त्रिपिटक पर भी आधारित कहा जा सकता है। बुद्धवंस, चरियापिटक, जातक, परिवार-पाठ आदि ग्रन्थों की शैली की 'दीपवंस' की भाषा-शैली से पर्याप्त समानता है। फिर भी, जैसा अभी निर्दिष्ट किया जा चुका है, भाषा पर लेखक का अधिक अधि-कार दिखाई नहीं पड़ता। साहित्यिक दृष्टि से 'दीपवंस' एक अव्यवस्थित, पुनरुक्ति-मय, भाषा और शैली के दोषों से परिपूर्ण एवं नीरस गद्य-पद्यात्मक (विशेषत: पद्यात्मक) रचना है।

किन्तु साहित्यिक दृष्टि से दोष्ट-मय होते हुए भी ऐतिहासिक दृष्टि से 'दीप-वंस' एक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। फ्रैंक जैसे कुछ-एक विद्वानों ने उसकी साहित्यिक अपूर्णताओं के कारण या उनसे अधिक प्रभावित होकर ही उसे एक प्रामाणिक ऐतिहासिक ग्रन्थ के गौरव से भी वंचित रखना चाहा है। विश्चय ही यह सन्तु-लन को खो देना है। 'दीपवंस' के ऐतिहासिक रूप से प्रामाणिक ग्रन्थों होने में सन्देह की गुंजायश नहीं, यह डा० गायगर की इस सम्बन्धी खोजों ने अन्तिम रूप से निश्चित कर दिया है। दीपवंस' में एक प्राचीन ऐतिहासिक परम्परा मिलती है, जिसको सिंहल में सदा आदर और विश्वास की दृष्टि से देखा गया है। यह इसी से जाना जा सकता है कि पाँचवीं शताब्दी ईसवी में सिंहल के राजा धातु-सेन ने इस ग्रन्थं का पाठ राष्ट्रीय गौरव के साथ एक वार्षिक उत्सव के अवसर पर करवाया था। सिंहली इतिहासों में निश्चय ही इस ग्रन्थ को पहला और अत्यन्त ऊँदा स्थान प्राप्त है। ग्रन्थ की विषय-वस्तु, जैसा पहले कहा जा चुका है, लंका के प्रारम्भिक इतिहास से लेकर वहाँ के राजा महासेन के शासन-काल (३२५-३५२ र्ड०) तक है। सर्वप्रथम वृद्ध के तीन बार लंका-गमन का वर्णन किया गया है। यहाँ बुद्ध की प्राचीन वंशावली का भी वर्णन किया गया है, और उनके वंश के आदि पुरुष का नाम महासम्मत बतलाया गया है। फिर प्रथम दो बौद्ध संगीतियों का का वर्णन है। यहाँ विनय-पिटक---चुल्लवग्ग आदि के वर्णनों से कोई विशेष विभिन्नता नहीं है । वही मगधराज अजातशत्रु के तत्त्वावधान में, महाकाश्यप के सभापितत्व में, प्रथम संगीति का होना, एवं आनन्द और उपार्लि के द्वारा क्रमशः धम्म और विनय का संगायन किया जाना , यहाँ भी प्रथम संगीति के विवरण में दिया गया है। इसी प्रकार द्वितीय संगीति के प्रसंग में विज्जिप्तक

१. यथा स्मिथ : इंडियन एंटिक्वेरी, ३२, १९०३, पृष्ठ ३६५; फ्रैंक : जर्नल ऑब पालि टैक्स्ट सोसायटी, १९०८, पृष्ठ १

२. देखिये विशेषतः उनका महावंस (अंग्रेजी अनुवाद) पृष्ठ १२-२०; गायगर से पहले मैक्समुलर तथा डा० रायस डेविड्स ने भी सिंहली इतिहास ग्रन्थों की प्रमाणवत्ता को प्रतिपादित किया था। देखिये कमशः सेक्रेड बुक्स ऑव दि ईस्ट, जिल्द १० (१), पृष्ठ १३-२५ (भूमिका); बुद्धिस्ट इंडिया, पृष्ठ २७४

भिक्षुओं का अलग होकर 'महासंघिकों' के रूप में विकसित हो जाना आदि र्वाणत है। अशोक के काल तक, स्थिवरवाद सम्प्रदाय को सम्मिलित कर, बुद्ध-धर्म १८ सम्प्रदायों में विभक्त हो गया था, यह भी 'दीपवंस' का वर्णन अन्य इस सम्बन्धी स्रोतों के साक्ष्य से अनुमत है, यह सब हम द्वितीय अध्याय में बौद्ध संगी-तियों के विवरण में देख चुके हैं। प्रथम दो संगीतियों का वर्णन करने के बाद 'दीप-वंस' तीसरी संगीति के वर्णन पर आता है । किन्तु यहाँ सम्बन्ध मिलाने के लिये वह पहले लङ्का-द्वीप के उस समय तक के इतिहास को अङ्कित करना है। लङ्का-द्धीप की स्थापना एक भारतीय उपनिवेशके रूप में लाळ-<sup>9</sup>नरेश सिहबाह केविद्रोही पुत्र विजय ने की । वह अपने पिता के द्वारा अपने उच्छंखल व्यवहार के कारण देश मे बाहर निकाल दिया गया था । अपने कृष्ट साथियों को लेकर विजय लङ्का द्धीप आया । यात्रा के प्रसंग में सुप्पारक , भन्कच्छ आदि वन्दरगाहों का भी वर्णन कर दिया गया है, जो ग्रन्थकार की ऐतिहासिक वृद्धि का पर्याप्त साक्ष्य देता है। किन्तु साथ ही यह भी दिखाया गया है कि लङ्का में उस समय यक्ष, दानव और राक्षम रहते थे, जो 'पुराण-इतिहास' शैली का एक अच्छा नमूना कहा जा सकता है। विजय सिंहल का प्रथम अभिषिक्त राजा हुआ। उसके बाद अनेक राजा हुए। जिस समय भारत में अशोक राजा राज्य करता था, सिहल में विजय का वंशधर देवानंपिय तिस्स नामक राजा था । अशोक ने तुतीय संगीति के बाद अपने पुत्र और पूत्री महेन्द्र और संघमित्रा को बुद्ध-धर्म का सन्देश लेकर लङ्का में भेजा। वे अपने साथ बोधि-वृक्ष की शाखा भी हे गये। देवानंपिय तिस्म ने उनका स्वागत किया और बुद्ध-धर्म को स्वीकार किया। इस प्रकार देवानंपिय-तिस्स के शासन-काल में बौद्ध धर्म सर्व प्रथम लङ्का में प्रविष्ट हुआ। बोधि-वृक्ष की शाखा, जिसे महेन्द्र और संघिमत्रा अपने साथ हे गये थे, बड़े सम्मान के साथ अनुराधपुर में लगाई गई और वही 'महाविहार'नामक विहार की स्थापना की गई। देवानंपिय तिस्स के बाद लङ्का के ऊपर एक बड़ी विपत्ति आई। दक्षिण

प्राचीन लाट अर्थात् गुजरात-प्रदेश। गायगर ने इसे बंग-प्रदेश माना है, जो निश्चय ही गलत है। देखिये महावंश, पृष्ठ ६ (परिचय) (भदन्त आनन्द कौसल्यायन का अनुवाद)

भारत मे द्रविड़ों (दिमळ) ने वहाँ जा कर उसकी राष्ट्रीय एकता की भंग करना आरम्भ कर दिया और बहुत सा भाग अपने अधिकार में कर लिया । द्रविड़ों के द्वारा निरन्तर तंग किये जाने पर भी सिहल के मैत्री-भावना-परायण बौद्ध राजाओं ने उनमे युद्ध करने की नहीं सोची । जो भाग द्रविड़ों ने अपने अधिकार में कर लिया था उस प्रदेश की सिंहली जनता उनके अत्याचारों से दःखी थी। अन्त में उन्हें 'दुट्ठगामणि' के रूप में उपयुक्त नेता मिला । दूट्ठगामणि का वास्तविक नाम 'गामणिं था। वह तत्कालीन बौद्ध लङ्काधिपति काकवण्ण तिस्स का पुत्र था। वडा उद्धृत और वीर स्वभाव का था। सोलह वर्ष की अवस्था में ही उसने द्रविड़ों से लड़ने के लिये अपने पिता से आज्ञा माँगी। अहिंसक बौद्ध पिता ने नर-हिंसा-मय युद्ध की आज्ञा नहीं दी। गामणि उसी समय से विद्रोही हो गया। पिता के आदेश को न मानने के कारण उसके नाम के साथ इसी कारण 'दुष्ट' (दुट्ट)शब्द भी लगने लगा। बाद में पिता के मरने के बाद वह शोषित सिहली जनता का स्वा-भाविक नेता हुआ । उसने एक सुसंगठित सेना तैयार कर द्रविड्रों को परास्त किया और सिहल को एक सुत्र में बाँधा। इट्ठगामणि सिहल का सब से बड़ा शासक माना जाता है। उसने बौद्ध धर्म की भी बड़ी सेवा की। नौ मंजिलों का 'लोह प्रासाद' नामक बिहार उसने बनवाया । 'महाथ्प' (महास्तूप') तथा अन्य अनेक स्तूप और विहार भी उसने बनवाये। द्ट्ठगामणि के बाद उसके वंशधरों में कई राजाओं के बाद प्रसिद्ध सिंहली राजा वट्टगामणि हुआ । उसी के समय में पालि त्रिपिटक को लेखबद्ध किया गया। अतः उसका शासन-काल (प्रथम शताब्दी ईसवी पूर्व) पालि-साहित्य के इतिहास में बड़ा महत्त्वपूर्ण है। वट्ठगामणि के बाद अनेक राजाओं और उनकी वंशाविलयों का वर्णन करता हुआ 'दीपवंस' लङ्काधिपति महासेन (३२५-३५२ ई०) के शासन-काल तंक आकर समाप्त हो जाता है।

'दीपवस' के वर्णनों का वास्तिवक ऐतिहासिक महत्त्वाङ्कन क्या है, लङ्का के नििच्चन इतिहास के रूप में वह कहाँ तक मान्य है, भारतीय इतिहास की परम्पराओं से उसके वर्णनों का क्या और कहाँ तक सामञ्जस्य या विरोध है, पालि साहित्य और बौद्ध धर्म के विकास के इतिहास में उसके क्या महत्वपूर्ण साक्ष्य हैं, इन सब समस्याओं का विवेचन हम यहाँ अलग से न कर 'दीपवंस' पर ही आश्रित

और सम्भवतः उसकी व्याख्या-स्वरूप लिखित एक अन्य वंश-ग्रन्थ के साथ करेंगे<sub>रू</sub> जिसकः नाम 'महावंस' (महावंश) है ।

#### महावंस १

'महावंस' भी 'दीपवंस' के समान ही लङ्का का एक सुव्यवस्थित इतिहास~ बन्ध है। उसकी न केवल विषय-वस्तु किन्तु कम भी बिलकुल 'दीपवंस' के समान ही है। सम्भवतः 'दीपवंस' के आधार पर ही वह लिखा गया है। उसके स्रोतः बिलकुल 'दीपवंस' के समान ही हैं । 'दीपवंस' और अन्य प्राचीन सिंहली अट्ट-कथाओं के अलावा 'सीहलट्ठकथा-महावंस' नामक अट्ठकथा का भी उसने अधिक आश्रय लिया है, यह हमें उसकी टीका जिसका नाम 'महावंस-टीका' (बारहवीं राताब्दी) है, से विदित होता है। 'महावंस' की विषय-वस्तु 'दीपवंस' के समान होते हुए भी उसमे अधिक विस्तृत है । एक बड़ी भारी विशेषता यह है कि दीप-वंस' की सी अव्यवस्थित भाषा या नीरस शैली यहाँ विलकुल नहीं मिलती ह 'महावंस' सच्चे अर्थों में एक ऐतिहासिक काव्य है । उसे 'ऐतिहासिक महाकाव्य' भी कहा जा सकता है। उसकी भाषा और शैली में वही उदासता है, जिसे हम महाकाव्यों की शैली से सम्बन्धित करते हैं। देवानंपियतिस्स (२४७ ई० पू० से २०७ ई० पूर्व तक) और दूट्ठगामणि (१०१ ई० पूर्व से ७७ ई० पूर्व तक) के विस्तृत , उदान वर्णन निश्चय ही महाकाव्योचित प्रभावशीलता से ओतप्रोत है । 'महावंस' अपने मौलिक रूप में ३७ वें परिच्छेद की ५०वीं गाथा पर समाप्त हो जाता है । उसके बाद ही 'महावंसो निट्ठितो' '(महावंश समाप्त) इस प्रकार के शब्द लिखित थे। किन्तू बाद में इस ग्रन्थ का कई शताब्दियों तक परिवर्द्धन किया गया । ३ ७वें परिच्छेद की ५०वीं गाथा से आगे के परिर्वाद्धित स्वरूप

१. डाक्टर गायगर द्वारा सम्पादित, पालि टंक्स्ट सोसायटी द्वारा प्रकाशित, लन्दन १९०८। इस ग्रन्थ के अनेक सिंहली संस्करण हो चुके हैं। बम्बई विश्व-विद्यालय ने इस ग्रन्थ का देवनागरी-संस्करण भी प्रकाशित किया है। हिन्दी में भदन्त आनन्द कौसल्यायन ने इस ग्रन्थ का अनुवाद किया है। हिन्दी साहित्य सम्मेलन, प्रयाग द्वारा १९४२, में प्रकाशित

का नाम 'वूलवंस' हैं । इस परिवर्द्धित संस्करण के ३८वें परिच्छेद की उनसठवीं न्गाथा में यह प्रसिद्ध पाठ आता है 'दत्वा सहस्सं दीपेतुं' दीपवंसं समादिसि'। इसका अर्थ इस प्रकार किया गया है, "उसने सोने की एक सहस्र मुद्राएँ देकर 'दीपवंस' पर एक दीपिका लिखवाने की आज्ञा दी ।'' जिस राजा के विषय में ऐसा कहा गया है, वह धातुमेन है। इस धातुमेन का काल ईसा की पाँचवीं शताब्दी का अन्तिम या छठी गताब्दी का आदि भाग है। जिस दीपिका की ओर उपर्युक्त पाठ में संकेत किया गया है, उसे यहाँ 'महावंस' ही मान लिया गया है। यह मान्यता पहले पलीट नामक विद्वान ने प्रचारित की । गायगर<sup>२</sup> और उनके वाद विमलाचरण लाहा<sup>3</sup> महोदय ने भी इसे स्वीकार कर लिया है । विटरनित्ज अव<mark>श्य इसे मानने को प्रस्तुत नहीं ।<sup>४</sup> यदि वास्तव में 'दीपवंस' पर लिखित उप-</mark> र्युक्त 'दीपिका' से तात्पर्य 'महावंस' से ही हो तो इससे यह प्रमाणित हो जाता है कि 'महावंस' की रचना का काल पाँचवीं शताब्दी का अन्तिम या छठी शताब्दी का प्रारम्भिक भाग ही है । विटरनित्ज ने उपर्युक्त 'दीपिका' को 'महावंस' न मान कर भी 'महावंस' का रचना-काल पांचवीं शताब्दी का अन्तिम भाग ही माना है। कुछ भी हो, 'महावंस' का 'दीपवंस' पर आश्रित होना एक निश्चित तथ्य है । अनेक पद्य दोनों में समान है । समान उपादानों का अवलम्बन कर के भी 'महावंस' कार ने अपनी रचना को अपनी उच्चतर भाषा और शैंछी से एक विशेष गौरव दे दिया है, इसमें सन्देह नहीं । 'महावंस' के रचयिता का नाम महा-वंस-टीका के अनुसार महानाम था। स्थविर महानाम दीघसन्द सेनापित द्वारा निर्मित विहार में रहते थे,' यह भी वहीं कहा गया है । इससे अधिक 'महावंस' के रचियता और उनके काल के विषय में कुछ ज्ञात नहीं ।

१. जर्नल ऑव रॉयल एशियाटिक सोसायटी १९०९, पृष्ठ ५, पद संकेत १

२. पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ३६

३. हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ५२२ एवं ५३६

४. हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ २१२, पद संकेत ४

<sup>্</sup>ৰ. उद्धरण के लिए देखिये महावंश, पृष्ठ २ (परिचय) (भदन्त आनन्द कौसल्या-यन का अनुवाद)

## दीपवंस और महावंस की तुलना

'दीपवंस' और 'महावंस' का विषय एक समान है, यह पहले दिखाया जा चुका है। पाँचवीं शताब्दी ईसवी पूर्व से लेकर चौथी शताब्दी ईसवी तक के लङ्का के इतिहास का वर्णन दोनों का विषय है। किन्तू 'दीपवंम' की अपेक्षा 'महा-वंस' की विषय-वस्तु अधिक विस्तत, अधिक व्यवस्थित और अधिक काव्यमय है। 'महावंस' के आदि में ही इस कवि-इतिहासलेखक ने कहा है 'पूराने लोगों ने भी इस (महावंश') का वर्णन किया है। उसमें कहीं अति विस्तार, कहीं अति संक्षेप और पुनरुक्ति की अधिकता है। उन सम्पूर्ण दोषों से मुक्त, समभने और न्मरण रखने में सरल, सनने पर प्रसन्नता और वैराग्य को देने वाले , परस्परा-गत. प्रसाद-जनक स्थलों पर प्रसाद और वैराग्य-जनक स्थलों पर वैराग्य उत्पन्न करने वाले, इस महावंश को सनो।" भहावंस-टीका ने भी इसी का अनमोदन करते हुए स्वीकार किया है "आचार्य (महानाम) ने पुरानी सिहल अट्ठकथा में से अति विस्तार तथा पुनरुक्ति दोषों को छोड़ सरलता से समक्त में आने योग्य 'महावंस' को लिखा।"<sup>२</sup> महावंस का लेखक निश्चय ही एक कवि-हृदय का व्यक्ति था। उसने जिस स्थल को स्पर्श किया है, प्रत्येक को रसात्मकता प्रदान की है। इस 'महावंस' या महान् पुरुषों (राजाओं, आचार्यों) के वंश-इतिहास<sup>3</sup> लिखने में उसका मन्तव्य उनके उदय-व्यय को दिखाकर पाठकों के हृदय में निवेंद प्राप्त कराना भी था, यह उसने प्रत्येक परिच्छेद के अन्त में स्पष्ट कर दिया है। 'महा-वंस' का प्रत्येक परिच्छेद इन शब्दों के साथ समाप्त होता है "सुजनों के प्रसाद और वैराग्य के लिये रचित 'महावंस' का . . . परिच्छेद समाप्त ।'' 'दीपवंस' के साथ 'महावंस' के वर्णित विषयों की तुलना करना के लिये यहाँ 'महावंस' की विषय-सूची का दिग्दर्शन मात्र करा देना आवश्यक होगा । ऊपर दीपवंस के

महावंस १-२-४ (भदन्त आनन्द कौसल्यायन का अनुवाद)

<sup>ः &</sup>quot;अयं हि आचरियो एत्थ पोराणकम्हि सीहलट्ठकथा महावंसे अतिवित्थार-पुनरुत्तदोसभावं पहायतं सुखग्गहणादिपयोजन सहितं कत्वा कथेसि । महावंस, पृष्ठ १ (परिचय) में उङ्गत ।

<sup>🤋 &</sup>quot;महन्तातं वंसो तन्ति पवेणि महावंसो", महावंस-टीका।

विषय का जो संक्षिप्त वर्णन कर दिया गया है, उसकी पृष्ठभूमि में वह स्पष्ट भीर हो जायगा । 'महावंस' के प्रथम परिच्छेद में बुद्ध के तीन बार लङ्का में आगमन का वर्णन है। विशेष विस्तार के अलावा 'दीपवंस' के वर्णन से इसकी कुछ भी भिन्नता नहीं है । दूसरे परिच्छेद में भगवान् बुद्ध के पूर्वतम कुल-पुरुष महासम्मत का वंग-वर्णन है । यह भी 'दीपवंस' के आधार पर और उसके समान ही है । तीसरे, चौथे और पाँचवें परिच्छेदों में, कमशः प्रथम, द्वितीय और तृतीय धर्म-संगीतियों का वर्णन है। इन वर्णनों में कोई उल्लेखनीय विभिन्नता नहीं है। चूंकि इनका विस्तृत विवरण हम दूसरे अध्याय में दे चुके हैं, अतः फिर 'महावंस' के आघार पर उसी वर्णन को दूहराना उपयुक्त न होगा । अन्य स्रोतों से जो कुछ भी अन्य विभिन्नताएँ यहाँ हैं, वे वहीं (द्वितीय अध्याय में) निर्दिष्ट कर दी गई हैं । 'महा– वंस' के छठें परिच्छेद में विजय के लङ्का-आगमन का तथा सातव में उसके राज्या∽ भिषेक का वर्णन है, जो भी 'दीपवंस' के इस सम्बन्धी वर्णन का विस्तृत और कम-बद्ध वर्णन ही है। आठवें, नवें और दसवें परिच्छेदों में विजय के वंशानुक्रम का वर्णन है, जिसमें अनेक राजाओं के नाम और शासन-काल आते हैं। ग्यारहवें अध्याय में देवानं पिय तिस्स के अभिषेक का वर्णन आना है ए इसी समय बृद्ध-धर्म का प्रवेश लङ्का में होता है। 'दीपवंस' की अपेक्षा 'महावंस' में विस्तार बहुत अधिक है और उसकी सूचना भी उसकी अपेक्षा बहुत अधिक है 🖟 'महावंस' के वर्णनानुसार ''देवानं पिय तिस्स और धम्मासोक (धर्माशोक-अशोक राजा) दोनों राजा एक दूसरे को न देखने पर भी चिरकाल से मित्र चले आ रहे थे।" देवानं पिय तिस्म ने अपने राज्याभिषेक के समय अनेक नीलम, हीरे, लाल, मणि आदि की भेंट अशोक के पास भेजी । 'महावंस'के वर्णनान्सार ''राजा (देवानंपिय तिस्स) ने अपने भानजे महारिष्ठ प्रधान मंत्री, पुरोहित,मन्त्री और गणक, इन चार व्यक्तियों को दूत बना, बहुमूल्य रत्नादि . . . . . देकर सेना सहित वहाँ (पाटलि पुत्र) भेजा।" इन दूतों के मार्ग का वर्णन भी महाबंस में किया गया है ''जम्बुकोल (लङ्का के उत्तर में सम्बलहुरि नामक स्थान से नाक

१. महावंस ११।१९ (भदन्त आनन्द कौसल्यायन का अनुवाद)

२. महावंस ११।२०-२२ (भदन्त आनन्द कौसल्यायन का अनुवाद)

थर चढ़कर मात दिन में वे बन्दरगाह पहुँचे । वहाँ से फिर एक सप्ताह में पाटिल-पूत्र पहुँचे । वहाँ जाकर राजा को भेंट समर्थित की, जिसे देख कर वह प्रसन्न हुआ ।" १ अशोक राजा ने अन्य प्रभृत भेंट-सामग्री के साथ सद्धर्म की यह भेंट भी भेजी, "मैंने बुद्धः धर्म और संघ की शरण ग्रहण की है और शाक्य-पुत्र के शासन में उपासक हुआ हूँ। हे नरोत्तम ! आप भी आनन्दपूर्वकश्रद्धा केसाथ इन उत्तम रत्नों की शरण ग्रहण करें।" र तृतीय धर्म-संगीति के बाद देश-विदेश में वृद्ध-धर्म के प्रचार के लिए अशोक ने जो कार्य किया उसका वर्णन 'महावंस' के एक अलग परिच्छेद में ही किया गया है । बारहवें परिच्छेद का शीर्षक है 'नाना देश-प्रचार ।' इस नाना देश-प्रचार की योजना के अन्तर्गत ही आगे चल कर तेरहवें परिच्छेद में महेन्द्र के लंका-आगमन का वर्णन है। 'नाना-देश-प्रचार' के वर्णन में हम पढते है, "संगीति समाप्त कर के वृद्ध-धर्म के प्रकाशक स्थविर मौद्गलिपुत्र तिस्य (मोग्गलिपुत्त तिस्स) ने भविष्य को देखते हुए, प्रत्यन्त-देशों (पड़ौसी देशों) में (धर्म) शासन की स्थापना का विचार कर, कार्तिक मास में स्थविर म्ज्फन्तिक को काश्मीर और गन्धार को भेजा और महादेव स्थविर को महिष-मंडल भेजा। रक्षित नामक स्थविर को वनवास (मैसुर का उत्तरी भाग) की ओर भेजा और यवन (ग्रीक) धर्मरक्षित को अपरान्त (बम्बई से सुरत तक का प्रदेश) देश में भेजा। महाधर्मरक्षित स्थविर को महाराष्ट्र में तथा महारक्षित स्थविर को यवन देशों में भेजा। हिमालय-प्रदेश में मिज्भम स्थिवर को भेजा और स्वर्णभिम (बरमा) में सोण और उत्तर नामक दो स्थिवरों को भेजा। अपने शिष्य महा महेन्द्र स्थिवर तथा इट्ठिय, उत्तिय, सम्बल और भद्दसाल---इन पाँच स्थिवरों को यह कर लंका भेजा--तुम मनोज्ञ लंका-द्वीप में, मनोज्ञ बुद्ध-धर्म की स्थापना करो।"<sup>3</sup> इन सब भिक्षुओं के अलग अलग कार्य का वर्णन करने के बाद महेन्द्र के

१. महावंस ११।२३-२४ (भदन्त आनन्द कौसल्यायन का अनुवाद)

२. महावंस ११।३४-३५; मूल इस प्रकार है—अहं बुद्धं च धम्मं च संघं च सरणं गतो उपासकत्तं वेदेंसि सावयपुत्तस्स सासने त्वंपि मानि रतनानि उत्तमानि नरुत्तम, चित्तं पसादियत्वान सद्धाय सरणं अज

लंका-गमन का वर्णन वड़े चमत्कृत और काव्य-मय ढंग से 'महावंस'-कारने किया है ''अन्तिम गय्या पर सोये हुए लोक-हितैषी मुनि (बुद्ध) ने लंका के हित के लिये जिनके बारे में भविष्यवाणी की थी, वही लंका के लिए दूसरे बुद्ध, लंकावासी देवताओं द्वारा पुजित, महेन्द्र, लंका के हितार्थ वहाँ पधारे।'' वौदहवें अध्याय में उनके नगर-प्रवेश का वर्णन है। राजा देवानंपिय तिस्स को अपना परिचय देते हए स्थविर महेन्द्र उन्हें कहते हैं "महाराज! हम धर्मराज (बृद्ध) के अनुयायी भिक्ष् है। आप पर ही अनुग्रह करने के लिए हम भारत (जम्बुढीप) से यहाँ (लंका में) आये हें।"३ पन्द्रहवें अध्याय से लेकर बीसवें अध्याय तक क्रमकः महाविहार-निर्माण, चैत्यपर्वत-विहार-प्रतिग्रहण, महावोधि-ग्रहण, आगमन, एवं स्थविर-परिनिर्वाण आदि के वर्णन है, जो उस काल तक लंका म बौद्ध धर्म की प्रगति के चरण-चिन्ह हैं। इक्कीसवें अध्याय में देवानंपिय तिम्स के बाद और दूट्टगामणि से पहले आने वाले पाँच राजाओं का वर्णन है। वाईसवे परिच्छेद से लेकर बनीमवें परिच्छेद तक अर्थात् पूरे ग्यारह परिच्छेदों में दुट्ठगामणि का इतिहास वर्णित है, जब कि 'दीपवंस' में इस वर्णन को केवल १३ गाथाएँ दी गई हैं । दूट्ठगामणि ने किस प्रकार सैनिक बल का संग्रह कर द्रविड़ों का निष्कासन किया, यह हम पहले देख चुके है। युद्ध में विजय प्राप्त करने के बाद उसने बौद्ध धर्म की सेवा भी की और 'लोह-प्रासाद' 'महा-प्रासाद' नामक अनेक विहार और स्तूप भी बनवाये। इस विजेता राजा को इस प्रकार बुद्ध-धर्म का उपासक दिखा कर उसे एक राष्ट्रीय नेता और महापुरुष के रूप में 'महावंस' में चित्रित किया गया है और उसके आधार पर ग्यारह परिच्छेदों में एक महाकाव्य की ही सुष्टि कर दी गई है। बाईसवें अध्याय से ३२वें अध्याय तक की विषय-सची उसके इन विभिन्न कियाकलापों को अच्छी प्रकार दिखा सकती है। वह इस प्रकार है (२२) ग्रामणी कुमार का जन्म (२३) योद्धाओं की प्राप्ति (२४) दो भाइयों का युद्ध (२५) दुष्ट ग्रामणी की विजय (२६) मरिचवट्टि-विहार-पूजा (२३) लोह-प्रासाद-पूजा, (२८) महास्तूप की साधन-प्राप्ति, (२९) १. महावंस १३।२१

२. महावंस १४।८; मूल पालि-पाठ इस प्रकार है—समणा मयं महाराज धम्म-राजस्स सावका। तवेव अनुकम्माय जम्बुदीपा इधागता।

महास्तूप का आरम्भ (३०) धातुगर्भ की रचना, (३१) धातु-निधान और (३२) तुषितपुर-गमन । दूट्ठगामणि के जीवन का सब से बड़ा काम उसकी विजयों के बाद उसके द्वारा ९ मंजिलों वाले लोह-प्रासाद तथा मरीच बट्टी और महास्तुप आदि विहारों और स्तूपों का बनवाना था। लोह-प्रासाद के पूर्ण होने के पहले ही उसे मरणान्तक रोग उत्पन्न हुआ और उसे निश्चय हो गया कि उसका अन्त काल समीप है। अपने छोटे भाई तिस्स को बुलवा कर स्तूप के बचे हुए काम को समाप्त करवाने का आदेश दिया, जिसे उसने पूरा किया। मृत्यु से पूर्व अज्ञवत होने पर भी इस श्रद्धाल राजा ने पालकी में बैठ कर इस चैत्य की प्रदक्षिणा की और दक्षिण-द्वार पर आ कर बुद्ध-वन्दना की। "फिर भिक्षु-संघ से घिरे हुए राजा ने दाई करवट लेटे हुए उत्तम महास्तूप को और बाई करवट लेटे हुए उत्तम लोह-प्रामाद को देख कर चिन्न प्रसन्न किया।" भरण-शथ्या पर पड़ा हुआ राजा अपने पूर्व के युद्ध के साथियों को सम्बोधित कर कहने लगा, "पहले मैने तुम दस योद्धाओं को साथ ले कर युद्ध किया था, अब मृत्यु के साथ अकेले ही युद्ध आरम्भ कर दिया । इस मृत्यु रूपी शत्रु को मै पराजित नहीं कर सका ।''<sup>२</sup> शरीर छोड़ने से पहले दूटठगामणि ने अपने छोटे भाई तिस्स को आदेश दिया "हे तिस्स! असमाप्त महास्तुप का शेष सब कृत्य आदरपूर्वक समाप्त करवाना। स्वयं प्रातःकाल उस पर पूष्प चढ़ाना। प्रति दिन तीन बार उसकी पूजा करना। बुद्ध-शासन के सत्कार-सम्बन्धी जो कृत्य मैंने निश्चित किए है, उन सभी कृत्यों को हे तात ! तुम अविच्छिन्न रूप से चलाते रहना। संघ-सम्बन्धी कार्य में हे तात! कभी प्रमाद (आलस्य) न करना।" अर्घ-श्रवण करने के बाद, रथ पर खड़े होकर तीन बार महास्तूप की प्रदक्षिणा कर, स्तूप और संघ को प्रणाम कर, दुट्ठगामणि तुषित-लोक को गया। इस प्रकार दुट्ठगामणि की जीवन-गाथा को यहाँ एक पूरे राष्ट्र के आदर्शों में व्याप्त महाकाव्य-गत महत्ता और प्रभावशीलता दी गई है, यह उसकी उपर्युक्त शैली से ही स्पष्ट हो जाता है। दुट्ठगामणि के बाद

१. महावंस ३२।२-३

२. महावंस ३२।१६-१७

३. महावंस ३२।५९-६२

उसके उत्तराधिकारी राजाओं की एक कमबद्ध लम्बी कमशः 'दश राजा' 'एकादश राजा' 'द्वादश राजा' 'त्रयोदश राजा' इस प्रकार कमशः तेतीसवें, चौतीसवें, 'पैंतीसवें और छत्तीसवें परिच्छेदों में दी हुई है, जब कि 'दीपवंस' में इस सम्बन्धी संक्षिप्त वर्णन ही उपलब्ध है। संतीसवें परिच्छेद की पचासवीं गाथा तक (जहाँ तकही मौलिक 'महावंस'की विषय-सीमा है) राजा महासेन के शासन-काल का वर्णन है । इस प्रकार 'दीपवंस' और 'महावंस' दोनों एक ही जगह से प्रारम्भ कर महासेन के शासन-काल (३२५-३५२ ई०) तक आ कर लंका के इतिहास को समाप्त कर देते हैं। 'महावंस' से कम से कम डेढ़ सौ वर्ष पूर्व की रचना होने के कारण 'दीपवंस' जब कि अपने स्रोतों अर्थात् सिंहली अटठकथाओं के अधिक समीप है, 'महावंस' ने उसे विस्तृत काव्यात्मक स्वरूप प्रदान कर उसकी भाषा और शैली में भी अधिक परिष्कार और व्यवस्थापन कर दिया है। दोनों के द्वारा वर्णित विषयों के विवरणों में अद्भुत समानता होते हए भी कहीं कुछ वंशावलियों के कालानुक्रमों में अन्तर भी है, जिस पर हम अभी आयेंगे। 'महावंस' को चाहे 'दीपवंस' की अर्थकथा या टीका स्वीकार किया जाय या नहीं, उसकी शैली अपनी एक मौलिक विशेषता रखती है, यद्यपि उसकी विषय-वस्तु अन्ततोगत्वा 'दीपवंस' पर ही आधारित है।

## क्या 'दीपवंस' श्रौर 'महावंस' इतिहास हैं ?

'दीपवंस' और 'महावंस' दोनों ही इतने अतिरंजनामय और अलौकिक वर्णनों से भरे हुए ग्रन्थ हैं कि उन्हें शब्दशः तो इतिहास नहीं माना जा सकता। पालिनित्रिपटक से हम जानते हैं कि शास्ता मध्य-मंडल को छोड़कर शायद ही कहीं गये। किन्तु 'महावंस' में तथा उससे पूर्व 'दीपवंस' में भी उनका तीन बार लंका-गमन दिखाया गया है, जो कल्पना-प्रसूत ही हो सकता है। विजय का उसी दिन लंका 'पहुँचना जिस दिन भगवान् का परिनिर्वाण हुआ, यह भी वास्तविक घटना-श्रित नहीं दीखता। नाना चश्रत्कार-मय वर्णन जो 'दीपवंस' और 'महावंस'में भरे पड़े हैं, उनकी तो कोई इयत्ता ही नहीं। महेन्द्र और उनके साथी भिक्षुओं का आकाश से उड़ कर लंका में पहुँचना, लोह-प्रासाद और महा-स्तूप के निर्माण के समय अनेक प्रकार के चमत्कारों का होना, आदि बातें निरुचत घटनापरक

ऐतिहासिक गैली को व्यक्त नहीं करतीं। यदि इन सब बातों को उचित अवकाश देकर 'दीपवंस' और 'महावंस' की मुल विषय-वस्तु का परीक्षण किया जाय तो वहाँ से हम निश्चय ही बहुत कुछ निश्चित इतिहास का निर्माण कर सकते हैं। न केवल लंका के धार्मिक और राजनैतिक इतिहास में ही विल्क भारतीय इतिहास की अनेक समस्याओं के सुलभाने में भी, विशेषतः उसके काल-क्रम की समस्या के सुलभाने में, इस प्रकार के अध्ययन से काफी सहायता मिल सकती है। चाहे 'दीपवंस' और 'महावंस' के अन्य विवरण कितने ही अधिक अतिरंजनामय हों, कालानकम के सम्बन्ध में उनका प्रामाण्य और महत्त्व निर्विवाद है। उनकी इमी विशेषता की ओर लक्ष्य करते हुए प्रो० रायस डेविड्स ने कहा है कि सिहल के इतिहास-प्रन्थों की कालानुक्रमणिका इंगलैण्ड और फ्रांस के उन सर्वोत्तम ग्रन्थों की कालानुक्रमणिकाओं से भी, जो उन देशों में बहुत शताब्दियों बाद तक लिखे गये, किसी भी प्रकार कम महत्त्व वाली नहींहैं। <sup>9</sup> यद्यपि विजय से लेकर देवानंपिय तिस्स तक की कालानुक्रमणिका के विषय में तो उतना निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता, किन्तू देवानंपिय तिस्स और हर हालत में इट्टगामणि से लेकर महासेन तक की कालानुक्रमणिका तो प्रामाणिक ही मानी जा सकती है। 'महावंस' में दी हुई इस पूरी कालानुक्रमणिका को हम यहाँ विस्तार-भय से उद्धृत नहीं कर सकते। <sup>२</sup> यहाँ केवल इतना ही कहना अपेक्षित है कि चूंकि बुद्ध-परिनिर्वाण से काल-गणना कर यहाँ विभिन्न राजाओं के शासन-काल की गणना की गई है, अतः उससे न केवल बृद्ध के परिनिर्वाण अपितु अन्य अनेक भारतीय ऐतिहासिक घटनाओं के तिथि-विनिश्चय में भी पर्याप्त सहायता मिली है। इस विषय का अधिक विवेचन करना तो यहाँ पुरे प्राचीन भारतीय इतिहास की एक अत्यन्त विवाद-ग्रस्त समस्या में ही प्रवेश करना होगा, जो हमारे प्रस्तुत प्रयोजन को देखते हुए अप्रासंगिक

१. बुद्धिस्ट इंडिया, पृष्ठ २७४

२. 'महावंस' के आधार पर विजय से लेकर महासेन तक के लंका के ६१ राजाओं की तथा बिम्बिसार से लेकर अशोक तक के १३ भारतीय राजाओं की काला-नुक्रमणिकाओं के उद्धरण के लिए देखिये महावंश (भदन्त आनन्द कौसल्यायन का हिन्दी अनुवाद), पृष्ठ ७-९ (भूमिका)

होगा। काल-क्रम के अलावा भारतीय इतिहास के लिए इन लंका के इतिहास-ग्रन्थों का और भी प्रभृत महत्त्व है। भारतीय इतिहास की अनेक घटनाओं का वे अदभत रूप में समर्थन करते हैं। उदाहरणतः अशोक के पहले के राजाओं यथा नन्दों, चन्द्रगुप्त (चन्दगुत्त) और विम्बिसार के वर्णन, विम्बिसार और अजात-शत्र के पारस्परिक सम्बन्ध और बुद्ध के साथ उनका समकालिक होना, भगवान् बृद्ध का बिम्बिमार से आयु में पाँच वर्ष बड़ा होना, चन्द्रगुप्त और उसके ब्राह्मण मन्त्री चाणक्य (चणक्क) के विवरण, और सब से अधिक अशोक का वृद्ध-परि-निर्वाण के २१८ वर्ष बाद अभिषिक्त होना, आदि तथ्य ऐसे है जो इन सिंहली इतिहास-ग्रन्थों ने भारतीय इतिहास के समर्थन स्वरूप दिये हैं। 'महावंस' में वर्णित ततीय बौद्ध संगति के सभापित मोग्गिलपुत्त तिस्स और उनके द्वारा देश-विदेश भेजे हुए मिज्भिम (हिमवन्त-प्रदेश के धर्मोपदेशक) आदि धर्मोपदेशकों की बात सही है, इसे साँची स्तुप में प्राप्त वातु-डिव्वियों के ऊपर उन्कीर्ण लेखों से समर्थन प्राप्त होता है। वहाँ प्राप्त एक डिविया पर लिखा हुआ है ''सपूरिसस मज्भिमस'' (सत्पृष्य मिज्भिम का) ओर एक दूसरी पर लिखा है 'सपूरिसस मोगलिपतस' (सत्पृष्ठप मोग्गलिपुत्त का )। साँची-स्तूप की एक पापाणवेष्ठनी पर उहवेला से लंका को बोधि-वृक्ष की टहनी ले जाये जाने का चित्र अंकित है। उससे भी 'महाबंस' में वर्णित महेन्द्र द्वारा धर्म-प्रचार के कार्य को ऐतिहासिक समर्थन प्राप्त होता है। इसी प्रकार प्रातत्त्व सम्बन्धी खोजों तथा चीनी यात्रियों के वर्णनों से अशोक तथा देवानंपिय तिस्स का समकालिक होना भी प्रमाणित होता है। तीन बौद्ध संगीतियों का विवरण भी जो 'महावंस' और 'दीपवंस' में दिया हुआ है, तत्त्वतः ऐतिहासिक आधार पर हो आश्रित है । अतः इन इतिहास-प्रन्यों के वर्गन ऐतिहासिक दृष्टि से भी समाश्रमणीय हैं, । विशेषतः उत्तरकालोन इतिहान के सम्बन्ध में तो इनका साक्ष्य अधिक स्पष्ट और प्रामाणिक है ही। 'महावंस' का विशेष महत्त्व तो लंका के धार्मिक इतिहास के रूप में ही है। सर्व-प्रथम की उपाक्ति से लेकर महेन्द्र तक के विनय-धरों की जो कालानुकम-पूर्वक परम्परा यहाँ दी हरी है, वह लंका और भारत दोनों देशों में बुद्ध-धर्म के विकास की दृष्टि से अत्यन्त महण्स्वपूर्ण है। यह परम्परा इस प्रकार है. (१) उपालि , (२) दासक, (३) सोणक, (४) सिग्गव, (५) मोग्गलिपून तथा (६) महिन्द। सर्वोस्तिवादियों के मतानुसार

एक दूसरी परम्परा है, १ जो उनके सम्प्रदाय के अनुसार प्रामाणिक मानी जाती है। चूंकि भिन्न भिन्न सम्प्रदायों ने अपने अपने सम्प्रदायों के अनुसार इन परम्पराओं का उल्लेख किया है, अत: उनमें कम या अधिक प्रामाणिक होने का सवाल ही नहीं उठता। वे सव अपनी अपनी दृष्टि से प्रामाणिक है और आदिम् स्रोत तो हर हालत में वुद्ध और उनके प्राथमिक शिष्य है ही। सिंहल के स्तुप, विहार और चैत्यों के तो वड़े ही विस्तृत विवरण 'महावंस' में उपलब्ध हैं। महाविहार, अभयगिरि विहार, थुपाराम, महामेघवण्णाराम, लोहपासाद आदि विहारों के वर्णन लंका में बौद्ध धर्म के विकास पर वड़ा अच्छा प्रकाश डालते हैं और पुरातत्त्व के विद्यार्थी के लिए अध्ययन के अच्छे विषय हैं। इसी प्रकार धार्मिक उत्सवों के भी दरे चित्रमय वर्णन उपलब्ध हैं। सब से बड़ी बात तो भारत और सिहल के शताब्दियों तक के पारस्परिक आदान-प्रदान का इन ग्रन्थों में बड़ा सुन्दर चित्रण है। तत्कार्छीन भारतीय इतिहास और भूगोल मानो इन ग्रन्थों में पुनरज्जीवित हो उठता है। राजगृह, कौशाम्त्री, वैशाली, उज्जियनी, पुष्पपुर, नालन्दा आदि भारतीय सांस्कृतिक केन्द्रों की स्मृति 'दीपवंस' और 'महावंस' में कितनी हरी-भरी है, यह उन्हें पढ़ते ही देख बनता है। कपिलवस्तृ, कुशावती, कुशीनारा, गिरिद्रज, जेतवन, मधुरा (मथुरा), उरुवेला, काशी, ऋषिपतन (इतिपतन), पाटलिपूत्र, वाराणसी आदि बृद्ध-स्मृति से अंकित भारतीय नगरों, तथा इसी प्रकार अंग, मगध, चम्पा, मल्ल, वेळुवन, इन्द्रप्रस्थ, भरुकच्छ, सुप्पारक, तक्षशिला, सागल (स्यालकोट), अवन्ती, मद्र, प्रयाग (पयाग) आदि स्थानों तथा उतने ही अधिक लंका-द्वीप के सांस्कृतिक केन्द्रों और स्थानों से, जो इन ग्रन्थों में वर्णित है, तत्कालीन भूगोल का ही निर्माण किया जा सकता है। पालि साहित्य के इतिहास में भी इन ग्रन्थों का साध्य त्रिपिटक की प्राचीनता सम्बन्धी उस परम्परा का समर्थन करता है जिसके दर्शन हम पहले अशोक के अभिलेखों और 'मिलिन्द पञ्ह' में करते हैं। इन दोनों ग्रन्थों में ही तीनों पिटकों, पाँचों निकाओं और उनके विभिन्न ग्रन्थों के नाम ले लेकर, उनके वर्गों, पञ्ञासकों, संयुत्तों और वर्गों के पूरे ब्यौरे दे देकर

१. जिसके उद्धरण के लिए देखिये राहुल सांकृत्यायन : अभिधर्मकोश पृष्ठ ८ (भूमिका)

उद्धृत किया गया है। इससे यह स्पष्ट रूप से प्रमाणित होता है कि पालि त्रिपिटक ुं इनके प्रणयन-काल में उसी नाम और वर्गीकरण में विद्यमान था, जिसमें वह आज है। चुलवंस<sup>9</sup>

जैसा पहले कहीं जा चुका है, 'महावंस' ३७वें परिच्छेद की ५० वीं गाथा पर समाप्त हो जाता है और वह लंका के इतिहास का महासेन के शासन-काल (३२५-३५२ ई०) तक वर्णन करता है। उसके बाद का लंका का कमबद्ध इतिहास भी इसी ग्रन्थ के परिवर्द्धित अंश के रूप में बाद में उसके साथ ही जोड़ दिया गया। यह जुड़ा हुआ अंश अठारहवीं शताब्दी के उत्तरार्द्ध तक अथवा यदि उसके आधुनिकतम रूप को भी उसी के साथ संयुक्त मानें तो ठीक १९३५ ई० तक लंका के इतिहास का कम-बद्ध निरूपण करता है। 'महावंस' के ३७ वें परिच्छेद की ५० वीं गाथा के बाद का यह परिवर्द्धित अंश 'चूलवंस' के नाम से प्रसिद्ध है। 'चूलवंस' सन् ३५२ ई० (महासेन के शासन-काल की अन्तिम साल) से लेकर ठीक आधुनिक काल तक (उसके आधुनिकतम विकसित रूप को सिम्मिलत कर) लंका के इतिहास का वर्णन करता है। यह रचना पाँच भिन्न भिन्न व्यक्तियों द्वारा भिन्न भिन्न कालों में हुई है, जिसका क्रमानुसार विवरण इस प्रकार है—

(१) सिंहल प्रवासी स्थिवर धम्मिकित्ति (धर्मकीर्ति) नामक बरमी भिक्षु ने, जो प्रसिद्ध सिंहली राजा पराक्रमवाहु द्वितीय के समकालिक थे, तेरहवीं शताब्दी के मध्य भाग में सर्वप्रथम महानाम द्वारा ३७ वें परिच्छेद की ५० वीं गाथा पर छोड़े हुए 'महावंस' का परिवर्द्धन किया। सैतीसवें अध्याय में १९८ गाथाएँ जोड़ कर उसे 'सात राजा' शीर्षक दिया और फिर ७९ परिच्छेद तक ग्रन्थ-रचना की। राजा महासेन के पुत्र सिरिमेघवण्ण (श्री मेघवण्ं) से इन्होंने अपने विषय का प्रारम्भ किया और उसे पराक्रमबाहु प्रथम (१२४०-१२७५) के शासन-काल तक छोड़ा। इस वीच में उन्होंने ७८ राजाओं का कालानुक्रम-पूर्वक वर्णन किया, जो

रोमन लिपि में डा० गायगर द्वारा सम्पादित, पालि टैक्स्ट सोसायटी द्वारा प्रकाशित, १९३५; इस ग्रन्थ के सिंहली और बरमी संस्करण भी उपलब्ध हैं।

निश्चिततम इतिहास ही है। अकेले पराक्रमबाह प्रथम का ही वर्णन इस भाग में १८ अध्यायों में किया गया है। पराक्रम-बाहु ने द्रविड़ों को हराया था और बौद्ध धर्म के स्तूपों, विहारों आदि के निर्माण के द्वारा बड़ी मेवा की थी। महानाम ने जिस प्रकार दुट्ठगामणि के वर्णन से एक ऐतिह।सिक महाकाव्य की रचना कर डाली है, उसी प्रकार यहाँ पराक्रमबाहु को एक महाकाव्योचित प्रभावशील वर्णन का विषय बनाया गया है।

- (२) 'चूलवंस' का द्वितीय परिवर्द्धन बुद्धरक्षित नामक भिक्षु ने किया। इन्होंने ८० वें परिच्छेद से लेकर ९० वें परिच्छेद तक रचना की । पराक्रमबाहु द्वितीय से आरम्भ कर इन्होंने अपना विषय पराक्रमबाहु चतुर्थ पर छोड़ा। इस भाग में इन्होंने २३ राजाओं का वर्णन किया।
- (३) 'चूलवंस' का तृतीय परिवर्द्धन सुमंगल स्थिविर ने किया। इन्होंने ९१ वें परिच्छेद से १०० परिच्छेद तक रचना की। भुवनेकबाहु तृतीय के काल से के कर इन्होंने अपने विषय को कीर्ति श्री राजिंसह (कित्ति सिरिराजसीह) की मृत्यु (१७८५ ई०) तक छोड़ा। इस बीच में उन्होंने २४ राजाओं का वर्णन किया। इसी अंश में हमें ईसाई धर्म प्रचारकों के लंका में आने की सूचना भी मिलती है।
- (४) 'चूलवंस' का चौथा परिवर्द्धन सुमंगलाचार्य तथा देवरक्षित ने किया। यह परिवर्द्धन केवल १०१ वें परिच्छेद के रूप में लिखा गया। इसमें लंका के दो अन्तिम राजा सिरि राजाधिराज सीह (श्री राजाधिराज सिह) और सिरि विक्कम राज मीह (श्री विक्रमराज सिह) का वर्णन है, और लंका के अंग्रेजों के हाथ में चले जाने की भी सूचना है। यह अंग १७८५ और १८१५ ई० के वीच के लंका के इतिहास का वर्णन करता है।
- (५) सन् १८१५ से १९३५ ई० तक का लंका का इतिहास सिंहली भिक्षु स्थिवर युगिरल पञ्ञानन्द नायक पाद-द्वारा लिखा गया है। यदि चाहें तो इसे भी 'चूलवंस' का ही परिवर्द्धित स्वरूप कह सकते हैं, और चाहें तो अलग स्वतंत्र ग्रन्थ भी मान सकते हैं। प्रकाशित (१९३६) तो यह स्वतंत्र ग्रन्थ के रूप में ही हुआ है। मिहल की आधुनिक पालि-रचना की प्रगति पर इस ग्रन्थ से पर्याप्त प्रकाश पड़ता है।

## बुद्धघोसुप्पत्ति

युद्धघोसप्पत्ति (बुद्धघोषोत्पत्ति) बुद्धघोष की जीवनी के रूप में लिखी गई रचना है। इसके प्रणेता महामंगल नामक सिंहली भिक्षु थे, जो 'गन्धट्ठि' नामक (उपसर्गसम्बन्धी) व्याकरण-ग्रन्थ के भी रचयिता थे<sup>२</sup>। इनका काल चौदहवीं शताब्दी है। 'बृद्धघोसुप्पत्ति' में अलौकिक विधान इतना अधिक है कि उसका वास्तविक ऐतिहासिक महत्त्वांकन नहीं किया जा सकता। वृद्धघोप की वाल्या-वस्था और प्रारंभिक शिक्षा तथा धर्म-परिवर्तन का वर्णन करते समय ऐसा मालूम पड़ता है मानो 'मिलिन्द पञ्ह' के नागसेन और रोहण तथा 'महाबंस' (परिच्छेद ५) के सिन्गव तथा मोग्गलपून तिस्स सम्बन्धी प्रकरणों के नमुनों को ही रूपान्तर कर के रख दिया गया है। 3 यद्यपि लेखक ने वृद्धधोप के जन्म, बाल्यावस्था, प्रारम्भिक शिक्षा, धर्म-परिवर्तन, ग्रन्थ-रचना आदि संभी का विस्तारपूर्वक वर्णन किया है, किन्तु ऐतिहासिक बुद्धि का उसने अधिक परिचय नही दिया है। बुद्धदत्त-कृत 'विनय-विनिच्छय' के अनुसार बुद्धदन ने बुद्धघोप-कृत विनय और अभियम्म पिटक सम्बन्धी अट्ठकथाओं को ही क्रमणः अपने 'विनय विनिच्छ्य' और 'अभित्रम्मावतार' के रूप में संक्षिप्त रूप दिया था। किन्तु 'वृद्धघोसुप्पत्ति' में बृद्धदत्त का प्रथम लंका-गमन दिखा कर बृद्धधोष को अपना अपूर्ण काम पूरा करने का आदेश देने दिखाया गया है। निश्चय ही 'विनय विनिच्छय' का ही प्रमाण यहाँ दृढ़तर माना जा सकता है। इस प्रकार की एक-दो ऐतिहासिक भुछें 'बुढ़घोसुप्पत्ति' के रचयिता ने और भी की है ।<sup>४</sup> वास्तव में बात यह है कि स्थविर

१. जेम्स ग्रे द्वारा रोमन लिपि में सम्पादित, लन्दन १८९२

२. देखिये मेबिल बोड : दि पालि लिटरेचर आंव बरमा, पृष्ठ २६, डे जॉयसा । केटेलाग , पृष्ठ २३; देखिये आगे दसवें अध्याय में व्याकरण-साहित्य का विवेचन भी।

३. देखिये विमलाचरण लाहा । दि लाइफ एंड वर्क ऑब बुद्धघोष, पृष्ठ ४४-४७; देखिये उन्हीं का 'हिस्ट्री आव पालि लिटरेचर', जिल्द दूसरी, पृष्ठ ५५९; मिलाइये जेम्सग्रे हारा सन्मादित एवं अनुवादित'बुद्धघोसुप्पत्ति'की भूमिका भी। ४. देखिये विमलाचरण लाहा : दि लाइफ एंड वर्क ऑव बुद्धघोष, पृष्ठ ४३-४४।

महामंगल ने केवल अन्धृति के आधार पर चौदहवी गताब्दी में इस रचना को ग्रथित किया था, अनः साक्षान जीवन से प्राप्त मौलिकता या सच्चाई उनकी रचना में नहीं आ सकती थी । 'महावंस' के ३७ वें परिच्छेद के परिवर्द्धित संस्करण में सिंहल-प्रवासी वरमी भिक्ष धम्मिकिनि (१३ वीं शताब्दी) ने भी यद्यपि बृढ्योप से शताब्दियों बाद अपने वर्णन को प्रथित किया था किन्तू उसकी प्रामाणिकता फिर भी 'बुद्धधोस्प्पत्ति' से अधिक है । 'महाबंस' (या ठीक कहें तो चुलबंस) के इस प्रकरण की तुलना में बद्धघोस्पत्ति का वर्णन कम ऐतिहासिक मृत्य का ही मानना पड़ेगा । 'महावंस' के उपर्युक्त बिवरण का साक्ष्य स्वयं बृद्धघोष और बृद्धदत्त आदि की अट्ठकथाओं के कतिपय वर्णनों से मिल जाता है. जब कि बद्धघोम्पपित के वर्णनों से उनका कहीं कहीं विरोध भी है, जैसा एक उदाहरण में हम ऊपर देख चुके हैं। अतः ऐतिहासिक रूप में वह उतना विश्वसनीय नहीं माना जा सकता। जो तथ्य उसके प्रामाणिक भी है, वे भी 'महावंस' के वर्णन पर ही आधारित हे, यह उनकी गैली से ही स्पष्ट हो जाता है। स्वयं लेखक ने भी स्वीकार किया है कि उसका वर्णन 'प्वीचार्यो' (पृथ्वाचरिया) पर आधारित है। उत्तरकालीन वंग-ग्रन्थों यथा गधवंस, भासन वंस ने तथा मढम्ममंगह में भी बृढघोप की जीवनी के साथ साथ इस ग्रन्थ का भी उल्लेख हुआ है (विशेषन: सामनवंस से)। ये सभी 'महावंस' के उपर्युक्त परिवर्द्धित अंश पर इतने आधारित है कि इतमें कोई नई बात ही ढ़ंढ़ना व्यर्थ है। 'बुद्धघोगुष्पनि' का दुसरा नाम 'महाबुद्धघोसस्स निदानवत्थ्' (महाबुद्धघोपस्य निदानवस्त) भी है।

### सद्धम्मसंगह४

'सद्धम्मसंगह' एक गद्ध-पद्य मिश्चित रचना है, जिसमें बुद्ध-शासन के सग्नह के साथ साथ प्रारम्भिक काल से लेकर १३ वी शताब्दी तक के भिक्षु-संघ के इतिहास का वर्णन है। दीघ, मज्भिम, संयुत्त, अंगुत्तर और खुदक-निकायों का निर्देश इस

१. जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी १८८६ में प्रकाशित संस्करण, पृष्ठ ६६

२. पृष्ठ ३० (मेबिल बोड द्वारा सम्पादित, पालि टैक्स्ट सोसायटी, १८९७)

३. जर्नल ऑफ पालि टैक्स्ट सोसायटी, १८९० में प्रकाशित संस्करण, पृष्ठ ५५

४. सद्धानन्द द्वारा जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी, १८९० में सम्पादित ।

ग्रन्थ में हुआ है। अभिधम्म-पिटक के ग्रन्थों का भी उल्लेख हुआ है। तीन बौद्ध संगीतियों के वर्णन में कोई नई बात यहाँ नहीं कही गई है। चुल्ल वग्ग (विनय-पिटक), बद्धघोष की अट्ठ कथाओं और दीपवंस, महावंस के आधार पर संकलित सामग्री का उपयोग कर के ही इन वर्णनों को ग्रथित कर लिया गया है। तृतीय संगीति के वाद धर्म-प्रचार कार्य का विस्तृत विवरण इस ग्रन्थ में भी दिया गया है और दीपवंस, महावंस तथा समन्तपासादिका के समान उन भिक्षओं के नामों का उल्लेख भी किया गया है जिन्हें धर्म-प्रचार के लिए देश-विदेश में भेजा गया था। इस प्रकार 'सद्धम्मसंगह' के वर्णनान्सार थेर मज्भन्तिक काश्मीर और गन्धार को भेजे गए, महादेव थेर महिष मंडल को भेजे गये, रिक्खित थेर वनवासी-प्रदेश को, योनक (ग्रीक) धम्मरिक्खत थेर अपरान्तक को, महाधम्मरिक्खत थेर महारट्ठ (महाराष्ट्र) को, महार्यक्खत थेर योनक (यवनक-ग्रीस) प्रदेश को, मज्भिम थेर हिमालय-प्रदेश को, सोणक और उत्तर सुवण्णभूमि (सुवर्णभूमि-पेगू -वरमी) को, और महेन्द्र (महिन्द) तथा इत्थिय, उत्तिय, सम्बल और भद्दसाल भिक्ष लंका को भेजे गये। यह वर्णन महावंस के समान ही है। 'सद्धम्मसंगह' में कुल ४० अध्याय हैं। नवें अध्याय में अनेक ग्रन्थों और उनके रचयिताओं का वर्णन है। 'सद्धम्मसंगह' धम्मिकत्ति महासामी (धर्मकीर्ति महास्वामी) नामक भिक्ष की रचना है, जिनका काल चौदहवीं गताब्दी का उत्तर भाग है। बालावतार-व्याकरण को गन्धवंस में वाचिस्सर की रचना बताया गया है, किन्तू एक अन्य परम्परा के अनुसार उसके भी रचयिता सद्धम्ममंगह के रचयिता धम्मिकित्ति महामामी नामक स्थविर ही है।

## महाबोधिवंस<sup>9</sup>

'महावोधि वंस' या 'बोधिवंस' अनुराधपुर में आरोपित बोधिवृक्ष की कथा है। यह ग्रन्थ गद्य में हैं। लेखक ने बोधि-वृक्ष के इतिहास के रूप में बुद्ध-धर्म के

१. रोमन लिपि में एस० ए० स्ट्राँग द्वारा सम्पादित, पालि टैक्स्ट सोसायटी द्वारा प्रकाशित,लन्दन १८९१; इस ग्रन्थ का सिंहली संस्करण, इसके लेखक के नाम के भिक्षु (उपितस्स) द्वारा सम्पादित किया गया है कोलम्बो १८९१।

प्रारंभिक इतिहास का वर्णन किया है, जो निदान-कथा, दीपवंस, महावंस आदि प्राचीन स्रोतों पर आधारित है। बुद्ध दीपंकर से प्रारम्भ कर, जैसा वंश-ग्रन्थकारों ने अक्सर किया है, तीन बौद्ध संगीतियों का विवरण महेन्द्र का लंकागमन, महा-विहार चेतियगिरि विहार आदि का प्रतिग्रहण, इन सब बातों का विवरण इस ग्रन्थ में भी किया गया है। 'महाबोधि वंस' के रचियता मिहली भिक्ष उपितस्स (उपित्य) थे, जिनका समय डा० गायगर के मतानुसार ग्यारहवीं शताब्दी का मध्य भाग है। एस० ए० स्ट्राँग ने इनका समय बुद्धकोष के समकालिक माना है, जिसका प्रतिवाद डा० गायगर ने किया है। वर्णन-शैली को देखते हुए 'महाबोधिवंस' की समानता उत्तरकालीन वंश-ग्रन्थों से ही अधिक दिखाई पड़ती है, अतः गायगर के मत को ठीक मानना अधिक युक्ति-युक्त जान पड़ती है,

## थूपवंस<sup>४</sup>

'थूपवंस' सिंहली भिक्षु सारिपुत्त के शिष्य वाचिस्सर की रचना है। इन वाचिस्सर के विषय में हम आठवें अध्याय में काफी कह आये हैं। 'गन्धवंस' में इस ग्रन्थ का तो उल्लेख हैं 'किन्तु इसके लेखक का कोई नाम वहाँ नहीं दिया हुआ है। यह ग्रन्थ गद्य में है। निदान-कथा, समन्त पासादिका, महावंस तथा महावंस-टीका आदि से यहाँ सामग्री संकलित की गई है। 'थूपवंस' की रचना

१. दीपवंस एंड महावंस, पृष्ठ ७९ (कुमारस्वामी का अंग्रेजी अनुवाद) ; देखिये उनका पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ३७

२. देखिये उनके द्वारा सम्पादित 'महाबोधिवंस' की प्रस्तावना।

३. पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज पृष्ठ ३७, पद-संकेत १।

४. इस ग्रन्थ का सम्पादन डा० लाहा ने किया है जिसे पालि टैक्स्ट सोसायटी ने सन् १९३५ में प्रकाशित किया है। सिंहली लिपि में यह ग्रन्थ धम्मरतन द्वारा सम्पादित है, कोलम्बो १८९६। डा० विमलाचरण लाहा ने इस ग्रन्थ का अंग्रेजी अनुवाद भी किया है जो बिबलियोथैका इंडिका सीरीज (१९४५) में प्रकाशित हुआ है।

५. पृष्ठ ७०

१३ वी बताब्दी के आदिम भाग में हुई थी। तेरहवीं शताब्दी में ही इस ग्रन्थ का सिहली रूपान्तर भी किया गया था। १

जैसा उसके नाम से स्पष्ट है, 'थूपवंस' (स्तूपवंश) भगवान् वृद्ध की धातुओं पर स्मारक रूप से निर्मित 'स्तूपों' का इतिहास है । 'महापरिनिब्वाण-सूत्त में ही हमने देखा है कि भगवान् बुद्ध के परिनिर्वाण के बाद उनके शरीर के अविगष्ट चिन्हों पर आठ बड़े स्तुपों का निर्माण किया गया था। 'महावंस' के विवरण में भी हम देख चुके हैं कि किस प्रकार लंका के राजा दुट्ठग।मणि ने 'महा स्तुप' आदि कई विशाल स्तुपों का निर्माण किया था। बुद्ध-परिनिर्वाण-काल से लेकर दृट्टगामणि के समय तक निर्मित स्तुषों का क्रमबद्ध इतिहास वर्णन करना ही इस ग्रन्थ का विषय है। बृद्ध-भक्ति से प्रेरित हो कर लंका के अनेक राजाओं ने विशाल विहारों और स्तूपों का निर्माण कराया था, अत: उसके इतिहास में उनका भी एक विशेष महत्त्व है, इसमें सन्देह नहीं । स्तुपों का वर्णन करना ही केवल एक मात्र विषय 'थुपवंस' का नहीं है। उसने इसे आधार मान कर बौद्ध धर्म के पूरे इतिहास का ही वर्णन दुट्टगामणि के समय तक कर दिया है। इस ग्रन्थ के तीन मुख्य भाग है। पहले भाग में गौतम बुद्ध के पूर्ववर्ती २४ बुद्धों का वर्णन किया गया है। बोधिसत्वों की चर्या का यह वर्णन प्रसिद्ध दीपंकर बुद्ध के समय से प्रारम्भ किया गया है, जैसा कि प्रायः अन्य सब वंश-ग्रन्थों ने भी किया है। दूसरे भाग में भगवान् गौतम बुद्ध की जीवनी है। जन्म से लेकर महापरिनिर्वाण तक भगवान बुद्ध की जीवनी यहाँ बड़ी प्रभावशाली शैली में वर्णित की गई है। तीसरे भाग मे, जिसे ग्रन्थ के 'शीर्षक' को देखते हुए उसका प्रधान अंश ही कहा जा सकता है, भगवान् वुद्ध की घातुओं पर निर्मित स्तूपों का और उनके उत्तरकालीन इतिहास का

१. कहीं कहीं इस सिंहली रूपान्तर की, पालि 'थूपवंस' से अल्प विभिन्नता भी ह। उदाहरणतः सिंहली 'थूपवंस' में 'धम्मचक्क पवत्तन-सुत्त' के उपदेश का विवरण है जब कि पालि 'थूपवंस' में केवल 'धम्मचक्कपवत्त-सुत्तो' कह कर उसका निर्देश कर दिया गया है। मौलिक रूप से दोनों समान है। देखिये 'महाबोधि' मई-जून १९४६, पृष्ठ ५७-६० में डा० विमलाचरण लाहा का 'थूपवंस' शीर्षक लेख।

वर्णन किया गया है, । जैमा अभी कहा जा चुका है 'थूपवंस' में 'महावंस', 'समन्त-पासादिका', 'निदान-कथा' आदि की अपेक्षा नवीन कुछ नहीं है ।' देवानं पिय तिस्स के काल से लेकर दुट्ठगामणि के काल तक का वर्णन तो प्रायः शब्दशः 'महावंस' पर ही आधारित है। लेखक ने (स्तूपों के चारों ओर) व्यवस्थित कर उसे एक नया रूप अवश्य दे दिया है। उसकी विषय-वस्तु का कुछ संक्षिप्त विवर्ण यहाँ अपेक्षित होगा।

ग्रन्थ के आरंभ में लेखक ने बताया है कि पूर्ववर्ती पालि वर्णनों को पूर्णता देने के लिए ही उसने इस ग्रन्थ की रचना की है। उसके बाद उसने बताया है कि चार प्रकार के व्यक्ति स्तुपाई है, यथा तथागत, प्रत्येक बुद्ध (व्यक्तिगत सप ने ज्ञानी, किन्तु लोकों के उपदेष्टा नहीं) तथागत के शिष्य, और राज-चत्रदर्नी । ंजिस चैत्य में इनमें से किसी के शरीर के अवशिष्ट चिन्ह रक्ष्वे जायें वही 'स्तृप' (थूप) है। इसके बाद गौतम बुद्ध के पूर्ववर्ती बुद्धों का विस्तृत वर्णन है। उनके सम्बन्ध में जो न्त्प बनाये गये उनका भी वर्णन है । यह सब इतना पौराणिक है कि इसका वर्णन करना यहाँ अप्रासंगिक होना । ग्रन्थ के दूसरे भाग से लेखक ने बृद्ध-जीवनी का वर्णन किया है और तीसरे या अन्तिम भाग में उनके बरीर चिन्हों के ऊपर निर्मित स्तूपों का । भगवान् बद्ध के महापरिनिर्वाण के बाद उनके गरीर का दाह संस्कार-जिस प्रकार किया गया उसका यहाँ विलक्ल उसी प्रकार वर्णन है जैसा महापरिनिव्वाण-सूत्त में । अतः उसकी यहाँ पुनरावृत्ति करने की आवश्यकता नहीं। महापरिनिव्वाण-सून के मूल आधार पर ही यहाँ बताया गया है कि भगवान की धानुओं को बाँटने के लिए कुशीनारा के मल्लो, मगध के अजानशत्रु ,वैशाली के लिच्छवियों, कपिलवस्तु के शाक्यों, अल्लकप्प के बृलियों, रामगाम के कोलियों, वेठदीपक के एक ब्राह्मण और पावा के मल्लों आपम में भगडा होने ही वाला था कि द्रोण नामक ब्राह्मण के सामयिक बद्धी (बास्ता शान्तिवादी थे, उनके धातुओं पर इस प्रकार का भगड़ा उचित नहीं) को मानकर उन्होंने उन्हें आठ भागों में विभक्त कर लिया, जिन पर आठ महास्तृपों का निर्माण राजगृह, वैशाली, कपिलवस्तु, अल्लकप्प, रामगाम, वेटदीप, पावा और कुशीनारा, इन आठ स्थानों में किया गया । रामगान के स्तुप में निहित चातुएँ ही बाद में सिहल ले जाई गई। इनका इतिहास इस प्रकार है। स्थिविर

महाकाश्यप के आदेश पर मगधराज अजातशत्रु ने वैशाली, कपिलवस्तु, अल्ल-कप्प, वेठदीप, पावा और कुशीनारा से बुद्ध की धातुओं को इकट्ठा करवाकर उन्हें राजगृह की धातुओं के साथ ही राजगृह के दक्षिण-पूर्वी भाग में एक महा-स्तुप में स्थापित किया। धर्मराज अशोक के समय में इन्हीं धातुओं के विभक्त अंशों पर ८४ हजार चैत्यों का निर्माण हुआ । अशोक की राज्य-प्राप्ति, अभिषेक, धर्म-परिवर्तन आदि का भी उल्लेख यहाँ, महावंस' के वर्णन के अनुसार ही किया गया है । श्रामणेर न्यग्रोध से उपदेश ग्रहण कर सम्प्राट् अशोक ने ८४००० नगरों में ८४००० धर्म-स्कन्धों की स्मृति में ८४००० विहारों का निर्माण करवाया । राज-गृह में अजातशत्रु द्वारा पूर्व स्थापित धातुओं के विभक्त अंशों पर ही इन ८४००० विहारों का निर्माण हुआ था, यह हम पहले कह ही चुके हैं। तृतीय बौद्ध संगीत के बाद स्थिवर मोगालिपुत्त तिस्स द्वारा देश-विदेश में नाना धर्मी-पदेशों का भिजवाना जना दिखाया गया है । भिक्षुओं के नामों की सूची तथा जिन-जिन प्रदेशों में वे भेजे गये थे, 'महावंस' से किसी भी प्रकार भिन्न नहीं है । हम पहले देख ही चुके हैं कि 'सद्धम्मसंगह' और महाबोधिवंस' जैसे ग्रन्थों की भी यही स्थिति है। 'दीपवंस' महावंस' 'समन्त पासीदिका' 'महावंस-टीका' आदि में कही हुई बातों को ही यहाँ बार वार दुहराया गया है । स्थविर मोग्गलिपुत्त तिस्स के आदेशानुसार थेर मज्भन्तिक काश्मीर और गान्धार को, थेर महादेव महिसक मंडल को, थेर रिक्खत वनवासी-प्रदेश को, थेर योनक (ग्रीक) धम्मरिक्खत अपरान्तक को, महाधम्मरिक्खत महाराष्ट्र को थेर महारिक्खत योनक लोक मिजिसम हिमवन्त प्रदेश को, थेर सोण और उत्तर सुवर्णभूमि थेर महिन्द (महेन्द्र), इत्तिय, उत्तिय और भद्दसाल तम्वर्पाण्णदीप (लङ्काद्वीप) को भेजे गये। दीपवंस' और महावंस' के समान 'थुपवंस' में में भी इस धर्म-प्रचार का श्रेय स्थविर मोगालिपुत्त तिस्स को ही दिया गया है और इस प्रसङ्ग में अशोक के नाम का उल्लेख नहीं किया गया है। इसके विपरीत अद्योक ने अपने दूसरे और तेरहवें शिलालेखों में अपने द्वारा किये हुए धर्म-प्रचार-कार्य का उल्लेख किया है और वहाँ स्थिवर मोग्गलिपुत्त तिस्स का कोई उल्लेख नहीं है। सम्भवत: भिक्ष-संघ और धम्म-राजा दोनों की ओर से ही स्वतन्त्र रूप से धर्म प्रचार का कार्य आरम्भ किया गया था। इस समस्या का विवेचन हम 'महावंस' का वर्णन करते समय कर

चुके हैं। किस प्रकार 'दीपवंस' 'महावंस' आदि के धर्म-प्रचार-कार्य का विवरण, जिसके आधार पर ही इन उत्तरकालीन-वंश-ग्रन्थों ने अपने वर्णन ग्रथित किये हैं, साँची और भारहृत के स्तूपों से समर्थित प्राप्त करता है, यहभी हम वहाँ दिखा चुके हैं। अशोक और उसके समकालीन लडकाधिपति देवानंपियतिस्स के वीच पार-स्परिक भेंटोंके आदान-प्रदानका वर्णन करने के बाद 'थूपवंस' में महेन्द्रादि भिक्षुओं में धर्म-प्रचार कार्य का वर्णन किया गया है। देवानं पिय तिस्स के बौद्ध धर्म स्वीकार कर लेने के बाद उसकी भतीजी अनुलादेवी को प्रवज्या ग्रहण करने की इच्छा हुई। इस विधि को सम्पन्न कराने के लिये सम्राट् अशोक की प्रव्रजित पुत्री संघमित्रा भारत से बुलाई गई। वह वोधिवक्ष की डाली लेकर वहाँ पहुँची है। अनुला देवी की प्रव्रज्या के बाद देवानं पिय तिस्स सम्पूर्ण लङ्का द्वीप (तम्ब-पिण दीप) में एक एक योजन के फासले पर स्तुपों का ताँता फैला दिया। इन स्तुपों में रखने के लिए तथागत के शरीर में अवशिष्ट चिन्हों को उसने श्राम-णेर स्मन को भेज कर अपने मित्र देव-प्रिय राजा अशोक से मॅगाया जिसे उसने बुद्ध द्वारा प्रयुक्त भिक्षा पात्र में रखकर अपने कल्याणमित्र के पास आदर पूर्वक भेजा था । देवानं पिय तिस्स के बाद दिमलों द्वारा लङ्का के सताये जाने का वर्णन है। यह वर्णन 'महावंस' के समान ही है। लड़का के इतिहासों-ग्रन्थोंमें इसकी निरन्तर पुनरावृत्ति इसकी सत्यता की सुचक है। राजा दुट्ठगामणि इन दिमलों को परास्त कर लङ्का को एक अभिन्न राजनैतिक और सांस्कृतिक सूत्र में बाँव दिया है। 'लड्क्क-दीपं एकछत्तमकासि'। लड़का-द्वीप में उसने एक छत्र राज्य की स्थापना की । जिस प्रकार 'महावंस' के इट्डगामणि को एक राष्ट्रीय नेताके रूप में चित्रित किया गया है, वही बात यहाँ भी पाई जाती है। दिमलों और उनके नेता एलार की दुटठ-गामणि के हाथ पराजय आदिके ऐतिहासिक वर्णनोंके लिए इस ग्रन्थ का 'महावंस' आदि की अपेक्षा भी अतिरिक्त महत्त्व है, इसमें सन्देह नहीं । राजा दूट-ठगामणि ने ९९ विहार वनवाये, जिनमें मरीचवट्टि, लोहाप्रासाद और महास्तुप वड़े निर्माण-कार्य थे। किस प्रकार महास्तुप पर छत्र चढ़ने से पूर्व ही उसकी मृत्य हो गई और अपने छोटे भाई को उसे पूरा करने का आदेश दे कर, भिक्ष संघ को विहार को समर्पित कर तथा रोग-शय्या पर पड़े हुए ही स्तूप की तीन बार प्रदक्षिणा

कर, बुढ़, धर्म और-संघ की वन्दना करते हुए इस श्रद्धालु राजा ने तुषित-लोक में गमन किया,यह हम 'महाबंस' के वर्णन में देख चुके हैं। उसी के समान यह यहाँ वर्णित हैं। महास्तूप का निर्माण दुट्ठगामणि ने वड़े प्रयास और रुचि से करवाया था। उसके अन्दर भगवान् बुद्ध के जीवन सम्बन्धी अनेक चित्र यथा धर्म-चक्रप्रबर्वन महापरि-निर्वाण-प्राप्ति आदि दिखाये गये थे। महास्तूप में रखने के लिये बुद्ध-शरीर के अविश्वास्ट चिन्ह वहीं थे जिन्हों रामगाम के कोलियों ने अपने यहाँ स्थापित किया था और जो बाद में लङ्का में लाये गये थे। दुट्ठगामणि द्वारा निर्मित स्तुपों के वर्णन के साथ ही 'श्रुपवंस' का वर्णन समाप्त हो जाता है।

अपर के विवरण से स्पष्ट है कि लङ्का के धार्मिक इतिहास में 'थूपवंस' का वड़ा महत्व है। आज खंडहरों के रूप में भग्न या आधुनिक शहरों के नीचे विर्लान प्रभृत प्रातत्व-सम्बन्धी सामग्री का वह परिचय देता है । लङ्कुः की बुद्ध-भिक्त का भी वह परिचायक है। भारत और ल ङ्का के मध्र, धर्म-निःधित सम्बन्धों की भी वह याद दिलाता है। दिमलों द्वारा लङ्का पर किये गये आक्रमणों की याद दिला कर वह इस परिच्छेद को कुछ दु:खानुविद्ध भी करता है, भारतीय संस्कृति के अ-शोपक तत्व की कट् व्याख्या भी करता है। फिर भी मन्ष्यों के लोभ ने जिसे नष्ट किया,क्षत विक्षत किया,घम्म ने उसेपुनरुजीवित किया,यह आश्वासन भी हमें यहाँ मिलता है। लङ्का के राजा और उनकी जनता आध्यात्मिक प्रेरणा के लिये मदा भारत की ओर देखते रहे । अनुलादेवी की प्रवृज्या के लिये संघ-मित्रा बलाई गई। बोधि-बुक्ष की डाल रोपी गई। तब से दोनों देश एक हो गये। भारत के देश-काल का, उसके गांधार, काश्मीर और महिष-मंडल का, वनवासी, श्रपरान्तक, महाराष्ट्र और सुवर्ण भूमि का, उसके विदिशा,रामग्राम, पावा, राज-गृह, वैशाली और कपिलवस्त का, लङ्का के इस ग्रन्थ में निरन्तर स्मरण यही दिखाता है कि बुद्ध की स्मृति के साथ इस देश की स्मृति को भी लङ्कावासियों ने अपने इतिहास में कभी भूला नहीं है।

## अत्तनगलुविहार वंस

'अत्तनगलु विहार वंस' का दूसरा नाम 'हत्थवनगल्लविहारवंस' भी है। सिंहली मंस्करण में वह इसी नाम से छपा है। तेरहवीं शताब्दी के मध्य भाग की यह गद्य-पद्य मिश्रित रचना है। इसमें ११ अध्याय है और इसकी सबसे बड़ी विशेषता इसकी सरल, स्वाभाविक वर्णन-शैली है। प्रथम आठ परिच्छेदों में लंकाधिपति सिरिसंबोधि (श्रीसंबोधि) का वर्णन है। अन्तिम तीन परिच्छेदों में उन अनेक विहारों के निर्माण का वर्णन है, जो उपर्युक्त राजा के अन्तिम निवासस्थान पर बनाये गयेथे। 'अत्तनगल्ल' या 'अत्तनगल्ल' नामक स्थान पर निर्मित विहार इनमें अधिक प्रसिद्ध होने के कारण, इसी के आधार पर इस ग्रन्थ का नाम 'अत्तनगल्विहारवंस' पड़ा है। सिहली भिक्षु अनोमदस्सी के अनुरोध पर, जिन्हें पराक्रमबाहु द्वितीय (१२२९-२२४६ ई०) ने, महावंस ८६-३७ के अनुसार, यह विहार समर्पित किया था, यह रचना लिखी गई थी। इसके लेखक के नाम आदि का कुछ पता नहीं चलता।

## दाठवंस<sup>२</sup>

'दाठावंस' की रचना तेरहवीं गनाब्दी के आदि भाग में सिंहली भिक्षु सारिपुन के शिष्य महास्थिविर धर्मकीर्ति (धम्मिकिन्ति महाथेर) ने की । उयह भिक्षु संस्कृत, मागधी भाषा (पालि), तर्कशास्त्र, व्याकरण, काव्य औरआगम आदि में निष्णात थे। इनका छन्दों पर अगाध अधिकार था, यह 'दाठावंस' में प्रयुक्त नाना छन्दों से विदित होता है। 'दाठा-वंस' बुद्ध के दाँत-धातु की कथा है। इसका दूसरा नाम 'दन्तधातुवंस' भी है। 'दाठावंस' की विषय-वस्तु बहुत कुछ 'थूपवंस' के समान ही है। उसके समान यहाँ यद्यपि गौतम बुद्ध के

१. गायगर : पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पुष्ठ ४४

२. रोमन लिपि में डा॰ रायस डेविड्स द्वारा जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी १८८४, में सम्पादित। देवनागरी लिपि में डा॰ विमलाचरण लाहा द्वारा सम्पादित एवं अंग्रेजी में अनुवादित, पंजाब संस्कृत सीरीज १९२५। सिंहली लिपि में असमितस्स द्वारा सम्पादित, केलिनिय १८८३।

३. देखिये जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी, १८८६, पृष्ठ ६२ ।

पूर्ववर्ती बुद्धों का विस्तृत वर्णन नहीं किया गया है, किन्तु अन्य वर्णन प्रायः समान ही हैं। 'थूपवंस' में कथा का अन्त दुट्ठगामणि पर लाकर करिदया गया है जब कि 'दाठावंस' में वह लंकाधिपित कित्तिसिरि मेधवण्ण (कीर्ति श्री मेघवणं) तक चलती है। बुद्ध के दाँत के इतिहास के चारों ओर यहाँ बौद्ध धर्म के विकास के इतिहास का वर्णन किया गया है, जैसे "थूपवंस" में स्तूपों की कथा के चारों ओर। किलंग के राजकृमार द्वारा लंका में बुद्ध के दाँतों का लाया जाना और वहाँ कीर्ति श्री मेघवर्ण द्वारा उनका आदर-पूर्वक ग्रहण करना तथा अनुराधपुर में लंका के राजा, भिक्षु संघ और उपामक जनता के द्वारा उसकी पूजा किया जाना आदि तथ्यों का वर्णन इस ग्रन्थ की मुख्य विषय-वस्तु है।

## ञ्चकेसधातुवंस<sup>9</sup>

'छकेसधातुवंस' १९ वीं शताब्दी की रचना है। यह किसी बरमी भिक्षु की रचना है, जिसके नाम का पता नहीं। इसमेंभगवान वुद्ध के छः केशों के ऊपर बनवीये हुए स्तूपों का वर्णन है। यह एक गद्य-पद्य मिश्चित रचना है और इसकी शैली सरल है।

### गन्वंस र

'गन्थवंस' (ग्रन्थ-वंश) उन्नीसवीं शताब्दी में बरमा में लिखा गया। इतनी उत्तरकालीन रचना होते हुए भी इसी कोटि के अन्य वंश-ग्रन्थों के समान इसका अल्प महत्व नहीं है। पालि-साहित्य के इतिहास-लेखक के लिए तो यह एक बड़ा सहायक ग्रन्थ है। जैसा इसके नाम से विदित है, यह पालि-ग्रन्थों का इतिहास है। पालि ग्रन्थकारों और उनके ग्रन्थों का विवरण देना ही इसका मुख्य लक्ष्य है। पुस्तकों और उनके रचियताओं की सूची, रचना-स्थान और रचना के उद्देय यहाँ दिये गये हैं। पहले त्रिपि-टक का विश्लेपण दिया गया है। फिर ग्रन्थकारों को तीन श्रेणियों में

१. जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी १८८५ में मिनयेफ द्वारा सम्पादित ।

२. मिनयेफ द्वारा रोमन लिपि में जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी, १८८६ में सम्पादित।

विभक्त किया गया है जो कालानुक्रम-परक भी हैं, (१) पोराणाचरिय (२) अट्ठकथाचरिय और (३) गन्धकाचरिय। पोराणाचरिय (पुराणाचार्य) धर्म संगीतिकार प्राचीन भिक्षु थे जिन्होंने बुद्ध-वचनों का संगायन और संकलन किया। अट्ठकथाचरिय (अर्थकथाचार्य) वे भिक्षु थे जिन्होंने अत्यंत प्राचीन काल में पालि त्रिपटक पर अट्ठकथाएँ लिखीं। उसके बाद गन्धकाचिरयों (ग्रन्थकाचार्यों) का समय आता है जिनमें पहले कुरुन्दी और महापच्चरी आदि सिंहली अट्ठकथाओं के लेखक और बाद में बुद्धदत्त, बुद्धघोष, धम्मपाल आदि आते हैं। जिन ग्रन्थों के लेखकों का पता नहीं है, उनकी भी सूची 'गन्धवंस' कार ने दी है। लेखकों में कौन से भारत-वासी थे, या कौन से लंका-वासी थे, किसने रचना अपनी प्रेरणा से की, या किसने दूसरों के अनुरोध से की, इस प्रकार का भी विवरण देकर रचनाओं के रचना-स्थान और रचनोहेश्य पर प्रकाश डाला गया है। 'गन्धवंस' में निर्दिष्ट ग्रन्थकारों और उनके ग्रन्थों की सूची इस प्रकार है—

#### ग्रन्थकार

#### रचित ग्रन्थ

- १. महाकच्चायन— (१) कच्चायनगन्धो, (२) महानिरुत्तिगन्धो (३) चुल्लिनिरुत्ति गन्धो (४) नेत्तिगन्धो, (५) पेटकोपदेस- गन्धो, (६) वण्णनीतिगन्धो ।
- २. बुद्धघोस— (१) विसुद्धिमग्गो, (२) सुमंगलविलासिनी, (३) पपंच (बुद्धघोष) सूदनी (४) सारत्थपकासिनी (५) मनोरथपूरणी, (६) समंतपासादिका, (७) परमत्थकथा (८) कंखावितरणी (९) धम्मपदट्ठकथा (१०) जात- कत्थवण्णना,(११) सुद्दकपाठट्ठ कथा (१२) अपादानट्ठकथा।
- ३. बुद्धदत्त— (१) विनियविनिच्छयो (२) उत्तरिविनिच्छयो, (३) अभिधम्मावतारो (४) मधुरत्यविलासिनी । ४. आनन्द— मूलटीक
- ५. धम्मपाल-- (१) नेत्तिपकरणट्ठ कथा (२) इतिवृत्तक-अट्ठकथा
   (३) उदानट्ठकथा (४) चरियापिटक-अट्ठकथा

(५)थेरगाथा-अट्ठकथा, (६) विमानवत्थुस्स विमलिवलासिनी नाम अट्ठकथा (७) पेतवत्थुस्स विमलविलासिनी नाम अट्ठकथा (८) परमत्थमंजूसा (९)
दीघनिकायट्ठकथादीनं चतुन्नं अट्टकथानं लीनत्थपकासिनी
नाम टीका(१०)जातक ट्ठकथाय लीनत्थपकासिनी नाम
टीका, (११) परमत्थदीपनी (१२) लीनत्थवण्णना ।

### विनय-गण्डि ।

- ६. महावजिरबुद्धि— (महावज्र बुद्धि)
  - ७. विमलबुद्धि-- मुखमत्तदीपनी ।
  - ८. चुल्लवजिरो- अत्थव्याख्यानं ।
  - ९. दीपंकरो— (१) रूपिसद्धिपकरणं (२) रूपिसद्धिटीकं (३) सम्मपञ्चसुत्तं
- १०. चुल्लघम्मपालो- सञ्चसंखेपं
- ११. कस्सपो— (१) मोह विच्छेदनी (२) विमितिच्छेदनी, (३) बुद्धवंस, (४) अनागतवंस
- १२. महानाम- (१) सद्धम्मपकासिनी (२) महावंस (३) चुल्लवंस
- १३ उपसेन- सद्धम्मिट्ठटीकं।
- १४. मोग्गल्लान-- मोग्गल्लान व्याकरणं ।
- १५. संघरिक्खत- सुबोधलङ्कार
- १६. वृत्तोदयकार- (१) वृत्तोदय, (२) संबंध-चिन्ता (३) नवटीकं ।
- १७. धम्मसिरि— खुद्द्-सिक्खं । (धर्मश्री)
- १८. अनुरुद्ध-- खुद्द सिक्खं ।
- १९. अनुरुद्ध (१) पमरमत्थिविनिच्छयं (२) नाम-रूप-परिच्छेदं
   (३) अभिधम्मत्थसंगहप्पकरणं
- २०. खेम- खेमं

२१. सारिपुत्त-- (१) सारत्थदीपनी (२) विनयसंगहपकरणं, (३) (३) सारत्थमंजूसं (४) पञ्चकं । २२. बुद्धनाग-- विनयत्थमञ्जूसं ।

२३. नव मोग्गलान-- अभिधानप्पदीपिकं ।

- २४. वाचिस्सरो--- (१) संबंन्धचिताटीका (२) मोग्गल्लान व्याकरणस्-टीका (३) नामरूपपरिच्छेदटीका (४) पदरूप-विभावनं (५) खेमप्पकरणस्स टीका (६) मूलसिक्खाय टीका (७) वृत्तोदयविवरणं (८) सुमंगलपसादनी (९) बालावतार (१०) योगविनिच्छयो (११) (११) सीमालंकार (१२) रूपारूपविभाग (१२) पच्चयसंगहो ।
- २५. सुमंगल--- (१) अभिधम्मत्थविकासनी (२) अभिधम्मत्थ-विभावनी
- २६. धम्मकित्ति— दन्तधातुपकरणं।
- २ ७. मेधंकरो-- जिनचरितं।
- २८. सद्धम्मसिरि-- सद्दृत्थभेदचिन्ता ।
- २९. देवो-- सुभणकूटवण्णना ।
- ३०. चुल्ल बुद्धघोसो-- (१) जातत्तगीनिदानं (२) सोतत्तगीनिदानं ।
- ३१. रट्ठपाल-- मधुरसवाहिनी ।
- ३२. अग्गवंस- सद्दनीतिपकरणं ।
- ३३. विमलबुद्धि महाटीकं ।
- ३४. उत्तम— (१) वालावतारटीकं (२) लिंगत्थविवरणटीकं)।
- ३५. क्यच्वामरञ्जो- (१) सद्दबिन्दु (२) परमत्थबिन्दुपकरणं (राजा क्यच्वा---बरमी)
- ३६. सद्धम्मगुरु-- सद्दवृत्तिपकासनं ।
- ३७. अग्गपंडित-- लोकुप्पत्ति ।
- ३८. सद्धम्मजोतिपाल--- (१) सीमालंकारस्स टीका (२) मातिकत्थदीपनी (३) विनयसमुद्ठान दीपनी (४) गन्धसारो (५)

पट्ठानगणनानयो (६) संखेपवण्णना (७) सुत्त-निद्देसो (८) पातिमोक्खिवसोधिनी ।

३९. नव विमलबुद्धि--अभिधम्मपण्णरसट्ठानं ।

४०. वेपुल्लबुद्धि (१)सद्दसारत्थ जालिनिया टीका (२) वृत्तोदयटीका,

(३) परमत्थमंजूसा (४) दसगण्ढिवण्णना (५)

मगधभूताविदग्गं, (६) विदिधमुखमंडनटीका

४१. अरियवंस— (१) मणिसारमंजूसं, (२) मणिदीपं, (३) गण्डाभरणं. (४) महानिस्सरं '(५) जातक विसोधनं

४२. चीवरो- जंघदासस्स टीकं ।

४३. नवमेधंकरो-- लोकदीपसारं ।

४४. सारिपृत्तो- सद्दवृत्तिपकासनस्स टीकं ।

४५. सद्धम्मगुरु- सद्धवृत्तिपकासनं

४६. धम्मसेनापति—— (१) कारिकं, (२) एतिमासमिदीपकं (३) मनोहरंः

४७. ञाणसागरो— िंल्गत्थविवरणपकासनं । (ज्ञानसागर)

४८. अभय- सद्दर्थभेदिचत्ताय महाटीकं ।

४९. गुणसागरो--- मुखमत्तसारं तट्टीकं ।

५०. सुभूतचन्दन-- लिंगत्थविवरणपकरणं ।

५१. उद्म्बरनामाचरियो---पेटकोपदेसस्स टीकं ।

५२. उपतिस्साचरिय--अनागतवंसस्स अट्ठकथा ।

५३. वृद्धिप्पय-- सारत्थसंगहनाम गन्धो ।

५४. धम्मानन्दाचरिय—(१) कच्चायनसारो (२) कच्चायनभेदं (३) कच्चायनसारस्स टीका ।

५५. गन्धाचरियो- कुरुदिगन्ध ।

५६. नागिताचरिय--सद्दसारत्थजालिनी ।

उपर्युक्त ग्रन्थकारों और उनके ग्रन्थों के अलावा नीचे लिखे ग्रन्थ भी निर्दिष्ट हैं, जिनके ग्रन्थकारों के नाम आदि के विषय में कुछ नहीं कहा गया। (१) महापच्चिर्यं (२) पुराणटीका (३) मूलसिक्खार्टीका (४) लीन-त्थपकासिनी (५) निसन्देहो (६) धम्मानुसारिणी (७) जेय्यासन्दित (८) जेय्यासन्दित्य टीका (९) सुमहावतारो (१०) लोकपञ्ञात्तिपकरणं (११) तथागतुप्पत्तिप्पकरणं (१२) नलातधातुवण्णना (१३) सीहलवत्थु (१४) धम्मदीपको (१५) पटिपत्ति संगहो (१६) विसुद्धिमग्गगन्धि (१७) अभिधम्मगन्धि (१८) नेत्तिपकरणगन्धि (१९) विसुद्धिमग्गचुल्लनवटीका (२०) सोतप्पमालिनी (२१) पसाद जननी (२२) सुबोधालंकारस्स नवटीका (२३) गूळत्थटीकं (२४) वालप्पबोधनं (२५) सहत्थभेदचिन्ताय मिष्मिमटीकं (२६) कारिकाय टीकं (२७) एतिमासिमदीपिकाय टीकं (२८) दीपवंस (२९) थूपवंस तथा (३०) वोधवंस । उपर्युक्त ग्रन्थों और ग्रन्थकारों में से अधिकांश का विवेचन पिछले पृष्ठ में किया जा चुका है और कुछ का आगे किया जायगा। निश्चय ही 'गन्धवंस' की सूचीबद्ध सामग्री पालि-साहित्य के इति-हासकार के लिए बड़ी सहायक है।

### सासनवंस<sup>9</sup>

'सासनवंस' (शासन-वंश) भी 'गन्धवंस' के समान महत्वपूर्ण रचना है। उसका प्रणयन उन्नीसवीं शताब्दी में वरमा में हुआ। यह बरमी भिक्षु पञ्ञासामी (प्रज्ञास्वामी) की रचना है। प्राचीन पालि साहित्य पर आधारित होने के कारण इसका बड़ा महत्व है। 'सासनवंस', जैसा उसके शीर्षक से स्पष्ट है, बुद्ध-शासन का इतिहास है। बुद्ध-काल से लेकर उन्नीसवीं शताब्दी तक स्थविरवाद बौद्ध धर्म के विकास का इस ग्रन्थ में वर्णन है। 'सासनवंस' में दस अध्याय हैं। विशेषतः छठा अध्याय अधिक महत्वपूर्ण है। इस अध्याय में बरमा में बौद्ध धर्म के विकास का वर्णन किया गया है। 'सासन वंस' का सबसे अधिक महत्वपूर्ण भाग यही है। वैसे इस ग्रन्थ में बुद्ध की जीवनी तथा अजातशत्रु, कालाशोक और धर्माशोक के समय में हुई तीन बौद्ध संगीतियों आदि का भी वर्णन है। तृतीय बौद्ध संगीति के बाद मोग्गलिपूत्त तिस्स द्वारा

१. मेबिल बोड द्वारा सम्पादित, पालि टंक्सट सोसायटी, लन्दन १८९७।

धर्मीपदेशकों को देश-विदेश में भेजने का भी विवरण यहाँ किया गया है। 'मासनवंस' के वर्णनानुसार तृतीय संगीति के बाद सुवर्णभूमि (बरमा) में धर्मोंपदेशकों के जाने से पहले भी स्वयं मोग्गलिपूत्त तिस्स वहाँ धर्मों-पदेश करने गये थे, जो उतना पूर्व परम्परा पर आधारित नहीं है । इसी प्रकार कुछ अन्य भी बातें उन्होंने बरमी बौद्ध संघ के गौरव को बढ़ाने वाली कहीं हैं, जो उतनी इतिहास पर आधारित नहीं हैं । बरमी राजा सिरि-महासीह सुरस्धम्मराजा (श्री महासिंह शुर स्धर्मराज) के समय में भिक्ष-संघ में हुए पारुपन (चीवर को दोनों कन्धों को ढॅककर ओढ़ना) और एकंसिक (एक कन्धे को खोलकर रखते हुए चीवर को ओढना) संबंधी विवाद हुआ ेजसका निर्देश इस ग्रन्थ में किया गया है । इसी प्रकार विहार-सीमा संबंधी विवाद का उल्लेख किया गया है। संक्षेप में, बरमी बौद्ध धर्म के विकास एवं वरमी राजाओं और भिक्ष-संघ के पारस्परिक संबंध आदि को जानने के लिए 'सामन-वंस' का आज के विद्यार्थी के लिए भी प्रभुत महत्व हैं। बुद्ध-जीवनी और संगीतियों तथा अशोक के काल में मोगालिपुत्त तिस्स के द्वारा किये गये धर्म-प्रचार आदि के विवरण के लिए वह दीपवंस, महावंस तथा समन्तपासा-दिका आदि पर आधारित है, इसमें संदेह नहीं। तृतीय संगीति के बाद जिन जिन देशों में भारतीय बौद्ध भिक्षु उपदेश करने के लिए भेजे गये, उनके विवरणों में 'दीपवंस' और 'महावंस' की अपेक्षा यहाँ कुछ विभिन्नता भी है। उदाहरणत: अप-रान्त राष्ट्र (अपरान्त-रट्ठ)को यहां इरावदी नदी का पच्छिमी भाग बतलाया गया है । उसी प्रकार महारट्ठ (महाराष्ट्र) को अहाँ स्थविर महाधर्मरक्षित उपदेशार्थ गये थे 'महानगर-राष्ट्र' (महानगर-रट्ठ) या स्याम वतलाया गया है। इसी प्रकार मज्भिम स्थविर को चीन-राष्ट्र में धर्म-प्रचार करते। बतलाया गया है, जविक 'दीप-वंस' और 'महावंस' के वर्णनानुसार वे 'हिमवन्त' प्रदेश के धम प्रचारक थे । इसी प्रकार कुछ अन्य भी विभिन्न वर्णन हैं, १ जो उतने प्रामा-णिक नहीं माने जा सकते । वरमी भिक्षु-संघ के इतिहास की दृष्टि से इस ग्रन्थ का बड़ा महत्व है, इसमें सन्देह नहीं।

१. देखिये विमलाचरण लाहा : हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ५९२-५९३

### दसवाँ अध्याय

# काच्य, व्याकरण, कोश, छन्दःशास्त्र, अभिलेख आदि

## पालि काव्य

पालि का काव्य-साहित्य उतना विस्तृत, प्रौढ़ और समृद्ध नहीं है, जितना संस्कृत का या बौद्ध संस्कृत साहित्य का भी। कालिदास या अश्वघोष की सी काव्य-परम्परा यहाँ नहीं मिलती। निश्चय ही यदि काव्य का अर्थ मानव-जीवन के व्यापक, गहन और मार्मिक अनुभवों की, शब्द और अर्थ की निर्व्याज सुन्दरता के साथ (सात्थं सव्यञ्जनं) 'बहुजन हिताय' अभिव्यक्ति ही है, तब तो सम्पूर्ण 'तेपटिक बुद्ध-वचन' ही सर्वोत्तम काव्य हैं। यह भगवान बुद्धदेव का वह शाश्वत और अनन्त सौन्दर्यमय काव्य है, जिसका जीवन में साक्षात्कार कर लेने पर मनुष्य के लिये जरा और मरण ही नहीं रह जाते। 'देवस्य काव्यं पश्यन् न जजार न मीयते ।' जो पवित्र सौन्दर्य हिमगिरि में नहीं है, जो निष्पापता उषा में नहीं है, जो गहनता महासमद्र में नहीं है, संक्षेप में जो काव्यत्व विश्व में अन्यत्र कहीं नहीं है, वह ज्ञानी (बुद्ध) के एक स्मित में है, तथागत के एक ईयीपथ में है, सम्यक् सम्बुद्ध के एक शब्द में है। पालि ने इस सब को ही तो प्रस्फृटित किया है। अतः वह काव्यत्व में हीन है, ऐसा कौन कहेगा? जब हम पालि के काव्य-साहित्य का विवेचन करते हैं और उसे संस्कृत की अपेक्षा कम उन्न कहते हैं, तो हमारा तात्पर्य त्रिपिटक-गत काव्य या धाव्यत्व से नहीं होता, बल्क काव्य-शिल्पियों की उन रचनाओं से होता है जो उन्होंने बौद्ध विषयों को आधार मान कर पालि भाषा में की हैं। इस प्रकार की रचनाएँ प्रधानतः लङ्का और अंशतः बरमा में दसवीं शताब्दी से लेकर पन्द्रहवीं शताब्दी तक और उसके बाद तक भी होती रहीं। इन रचनाओं की विषय-वस्तु त्रिपिटक से ही ली गई है। त्रिपिटक में प्राप्त नमुनों का ही कुछ संशोधन और परिवर्द्धन के साथ छन्दोबद्ध संस्करण

कर देना यहाँ किवयों का प्रधान व्यवसाय रहा है। वैसे तो पालि काव्य-ग्रन्थ हैं हो अल्प और जो हैं भी उनमें भी किसी महनीय काव्य-परम्परा का प्रवर्तन नहीं मिलता। सब से बढ़कर तो कला के उस सृजनात्मक सौन्दर्य एवं कल्पना के दर्शन यहाँ नहीं होते जो किसी साहित्य को विशेषता प्रदान किया करता है। सम्भवतः यह इस कारण भी हो कि कल्पनात्मक मनोरागों के प्रदर्शन को स्थविरवादी वौद्ध परम्पराने आरम्भ से ही अपनी साधना का अंग नहीं बनाया है। इतना ही नहीं, उसने इसे हेयता की दृष्टि से भी देखा है। इसलिये काव्य-प्रतिभा को वहाँ इतना प्रोत्साहन नहीं मिल सका है। भाषा की दृष्टि से भी पालि के इस काव्य-साहित्य का अधिक महत्त्व नहीं है। पालि साहित्य की प्राचीन मौलिकता के स्थान पर वह साहित्य संस्कृतापेक्षी अधिक हो गया है। अतः पालि साहित्य के इतिहास में उसके काव्य-साहित्य का विवेचन एक गौण स्थान का ही अधिकारी हो सकता है।

#### काव्य-ग्रन्थ

विषय की दृष्टि से पालि काव्य-प्रन्थ दो भागों में विभक्त किये जा सकते हैं, (१) वर्णनात्मक काव्य-प्रन्थ, (२) काव्य-आख्यान । यह भेद सिर्फ विषय के वाह्य स्वरूप का है। मुख्य प्रवृत्ति और शैली तो सब जगह एक सी ही है—नैतिक आदर्शवाद और नीरस इतिवृत्तात्मक शैली। हाँ, कहीं कहीं रसात्मकता के भी पर्याप्त दर्शन होते हैं। मुख्य वर्णनात्मक काव्य-प्रन्थ ये हैं (१) अनागतवंस (२) तेलकटाहगाथा (३) जिनालङ्कार (४) जिनचरित (५) पञ्जमधु (६) सद्धम्मोपायन (७) पञ्चगितिदीपन और (८) लोकप्पदीपसार या लोकदीपसार। प्रधान काव्य आख्यान, जिनमें कुछ गद्य में भी हैं, ये हैं (१) रसवाहिनी (२) बुद्धालङ्कार (३) सहस्सवत्थुप्पकरण, और (४) राजाधिराजविलासिनी। इनका कुछ संक्षिप्त परिचयात्मक विवरण देना यहां आवश्यक हो गया।

### श्चनागतवंस<sup>9</sup>

जैसा उसके नाम से स्पष्ट है, 'अनागत वंस' भविष्य (अनागत) में उत्पन्न

१. मिनयेफ द्वारा जर्नल ऑब पालि दैक्स्ट सोसायटी, १८८६, में रोमन अक्षरों में सम्पादित।

होने वाले भगवान् बुद्ध मैत्रेय के जीवन-इतिहास (वंस) के रूप में लिखा गया है। 'अनागत वंस' का वास्तविक स्वरूप अभी बहुत कुछ अनिश्चित है । बरमी हस्तिलिखित प्रतियों में उसके तीन रूप मिलते हैं, (१) गद्य-पद्य-मिश्रित रूप जो सत्तों की शैली में लिखा गया है। इसका विषय बुद्ध मैत्रेय की जीवन-गाथा का वर्णन करना नहीं है । बल्कि यह भविष्य में संघ पर आने वाले भयों का वर्णन करता है। बुद्ध और सारिपुत्र के संवाद के रूप में यह ग्रन्थ लिखा गया है। साथ ही इसके अन्त में उन दस भावी बुद्धों के नाम भी दिये हुए हैं, जो भविष्य में क्रमशः वोधि प्राप्त करेंगे । <sup>९</sup> डा० विमलाचरण लाहा का यह कहना कि 'अनागतवंस' का यह संस्करण पालि-त्रिपिटक के अनागत-भय सुत्रों और उन सुत्रों, जिनमें दस भावी बुद्धों का निर्देश हुआ है, के पूरक रूप में लिखा गया है, रे ठीक मालूम पड़ता है । (२) गद्य-मय रूप, जिसमें दस अध्याय हैं और जिसका विषय दस भावी वुद्धों की जीवनी का वर्णन करना है। (३) पद्य-मय रूप, जो १४२ गाथाओं में केवल बुद्ध मैत्रेय की जीवन-गाथा का वर्णन करता है । यह संस्करण भी भगवान् बुद्ध और उनके शिष्य धर्मसेनापित सारिपुत्र के संवाद के रूप में लिखा गया है। भगवान् वृद्ध भावी वृद्ध मैत्रेय के विषय में भविष्यवाणी करते दिखाये गये हैं। 'अनागतवंस' का यह संस्करण ही उसका प्रामाणिक और वास्तविक रूप माना जाता है। अपने इस रूप में 'अनागत वंस' 'बुद्धवंस' का परिवर्द्धित और पूरक रूप माना जा सकता है। 'बुद्धवंस' पूर्व के चौबीस बुद्धों का वर्णन करता है। उच्चीसवें बुद्ध अर्थात् गोतम बुद्ध की जीवन-गाथा के साथ ही वहाँ वर्णन समाप्त कर दिया गया है। अतः स्वाभाविक रूप से 'अनागतवंस' जो छब्बीसवें बुद्ध, ुद्ध मैत्रेय, की जीवन-गाथा को अपना विषय बनाता है, 'बुद्धवंस' की कथावस्त्

१. मेत्तेय्यो उत्तमो रामो पसेनदि कोसलोभिभू।
दीघसोणि च संकच्चो सुभो तोदेय्य ब्राह्मणो।।
नालागिरिपललेय्यो बोधिसत्ता इमे दस।
अनुक्कमेण सम्बोधि पापुणिस्सन्तिनागतेति।।
जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी, १८८६, पृष्ठ ३७

२. हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६१२

को पूर्णता देने की दृष्टि से ही लिखा गया जान पड़ता है। दोनों की शैली में भी पर्याप्त समानता है। विध-निकाय के चक्कवित्त सीहनाद-सुत्त (३।३) में भी वृद्ध मैत्रेय के भावी आविर्भाव के विषयमें उल्लेख किया गया है। वहाँ कहा गया है कि जब भगवान् वृद्ध मैत्रेय उत्पन्न होंगे तो मनुष्य ८०,००० वर्ष की आयु में तरुण हुआ करेंगे और कुमारियाँ ५०० वर्ष की आयु में विवाह-योग्य हुआ करेंगी। 'अनागतवंस' के भी वर्णनों की यही बानगी समभी जा सकती है। वृद्ध मैत्रेय जम्बुद्धीय (भारतवर्ष) में केतुमती नामक नगरी में ब्राह्मण-वंश में उत्पन्न होंगे। उनकी माता का नाम ब्रह्मवती और पिता का नाम सुब्रह्मा होगा। उनका आरम्भ का नाम अजित होगा। वे वड़े समृद्धशाली होंगे। ८००० वर्ष तक गृहस्थ-सुख का उपभोग करेंगे। उसके बाद प्रवज्या लेंगे। बुद्ध के ऐतिहासिक जीवन-वृत्त के आधार पर ही ये अतिशयोक्तिमय वर्णन गढ़ लिये गये हैं, जिनमें काव्यत्व या विचार की अपेक्षा हम बौद्ध पौराणिकवाद के ही अधिक दर्शन करते हैं।

'अनागतवंस' की रचना कब और किसके द्वारा हुई, इसके विषय में निश्चित नहीं है। रायसविड्स ने इस ग्रन्थ को बहुत प्राचीन माना है—यहाँ तक कि वृद्धघोष से भी प्राचीन। इसका कारण उन्होंने यह दिया है कि 'विसुद्धिमग्ग' में वृद्धघोष ने बृद्ध मैत्रेय का वर्णन करते हुए उनके माता-पिता के विषय में कहा है 'सृत्रह्मा नामस्स ब्राह्मणो पिता भविस्सिति, ब्रह्मवती नाम ब्राह्मणी माताति"। 'अनागतवंस' में भी विलकुल इन्हीं शब्दों में बृद्ध मैत्रेय के माता-पिता का वर्णन मिलता है। अतः रायस डेविड्स ने बृद्धघोष के शब्दों को 'अनागतवंस' से उद्ध-रण मानकर 'अनागतवंस' को प्राक्-बृद्धघोषकालीन ठहराया है। विन्टर-

१. कुछ उद्धरणों के लिए देखिये लाहा हिस्ट्री आँव पालि लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६१३

२. विसुद्धिमाग १३।१२७ (धर्मानन्द कोसम्बी का संस्करण), देखिये अट्ठसालिनी पृष्ठ ४१५ (पालि टैक्स्ट सोसायटी का संस्करण।

३. पुष्ठ ९६ (जर्नल ऑव पालि टैक्सुट सोसायटी, १८८६, में प्रकाशित संस्करण)

४. विसुद्धिमग्ग, पृष्ठ ७६१, ७६४ (रायस डेविड्स का संस्करण)

नित्ज ने यह स्वीकार नहीं किया कि बुद्धघोष के उपर्युक्त शब्द 'अनागतवंस' मे ही उद्भृत किये गये हैं। १ अतः उनको 'अनागतवंस' की इतनी प्राचीनता मान्य नहीं है। चूंकि बुद्धघोष ने अपने उपर्युक्त शब्दों में केवल बुद्ध मैत्रेय के माता-पिता के नाम का ही उल्लेख किया है, अतः यह कोई इतना विशेषतापूर्ण सैद्धान्तिक या अन्य दिष्ट से महत्वपूर्ण तथ्य नहीं है कि बुद्धघोष जैसे आचार्य को 'अनागत-वंस' से इसका उद्धरण देने की आवश्यकता पड़ती । यह तो बौद्ध परम्परा की एक अति सामान्य मान्यता थी जो 'अनागतवंस' के रचयिता के समान बुद्धघोष को भी माल्म हो सकती थी, फिर कालानुक्रम से कोई किसी का पूर्ववर्ती क्यों न रहा हो, गब्द-साम्य इस सम्बन्ध में अधिक महत्वपूर्ण नहीं माना जा सकता। अतः हम बुद्धघोष के उपर्युक्त शब्दों को 'अनागतवंस' से उद्धरण मानने को बाध्य नहीं। 'गन्धवंस' में 'अनागतवंस' के रचयिता का नाम कस्सप (काश्यप) कहा गया है । <sup>२</sup> 'गन्धवंस' के वर्णन के अनुसार 'अनागतवंस' पर एक अट्ठकथा भी लिखी गई, जिसके लेखक उपतिस्स (उपतिष्य) नामक भिक्षु थे। चूंकि कस्सप और उप-तिस्स नाम के अनेक भिक्षु अनेक समयों में छंका और बरमा में हो गये हैं, अतः निश्चित रूप से यह कह सकना कठिन है कि कौन से कस्सप और उपितस्स क्रमणः 'अनागतवंस' के रचयिता और अट्ठकथाकार हैं। ज्ञान की वर्तमान अवस्था में यही जानना पर्याप्त है कि डा० गायगर ने 'अनागतवंस' के रचयिता कस्सप और 'मोहविच्छेदनी' और 'विमितिच्छेदनी' नामक ग्रन्थों के रचयिता कस्मप को एक ही व्यक्ति माना है।<sup>3</sup>

## तेलकटाहगाथा<sup>४</sup>

९८ गाथाओं में लिखी हुई एक परिष्कृत, प्रौढ़ और रमणीय काव्य-रचना है। 'तेलकटाहगाथा' का अर्थ है (खौलते हुए) तेल की कढ़ाई में लिखी हुई गाथाएँ

१. हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ २२१, पद-संकेत १।

२. पृष्ठ ६१, ७२ (जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी १८८६ में प्रकाशित संस्करण)

३. पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ३६

४. ई० आर० गुणरत्न द्वारा जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी १८८४ में रोमन

(पालि क्लोक) । ये गाथाएँ बौद्ध अनुश्रुति के अनुसार कल्याणिय नामक भिक्षु के द्वारा लिखी गई थीं। अनुश्रुति है कि कल्याणी (पेगू-बरमा) के राजा तिष्य (ई० पू० ३०६-ई० पू० २०७) ने उपर्युक्त भिक्षु को अपनी रानी के साथ किसी षड्यन्त्र में सम्मिलित होने के सन्देह में बन्दी बना लिया था और खौलते हुए तेल को कढ़ाई में डाल देने की आज्ञा दी थी। १ भिक्षु निरपराध थे, किन्तु यह असह्य दृःख उन्हें सहना हो पड़ा। खौलते हुए तेल की कढ़ाई में ही उनकी मृत्यु हो गई । किन्तु मृत्यु से पूर्व उन्होंने बुद्ध-शासन का चिन्तन किया और ९८ गाथाओं को गाया। ये गाथाएँ क्या हैं, संसार की अनित्यता, जीवन की असारता और वैराग्य की महत्ता पर गम्भीर प्रवचन हैं। उपर्युक्त अनुश्रुति में सत्यांश कितना है, यह कह सकना कठिन है। हाँ, स्वयं 'तेलकटाहगाथा' में इसका कोई उल्लेख नहीं है। किन्तु 'महावंस' में इस कथा का निर्देश मिलता है।<sup>२</sup> बाद में 'रसवाहिनी' में भी इस कथा का सिविस्तर वर्णन किया गया है। <sup>3</sup> सिहली ग्रन्थ 'सद्धम्मा-लंकार' में भी इस कथा का वर्णन मिलता है। <sup>४</sup> सिंहली साहित्य में यह कथा इतनी प्रसिद्ध है कि इसकी सत्यता पर सन्देह करना कठिन हो जाता है। फिर भी 'तेलकटाहगाथा' की मार्मिक गाथाओं को पढ़ जाने के बाद और कहीं भी उनमें उपर्युक्त घटना का निर्देश न पाने पर यही लगने लगता है कि यहाँ भिक्षुकल्या-णिय ने खौलते हुए तेल वाली किसी विशेष कढ़ाई से उत्तप्त होकर ही नहीं बल्कि इस 'महामोहमय' संसार रूपी उस खौलती हुई कढ़ाई से व्यथित होकर ही अपने

अक्षरों में सम्पादित। इस ग्रन्थ का मूल पालि-सिहत हिन्दी-अनुवाद त्रिपिटकाचार्य भिक्षु धर्मरिक्षत ने किया है, जो सन् १९४८ में पुस्तकाकार रूप में महाबोधि सभा, सारनाथ से प्रकाशित हो चुका है।

१. मललसेकर : दि पालि लिटरेचर ऑव सिलोन, पृष्ठ १६२ ।

२. २२।१२-१३ (गायगर का संस्करण)

३. २।५७ (सिंहली संस्करण)

४. देखिये जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी, १८८४, पृष्ठ ४९; देखिये गायगर : पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज,पृष्ठ ४६, पद-संकेत ४ भी ।

अन्तर्मन को इन गाथाओं में प्रवाहित किया है, जिसकें विषय में महाभारतकार ने कहा है---

अस्मिन् महामोहमये कटाहे सूर्याग्निना रात्रिदिवेन्धनेन, मासर्तुं दर्वीपरिघट्टनेन भूतानि कालः पचतीति वार्ता।

'तेलकटाहगाथा' शतक-काव्य की शैली पर लिखी गई रचना है। अतः उसमें नैतिक ध्विन प्रधान है। फिर भी काव्यमयता का उसमें अभाव नहीं है। वह एक सुन्दर रचना है जो बुद्ध-धर्म के मूल सिद्धान्तों को एक भावनामय भिक्ष की पूरी तन्मयता और मार्मिकता के साथ उपस्थित करती है। ९८ गाथाएँ ९ वर्गों या भागों में विभक्त हैं, जिनके नाम हैं, (१) रतनत्तय (तीन रत्न—बुद्ध, धर्म, संघ) (२) मरणानुस्सित (मरण की अनुस्मृति) (३) अनित्यलक्खण (अनित्यता का लक्षण) (४) दुक्खलक्खण (५) अनत्ता लक्खण (अनात्म का लक्षण (६) असुभ लक्खण (७) दुच्चरित-आदीनवा (दुराचार के दुष्परिणाम (८) चतुरारक्षा (चार आरक्षाएँ) (९) पिटच्च समुप्पाद (प्रतीत्य समुत्पाद) इस विषय-सूची से यह देखा जा सकता है कि बुद्ध-धर्म के सभी महत्वपूर्ण विषय इन गाथाओं में आ गये हैं। किन्तु सब से बड़ी बात तो ग्रन्थकार की अपने विषय के साथ तल्लीनता है, जिसके दर्शन प्रत्येक गाथा में होते है। अनात्म-संज्ञा पर यह उक्ति देखिये—

पोसो यथा हि कदलीसु विनिब्मुजन्तो, सारं तदप्पमिप नोपलभेय्य कामं। खन्धेसु पञ्चसु छळायतनेसु तेसु, सुञ्जसु किञ्चिदपि नोपलभेय्य सारं॥ गाथा ६०

(जिस प्रकार केले के तने को उधेड़ते हुए मनुष्य उसमें कुछ भी सार न पाये, उसी प्रकार इन शून्य पंचस्कन्धों और छः आयतनों में भी कुछ सार नहीं है)

प्रतिकूल-मनसिकार (गीता के शब्दों में 'दु:खदोषानुदर्शनं') पर,

गंडूपमें विविधरोगनिवासभूते, काये सदा रुधिरमुत्तकरीसपुण्णे। यो एत्थ नन्दति नरो ससिगालभक्खे, कामंहि सोचिति परत्थ स बालवुद्धि ॥गाथा ६९

(जो मूर्ख आदमी फोड़े के समान, विविध बीमारियों के घर, खून, पेशाब और पाखाना से भरे हुए, गीदड़ों के भक्ष्य, इस शरीर को देखकर आनिन्दित होता है, वह अवश्य ही यहाँ से जाकर परलोक में दुःख पाता है)

उपर्युक्त गाथाएँ 'तेलकटाहगाथा' की काव्य-गत सुन्दरता का परिचय देने में अलं है। प्रथम बार पढ़ने पर ही उनमें भतृहरि के वैराग्य-सम्बन्धी पदों का सा निर्वेद प्रकाशित होने लगता है। भाषा और शैली की दृष्टि से इस तीसरी गाथा को देखिये—

सोपानमालं अमलं तिदसालयस्स संसारसागरसमुत्तरणाय सेतुं। सब्बागतीभय विवज्जितखेममग्गं, धम्मं नमस्सथ सदा मुनिना पणीतं॥

मुनि (बुद्ध) द्वारा प्रणीत उस धर्म की वन्दना करो, जो स्वर्ग की विमल मोड़ी के समान है, जो संसाररूपी सागर को तरने के लिये पुल के समान है और जो सम्पूर्ण आपित्तयों और भयों से रिहत एवं कल्याण का मार्ग है। 'मोपानमालं अमलं' एवं 'संसारसागरसमुत्तरणाय' जैसे पदों में अनुप्रास की छटा तो देखने ही योग्य है, 'सब्बागतीभयविविज्जतखेममग्गं धम्मं नमस्सथ मदा मुनिना पणीतं' तो विलकुल संस्कृत क्लोक का अंश सा ही जान पड़ता है। संस्कृत का यह बढ़ता हुआ प्रभाव 'तेलकटाहगाथा' की आपेक्षिक अर्वाचीनता का सूचक है। विटरिनत्ज ने कहा है कि यह ग्रन्थ बारहवीं शताब्दी ईसवी से पूर्व की रचना नहीं हो सकता। कम से कम ई० पू० तीसरी शताब्दी की रचना तो 'तेल कटाहगाथा' मानी ही नहीं जा सकती। फिर भी भाषा और शैली का साक्ष्य

१. हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ २२३; गायगर ने इस ग्रंथ का वास्तविक रचना-काल अज्ञात मानते हुए तेरहवीं-चौदहवीं शताब्दी की रचनाओं में इसका उल्लेख किया है। देखिये उनका पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ४६

किसी भी अवस्था में इतना दृढ़ और अन्तिम नहीं हुआ करता कि उसके आधार पर हम किसी ग्रन्थ की तिथि असंदिग्ध रूप से निर्देचत कर सकें। अतः विंटर-नित्ज द्वारा निश्चित बारहवीं शताब्दी ईसवी भी 'तेलकटाहगाथा' की प्रामाणिक रचना-तिथि नहीं मानी जा सकती। विंटरनित्ज की स्थापना केवल अनुमान पर आश्रित हैं। जब तक कोई और महत्वपूर्ण वाह्य साक्ष्य न मिले, 'तेलकटाहगाथा' के रचियता और रचना-काल का सुनिश्चित ज्ञान हमारे लिये अज्ञात ही रहेगा।

## जिनालङ्कार १

पालि काव्य-साहित्य की उसी कोटि की रचना है जिस कोटि के संस्कृत में किरातार्जुनीय और शिशुपाल-वध जैसे महाकाव्य हैं। काव्य-चमत्कार की प्रवृत्ति यहाँ बहुत अधिक उपलक्षित होती है और शैली में भी पर्याप्त कृतिमता है। 'जिनालंकार' की रचना बारहवीं शताब्दी में बुद्धरक्षित (बुद्धरिक्खित) नामक भिक्षु के द्वारा हुई। ग्रन्थ का विषय ज्ञान-प्राप्ति तक बुद्ध-जीवनी का वर्णन करना है। ग्रन्थ के अन्त में लेखक ने उसका रचना-काल बुद्ध-परिनिर्वाण से १७०० वर्ष बाद दिया है। इसका अर्थ यह है कि इसकी रचना ११५६ ई० में हुई। यह तिथि विद्वानों को मान्य है। उत्तरकालीन संस्कृत काव्यों की शैली का इस ग्रन्थ पर पर्याप्त प्रभाव पड़ा है। एक पद्य में सिर्फ 'न्' व्यंजन का ही प्रयोग किया गया है। यह प्रवृत्ति किरातार्जुनीय जैसे संस्कृत-काव्यों में भी दृष्टिगोचर होती है। इस प्रकार के चमत्कारमय प्रयत्न चाहे भाषा सम्बन्धी विद्वत्ता के परिणाम भले ही हों, किन्तु संस्कृत काव्य-विवेचकों ने उन्हें 'अधम काव्य' ही माना है। यही बात हम 'जिनालंकार की इस प्रवृत्ति के सम्बन्ध में भी कह सकते हैं। सम्पूर्ण ग्रन्थ में २५० गाथाएँ हैं। ग्रन्थ की मुख्य विशेषता उसकी कृत्रिम शैली, पौराणिक अतिरंजनामयी वर्णन-प्रणालं

१. जेम्स ग्रे द्वारा अंग्रेजी अनुवाद सिहत रोमन लिपि में सम्पादित (लन्दन १८९४)। सिहली लिपि में इस ग्रन्थ का दीपंकर और धम्मपाल का उत्कृष्ट संस्करण (गैले, १९००) उपलब्ध है।

२. पृष्ठ २७१ (ग्रे का संस्करण) ; देखिये गन्धवंस, पृष्ठ ७२ (मिनयेफ द्वारा सम्पादित); सद्धम्मसंगह ९।२१ (सद्धानन्द द्वारा सम्पादित)

एवं विद्वत्ता -प्रदर्शक प्रवृत्ति ही है। महायानी प्रभाव भी कहीं कहीं उपलक्षित है। बुद्धरक्षित ने अपने इस ग्रन्थ पर एक टीका भी लिखी थी। 'जिनालंकार' नाम का एक अन्य ग्रन्थ भी है, जिसकी रचना प्रसिद्ध अट्ठकथाकार बुद्धदत्त (चौथी शताब्दी ईसवी) ने की थी। प्रस्तुत 'जिनालंकार' से वह भिन्न है। 'गन्धवंस' के वर्णनानुसार बुद्धदत्त द्वारा लिखित 'जिनालंकार' पर बुद्धरक्षित ने एक टीका भी लिखी थी। कुछ भी हो, हमें उपर्युक्त दोनों रचनाओं को मिलाने की गलती नहीं करनी चाहिये।

#### जिनचरित<sup>२</sup>

'जिनालंकार' के समान 'जिनचरित' का भी विषय बुद्ध-जीवनी का वर्णन करता है। 'जिनालंकार' में, जैसा ऊपर कहा जा चुका है, सम्बोधि प्राप्ति तक बुद्ध-जीवनी का वर्णन किया गया है। किंतु 'जिनचरित' में भगवान् बुद्ध के उपदेश-कार्य का भी वर्णन किया गया है और उनके ४५ वर्षावासों का ब्यौरेवार वर्णन किया गया है। जहाँ तक विषय-वस्तु का सम्बन्ध है, 'जिनचरित' में कोई नवीनता नहीं है। वुद्ध-जीवन के विषय में उसने कोई नई बात हमें नहीं बताई है। उसके सारे वर्णन जातक-निदानकथा पर आधारित हैं। एक हद तक तो वह जातक निदान-कथा का छन्दोबद्ध संस्करण ही जान पड़ता है। चार्ल्स डुरोइसिल का यह कथन ठीक है कि जहाँ किव इस अन्धानुकरण से बच सका है और उसने अपनी प्रेरणा से लिखा है, वहीं उसके काब्य में कुछ रसात्मकता भी आ सकी है। यद्यपि काव्य-गुणों की दृष्टि से 'जिनचरित' की 'बुद्ध-चरित' से कोई तुलना नहीं की जा सकती, फिर भी यह कहना ठीक है कि पालि-साहित्य में 'जिनचरित' का वहीं स्थान है जो बौद्ध संस्कृत साहित्य में 'बुद्धचरित' का। 'जिनचरित' का वहीं स्थान है जो बौद्ध संस्कृत साहित्य में 'बुद्धचरित' का। 'जिनचरित' का वहीं स्थान है जो बौद्ध संस्कृत साहित्य में 'बुद्धचरित' का। 'जिन-चरित' का वहीं स्थान है जो बौद्ध संस्कृत साहित्य में 'बुद्धचरित' का। 'जिन-चरित' का वहीं स्थान है जो बौद्ध संस्कृत साहित्य में 'वुद्धचरित' का। 'जिन-चरित' का वहीं स्थान है जो बौद्ध संस्कृत साहित्य में 'वुद्धचरित' का। 'जिन-

१.पृष्ठ ६९, ७२ (मिनयेफ द्वारा सम्पादित, जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी, १८८६)

२. डबल्यू० एच० डी० राउज द्वारा जर्नल ऑव पालि टेक्स्ट सोसायटी, १९०४-०५ में अंग्रेजी अनुवाद-सहित सम्पादित । चार्ल्स डुरोइसिल द्वारा भी अंग्रेजी-अनुवाद सहित रोमन लिपि में सम्पादित, रंगून १९०६ ।

३. जिनचरित (चार्ल्स डुरोइसिल द्वारा सम्पादित) पृष्ठ १-२ (भूमिका)

चरित' पर संस्कृत काव्यों का भी कुछ प्रभाव पड़ा है। चार्ल्न डुरोयिसिल ने 'जिन-चरित' पर अरवधोष और कालिदास के प्रभाव की बात कही है। उन्होंने 'जिन-चरित' और 'महाभारत' की कुछ पंक्तियों की भी तुलना की है। यह सम्भव है कि 'जिनचरित' के रचयिता को संस्कृत काव्यों की जानकारी रही हो और उससे उन्होंने लाभ उठाया हो, किन्तु काव्य-शैली के लिए वे संस्कृत काव्यों के ऋणी नहीं कहे जा सकते। जहाँ तक 'जिनचरित' के स्रोतों का सवाल है. हमें संस्कृत काव्यों की ओर नहीं जाना चाहिए। जैसा डा० लाहा ने कहा है, जातक-साहित्य और सुत्त-निपात के नालक-सुत्त जैसे सुत्तों की गाथाएं 'जिनचरित' के लिए सर्वोत्तम नमूने हो सकते थे। इतना ही नहीं, कालिदास के पूर्ववर्ती अरविष्ण को भी इन सोतों से अपने काव्य-शैलों के निर्धारण में पर्याप्त प्रेरणा मिली होगी, ऐसा हम मान सकते हैं। 'जिनचरित' के विषय और शैली के स्रोत मूलतः पालि साहित्य में हैं, संस्कृत साहित्य में नहीं।

'सद्धम्म संगह' और 'गन्थवंस' के वर्णनों के अनुसार 'जिनचरित' के रचिता का नाम मेथंकर था। मेथंकर नाम के अनेक व्यक्ति सिंहल में हो चुके हैं। ' प्रस्तुन मेथंकर 'वनरतन मेथंकर' के नाम से प्रसिद्ध थे। उपर्युक्त स्रोतों के अनुसार वनरतन मेथंकर लंकाधिप भुवनेकबाहु प्रथम (१२७७ ई० – १२८८ ई०) के समकार्लान थे। टो० डब्ल्यू० रायम डेविड्म आर विन्टरनित्ज के ने उनके इसी काल को प्रामाणिक माना है। किन्तु गायगर का दूसरा मत है। 'गन्धवंस' में मेथंकर का उल्लेख

उदाहरणतः जिनचरित—कोयं सक्को नु खो ब्रह्मा मारो नागो ति आदिना ।
 महाभारत—कोऽयं देवोऽथवा यक्षो गन्धर्वो दा भविष्यति ।
 (वन-पर्व)

२. हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६१५

३. सद्धम्मसंगह, पृष्ठ ६३ (जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी, १८८६)

४. गन्ध वंश, पृष्ठ ६२, ७२ (जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी, १८८६)

५. देखिये जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी १९०४-०५, पृष्ठ २; विक्रम सिंहःकेटेलॉग पृष्ठ २१, ३५, ११९

६. देखिये जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी, १९०४-०५, पृष्ठ चार में डा० टी० डबल्यू० रायस डेविड्स का 'नोट ऑन मेघंकर'

७. हिस्ट्री ऑव इन्डियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ २२४

वाचिस्सर, सुमंगल और धम्मिकित्ति के बाद किया गया है। अतः गायगर न यह अनुमान लगाया है कि वे भी उपर्युक्त भिक्षुओं के समान सिहली स्थविर सारिपूत्त के जिष्य थे। 'जिनचरित' के अन्तिम पद्यों में लेखक ने कहा है कि उन्होंने इस ग्रन्थ की रचना राजा विजयबाहु द्वारा निर्मित परिवेण में की। गायगर ने इससे अनुमान किया है कि यहाँ लेखक को लंका का राजा विजयबाहु तृतीय (१२२५ ई०-१२२९ ई०) अभिप्रेत था। उन्होंने आगे यह भी अनुमान किया है कि विजय-वाह तृतीय मेधंकर का समकालीन था, क्योंकि उसी हालत में उसकी प्रशंसा का कुछ अर्थ हो सकता है। इतने अनुमानों के बाद गायगर ने यह निष्कर्ष निकाला है कि मेधंकर विजयबाहु तृतीय के समकालीन और भिक्षु सारिपुत्त के शिष्य थे। उन्होने मेधंकर और वाचिस्सर का एक ही समय माना है । ९ जहाँ इतने अनुमानों 🧳 के लिए अवकाश है वहाँ हमें यह भी आक्चर्य नहीं करना चाहिए कि डुरोइसिल ने उपर्युक्त विजयबाह को विजयबाह द्वितीय माना है जो सन् ११८६ ईसवी में गद्दी पर वैठा था और जो लंका के प्रसिद्ध राजा पराक्रमबाहु का उत्तराधिकारी था । र विजय-बाहु से तात्पर्य हम चाहे किसी विजयबाहु से लें, 'जिनचरित' के लेखक ने तो सिर्फ इतना कहा है कि विजयबाह द्वारा निर्मित परिवेग में उसने 'जिनचरित' की रचना की। अतः समकालीनता का आरोप इतना आवश्यक नहीं जान पड़ता। इसलिए 'गन्धवंस' और 'सद्धम्मसंगह' के वर्णन, जो मेधंकर को भुवनेकबाहु प्रथम (१२७७ ई०--१२८८ ई०) के समकालीन बतलाने के पक्षपाती है, 'जिनचरित' के वर्णन के विरोधी नहीं कहे जा सकते । अतः मेधंकर को भुवनेकबाहु प्रथम (१२७७ ई० --१२८८ ई०) का ही समकालीन मानना अधिक युक्तियुक्त जान पड़ता है। पज्जमधु<sup>3</sup>

१०४ गाथाओं में शतक ढंग की रचना है। वृद्ध-स्तुति इसका विषय है। प्रथम ६९ गाथाओं में वृद्ध की सुन्दरता का वर्णन है, शेप में उनके ज्ञान की प्रशंसा है। शैठी कृत्रिम और काव्योचित रसात्मकता से रहित है। कम से कम अपने नाम (पज्जमधु-पद्ममथु) को वह सार्थक नहीं करती। संस्कृत का बढ़ता हुआ प्रभाव भी

१. पालिलेंग्वेज एंड लिटरेचर, पृष्ठ ४२ ।

२. जिनचरित (दुरोइसिल का संस्करण, रंगून १९०६) पृष्ठ ३ (भूमिका)

३. गुणरत्न द्वारा जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी १८८७ पृष्ठ १-१६ में सम्पा-दित; देवमित्त द्वारा भी सम्पादित, कोलम्बो १८८७ ।

उसका एक विशेष लक्षण है। 'पञ्जमधु' बुद्धिप्य (बुद्धिप्रिय) नामक स्थिवर की रचना है, जो स्थिवर वैदेह (वेदेह थेर) के समकालीन सिंहली भिक्षु थे। 'पञ्जमधु' की १०३ वीं गाथा में किव-भिक्षु ने अपना परिचय देते हुए अपने को आनन्द का शिष्य' बताया है। अजनन्द स्थिवर वैदेह स्थिवर के गुरु थे। अतः वैदेह स्थिवर के साथ बुद्धिप्य का समकालिक होना निश्चित है। इसलिए इनका काल भी वैदेह स्थिवर के साथ ते रहवीं शताब्दी ही होना चाहिए, यह निश्चित है। सम्भवतः यही 'बुद्धिप्य' 'रूपसिद्धि' व्याकरण के रचियता भी है। उस रचना के अन्त में उन्होंने अपना नाम बुद्धिप्य 'दीपंकर' बताया है और अपने को आनन्द स्थिवर का शिष्य कहा है। अतः दोनों का एक व्यक्ति होना असम्भव नहीं है।

#### सद्धम्मोपायन इ

६२९ गाथाओं में सद्धम्म के उपाय अथवा वुद्ध-धर्म के नैतिक मार्ग का वर्णन है। विषय नवीन न होते हुए भी शैली में पर्याप्त ओज और मौलिकता है। ग्रन्थ को दो मुस्य भागों में बाँटा जा सकता है, (१) दुराचार के दुष्पिरणाम (२) सदाचार की प्रशंसा या उसके सुपरिणाम। इसके साथ साथ वृद्ध-धर्म के प्रायः सभी मौलिक सिद्धान्तों का समावेश इस ग्रन्थ के अन्दर हो गया है, जिसे अत्यन्त प्रभावशाली और मननशील ढंग से किव ने उपस्थित किया है। पाप-दुष्पिरणाम, पुण्य-फल, दान-प्रशंसा, शील-प्रशंसा, अ-प्रमाद आदि के काव्यमय वर्णन काफी अच्छे हुए हैं। पद्यबद्ध होते हुए भी 'सद्धम्मोपायन' के विवेचन इस विषय-सम्बन्धी गद्य-ग्रन्थों से अच्छी तरह मिलाये जा सकते हैं। उनको काव्य-मय रूप देने में और साथ ही

१. आनन्दरञ्जा रतनादिमहायितन्दा निच्चप्पबुद्धं पदुमिप्पय सेवि नंगी । बुद्ध-प्पियेन घनबुद्धगुणिपयेन थेरालिना रिजतपुर्जमघुं पिवन्तु ।।

२. मिलाइये गायगरः पालिलिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ४४, ५१, विटरिनरित्दाः हिस्ट्री आँव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ २२३; गुणरत्न ने बुद्धिप्रय का काल सन् ११०० ई० के लगभग बताया है। देखिये जर्नल आँव पालिटैक्स्ट सोसायटी, १८८७, पृष्ठ १।

३. ई० मॉरिस द्वारा जर्नल ऑव पालिटैक्स्ट सोसायटी, १८८७, पृष्ठ ३५-९८ में सम्पादित ।

उनका विवासत्मक अंश अक्षुण्य रखने में कवि को पर्याप्त सफलता मिली है। ग्रन्थ के अर्ति में किव ने अपना नाम ब्रह्मचारी सोमिपिय बताया है 'नामतो वुद्धसोमस्स पियस ब्रह्मचारिनो'। इनके विषय में अधिक कुछ ज्ञान हमें नहीं है, किन्तु यह निश्चित है कि ये सिंहली भिक्षु थे ैर इनका काल भी बारहवीं-तेरहवीं शताब्दी के आसपास ही होना चाहिए।

## पञ्चगत्िदीपन

११४ गाथाओं में उन पाँच गतियों या योनियों का वर्णन है जिन्हें प्राणी अपने भले या बुरे कायिक, दाचिक और मानसिक कर्मों के कारण प्राप्त करते है. यथा नरक-योनि, पशु-योनि भूत-प्रेतादिकी योनि, मनुष्य-योनि और देव-योनि । वर्णन अत्यन्त सरल और स्वामःविक एवं प्रसादगुणनय होते हुए भी यह रचना अत्यन्त साधारण कोटि की ही मानी जायगी। स्वर्ग-नरक के वर्णन काव्य के अच्छे विषय बनाये ही नहीं जा सकते, उनमें नैतिक तत्त्व चाहे जितना भी गहरा हो। वास्तव में युद्ध ने भी स्वर्ग के प्रलोभन या नरक के भयके कारण अपने नातिवाद का उपदेश नहीं दिया था। उनके नैतिक आदर्शवाद की यही तो एक विशेषता थी। वहाँ विश्वि का मार्ग अपने आप में एक आचरणीय वस्तु थी। ब्रह्मचर्य का क्या उद्देश्य होना चाहिए, इसे शास्ता ने अनेक बार स्पष्ट कर **दिया था ।** किन्तु लोक-धर्म इसे कब मुनता हं ? वहाँ तो भय या पारितोषिक का प्रलोभन होना ही चाहिए। फलतः अशोक को ही हम अपनी जनता को स्वर्ग-प्राप्ति के उद्देश्य से झभ-कर्म करने के लिए प्रेरणा करते हुए देखते हैं । यह नितान्त स्वाभाविक भी है। बद्ध-मन्तव्य इससे बहुत अधिक ऊँचा था। उसे लोक-धर्म की भूमि पर ला कर अर्थात् लोक-विश्वासों का उसमें समावेश कर, उसके नैतिक तत्त्व की व्याख्या का प्रारम्भ हन स्वयं सुत्त-पिटक के कुछ अंशों में ही देखते हैं। बाद में कुछ जातकों और पेंतवत्यु जैसे ग्रन्थों में तो वह वहुत ही स्फुट हो गया है। महायान-परम्परा में जिस विस्तार के साथ स्वर्ग-नरक के वर्णन मिलते हैं, वह तो निश्चय ही एक आश्चर्य की वस्तु है। निश्चय ही इस प्रकार के बौद्ध-वर्णनों में चाहे वे स्थविरवादियों के हों, चाहे अन्य संप्रदायों के, पूराणों (वि-

लियोन फियर द्वारा जर्नल ऑव पालिटैक्स्ट सोसायटी, १८८४, पृष्ठ १५२-६१ में सम्पादित ।

शेषतः ब्रह्माण्ड, मार्कडेय, पद्मपुराण आदि) के इस विषयक वर्णनों से कुछ भी विशेषता नहीं है। किसी युग में जब मनुष्य अधिक विश्वास करने की क्षमता रखता हो इन सब का चाहे भले ही उपयोग रहा हो, किन्तु आज तो ये सभी मननशील व्यक्तियों के लिए विरितिकर हो चुके हैं, इसमें सन्देह नहीं। स्वभावतः 'पंचगितदीपन' भी इसका अपवाद नहीं। प्रारंभ में ही कम से कम आठ प्रकार के नरकों का वर्णन किया गया है, यथा संजीव, कालसूत्र (कालसुत्त) संघात, रारव, (रोख्व) महा रौरव (महारोख्व) तप, महातप और अवीचि। इनकी यातनाओं का वर्णन तो निश्चय ही रोमांचकारी है। केवल महत्वपूर्ण भाग वह है जहाँ नाना-प्रकार के पाप-कमों के परिणामस्वरूप वहाँ जाना दिखलाया गया है। इसके अलावा इस ग्रन्थ में अन्य कुछ ज्ञातव्य नहीं है। तुलनात्मक पौराणिक तत्व के विद्यार्थी के लिए 'पंचगित-दीपन' में प्रभूत सामग्री मिल सकती है, इसमें सन्देह नहीं। इसके रचियता या उसके काल के संबंध में कुछ ज्ञात नहीं है।

## लोकपदीपसार या लोकदीपसारी

इस ग्रन्थ की विषय-वस्तु 'पञ्चगितदीपन' के समान ही है। 'शासनवंस' के वर्णनानुसार यह चौदहवीं शताब्दी के बर्मी भिक्षु मेथंकर की रचना है, जिन्होंने अध्ययनार्थ सिंहल में प्रवास किया थारे। पाँच प्रकार की योनियों का वर्णन करने के अतिरिक्त यहां आख्यानों के द्वारा उनमें निहित नैतिक उप-देशों को समभाया भी गया है। 'महावंस' से इस ग्रन्थ में काफी सामग्री ली गई है। अन्य कुछ काव्यगत विशेषता इस ग्रन्थ की नहीं है।

### पालि आख्यानः रसवाहिनी<sup>३</sup>

उत्तरकालीन पालि-साहित्य में गद्य-पद्य मिश्रित कुछ आख्यानों की भी रचना

१. देखिये मेबिल बोड:पालि लिटरेचर ऑव बरमा, पुष्ठ ३५ ।

२. मेबिल बोड:पालि लिटरेचर ऑव बरमा, पुष्ठ ३५।

३. सिंहली लिपि में सरणितस्स द्वारा दो भागों में सम्पादित, कोलम्बो १९०१ एवं १८९९; उसी लिपि में सिंहली व्याख्या सिंहत देवरिक्खत द्वारा सम्पादित, कोलम्बो १९१७ ।

हुई । नैतिक व्वनि की प्रवानता के अतिरिक्त इन सब की एक बड़ी विशे-षता यह है कि इन्होंने जातक, अर्थकथाओं और कुछ अंश तक 'महावंशं आदि से पर्याप्त सामग्री ली है। पालि आख्यानों में 'रसवाहिनीं' का नाम अधिक प्रसिद्ध है। मौलिक रूप में यह सिंहली भाषा की रचना थी। महा-विहारवासी रट्ठपाल (राष्ट्रपाल) नामक स्थविर ने इसका प्रथम पालि रूपा-न्तर किया । बाद में प्रसिद्ध सिंहली भिक्ष वैदेह स्थविर (वेदेह थेर) ने इसकी शद्ध कर इसे नवीन रूप प्रदान किया । अतः 'रसवाहिनी' का कर्तृत्व वैदेह स्थविर के नाम के साथ ही संबद्ध हो गया है। वैदेह स्थविर का काल निश्चित रूप से तेरहवीं शताब्दी ही माना जाता है १, यद्यपि कुछ विद्वान् उसे चौदहवीं शताब्दी मानने के भी पक्षपाती हैं र । संभवतः तेरहवीं शताब्दी के अंतिम और चादहवीं शताब्दी के मध्य भाग में वे जीवित थे। वैदेह स्थविर का जन्म विप्रग्राम (विष्पगाम) के एक ब्राह्मण-वंश में हुआ था। बाद में उन्होंने वौद्ध-धर्म में प्रविष्ट होकर प्रव्रज्या ले ली थी। उनके गुरु प्रसिद्ध सिंहली भिक्ष आनन्द स्थविर थे, 'जो अरण्यायतन' (अरञ्ञायतन-अरण्यवासी) भी कहलाते थे । वैदेह स्थविर ने भी स्वयं अपने को 'वनवासी' संप्रदाय का अनुयायी बतलाया है <sup>3</sup>। इन्हीं की रचना 'समन्तकटवण्णना' ४नामक कविता भी है जिसमें वृद्ध के जीवन और विशेषतः उसके तीन बार लंका-गमन तथा उनके चरण (श्रीपद) चिन्ह द्वारा अंकित समन्त-कूट पर्वत का भी वर्णन है । इस ग्रन्थ में ७९६ पालि वृत्त हैं। किन्तू इनकी अधिक प्रसिद्ध रचना 'रसवाहिनी' ही है। 'रसवाहिनी' १०३ आस्यानों का संग्रह है। इनमें प्रथम ४० के देश और परिस्थिति का चित्रण भारत (जम्बद्धीप) में और शेष ६३ का लंका में किया गया है। कहानियाँ प्रायः गद्य में ही हैं, किन्त्र बीच-बीच में कहीं कहीं गाथात्मक अंश का भी छिटका दिखाई देता है। भाषा की दृष्टि से यह उतनी सफल रचना नहीं

१. गायगरःपालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ४३ पद-संकेत २; विटरिनत्ताः हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर-जिल्द दूसरी, पृष्ठ २२४ ।

२. देखिये विमलाचरण लाहा : हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६२५

३. मललसेकर : दि पालि लिटरेचर ऑव सिलोन, पृष्ठ २१० ।

४. सिंहली अनुवाद सिंहत सिंहली लिपि में धम्मानन्द और ज्ञाणिस्सर (ज्ञानेश्वर) द्वारा सम्पादित, कोलम्बो, १८९० ।

कही जा सकती । किन्तु आख्यानात्मक कला के पर्याप्त दर्शन इस मृन्दर रचना में होते हैं। नैतिक उपदेश की प्रधानता होते हुए भी अनेक कहानियाँ कलात्मक दृष्टि से भी बहुत महत्वपूर्ण हुई है । कृतज्ञ पशु और अकृतज्ञ मन्ष्य की कहानी तो निश्चय ही विश्व-साहित्य की एक संपत्ति है। जातक, अपदान, पालि अटठकथाएँ और महावंश की पृष्ठभूमि में लिखा हुआ यह ग्रन्थ निश्चय ही भारतीय आख्यान-साहित्य का एक महत्वपूर्ण रतन है। कुछ कहानियों के देशकाल को भारत और कुछ को लंका में रखकर, सिहली और पालि दोनों भाषाओं में विरचित यह ग्रन्थ उक्त दोनों देशों की अभिन्न सांस्कृतिक और धार्मिक एकता को एक सुन्दर कलात्मक रूप में उपस्थित करता है। खेद है कि इस ग्रन्थ का अभी कोई नागरी-संस्करण या हिन्दी अनुवाद प्रकाशित नहीं हुआ । दोनों देशों के सांस्कृतिक संबंध और विशेषतः भारतीय साहित्य के सिंहली साहित्य पर प्रभाव के अध्ययन के लिए इस ग्रन्थ का पारायण अत्यंत आवश्यक है। वृद्ध-पूजा का तत्व इस ग्रन्थ की कुछ कहानियों में घ्वनित होता है, जो इस संबंधी महायानी प्रवृत्ति या भारतीय भिनतवाद के प्रभाव का सूचक हो सकता है। 'रसवाहिनों' की एक 'रसवाहिनोगण्ठि' नामक पालि-टीका भी लिखी गई। सिंहली भाषा में इसका शब्दशः अनुवाद भी मिलता है । उस भाषा में इस विषय-संवंधी अन्य भी प्रभृत साहित्य है।

#### बुद्धालङ्कार

१५ वीं शताब्दी के आवा (बरमा)–िनवासी शीलवंस (सीलवंस) नामक भिक्षु की रचना ह<sup>9</sup> । यह पद्यबद्ध है । निदान-कथा की सुमेध-कथा पर यह आधारित है । अन्य कुछ ध्यान देने योग्य विशेषता इसमें नहीं है ।

#### सहस्सवत्थुप्पकरगा

इस ग्रन्थ में एक हजार कहानियों का संग्रह हैं। संभवतः 'रसवाहिनी' का यही आधार थारे। कम में कम इन दोनों का संबंध तो स्पष्ट ही है। बरमा में ही इस ग्रन्थ का लंका में प्रचलन हुआ। किन्तु संभवतः यह मौलिक रूप में लंका में ही लिखा गया था। इस ग्रन्थ की 'सहस्सवत्थट्ठकथा' नामक

२. मेबिल बोड : दि पालि लिटरेचर ऑव बरमा, पृष्ठ ४३

२. मललसेकर : दि पालि लिटरेचर ऑव सिलोन, पृष्ठ १२९

एक टीका भी थी जिसका उल्लेख कई बार महावंश-टीका (ग्यारहवीं-तेरहवीं शताब्दियों के बीच रचित) में किया गया है।

#### राजाधिराजविलासिनी

१८ वीं शतार्व्दा के बरमी राजा वोदोपया (बुद्धप्रिय) की प्रार्थना पर लिखा गया एक गद्य-प्रन्थ है। इसकी कहानियों का आधार प्रधानतः जातक ही है, यद्यपि अट्ठकथा तथा वंश-साहित्य से भी लेखक ने पर्याप्त सामग्री ली है। संस्कृत के व्याकरण और ज्योतिष शास्त्र से भी लेखक का पर्याप्त परिचय था, यह भी उसके विद्वत्तामय वर्णनों से विदित होना है ।

उपर्युक्त ग्रन्थों के अतिरिक्त कुछ अल्प महत्व के भी ग्रन्थ कथा-साहित्य पर इस उत्तरकालीन युग में लिखे गये। इनकी प्रेरणा का मुख्य आधार जातक ही रहा. यह तो निश्चित ही है। इस प्रकार पन्द्रंहवीं शताब्दी में आवा (बरमा) निवासी रट्ठसार ने कुछ जातकों का पद्मबद्ध अनुवाद किया । तिपिटकालंकार ने १६ वीं शताब्दी में वेस्सन्तर जातक का पद्मबद्ध अनुवाद किया । अठारहवीं शताब्दी में 'मालालंकारवत्यु' नामक वृद्ध-जीवनी भी किसी बरमी भिक्षु ने लिखीं । जातक-अट्ठकथा और वंश-साहित्य के बाद इस दिशा में मौलिक कुछ नहीं किया गया, यह हम इस सब कथा-साहित्य के पर्यवेक्षण स्वरूप कह सकते हूं।

#### पालि का व्याकरण-साहित्य:उसके तीन सम्प्रदाय

पालि-साहित्य के इतिहास में व्याकरण का विकास बहुत बाद में चलकर हुआ। बुद्धदत्त,बुद्धघोप और धम्मपाल के समय तक अर्थात् पाँचवी शताब्दी ईमर्वा तक हमें किमी पालि व्याकरण या व्याकरणकार का पता नहीं चलता।

१. मेबिल बोड : दि पालि लिटरेचर ऑव बरमा, पृष्ठ ७८

२.-३. मेबिल बोड : दि पालि लिटरेचर ऑव बरमा, पृष्ठ ४३-५३

४. इस ग्रन्थ का विशप विग्रंडेट ने अंग्रेजी अनुवाद भी किया है। देखिये सेकेडबुक्स ऑव दि ईस्ट, जिल्द ११, पृष्ठ ३२ (भूमिका) में डा० रायस डेविड्स द्वारा प्रदत्त सूचना।

जहाँ तक ज्ञात हुआ है आचार्य बुद्धघोष ने भी अपनी व्याख्याओं में किसी प्राचीन पालि ब्याकरण का आश्रयन लेकर पणिनीय अब्टाध्यायी का ही लिया है। 'विमुद्धि-मग्ग' में उनके द्वारा की हुई 'इन्द्रिय' शब्द की व्याख्या इसका सर्वोत्तमः उदाहरण है। 'विसुद्धि-मग्ग' के मोलहवें परिच्छेद 'इन्द्रियसच्च निद्देसो' (इन्द्रियः और सत्य का निर्देश) में आता है "को पन नेमं इन्द्रियट्ठो नामाति ? इन्द-लिंगट्ठो इन्द्रियट्ठो, इन्ददेसितट्ठो इन्द्रियट्ठो, इन्दिदिट्ठट्ठो इन्द्रियट्ठो, इन्द-मिट्ठट्ठो इन्द्रियट्ठो, इन्दजुट्ठट्ठो इन्द्रियट्ठो<sup>। १</sup>। निश्चय ही यहां पाणिनीय अष्टाध्यायी व्याकरण का यह मूत्र प्रतिध्वनित है "इन्द्रियं इन्द्रलिंगं, इन्द्रदृष्टं, इन्द्रजुष्टं, इन्द्रदत्तम्, इतिवा" (५। २। ९३) । इसी प्रकार पाणिनीय सूत्र ३।३।१३१ मुत्तनिपान की अट्ठकथा<sup>२</sup> में प्रतिध्वनित हुआ है।दोनों निरुक्तियाँ आपम में गव्दशः इतनी मिलती हैं कि आचार्य बृद्धशेष ने पाणिनीय व्याकरण का आश्रय लिया है, इस निष्कर्ष का प्रतिवाद नहीं किया जा सकता<sup>3</sup>। इसी प्रकार पाणिनि ने 'आपिन् ' शब्द का प्रयोग 'प्राप्ति' के अर्थ में किया है । आचार्य बुद्ध-घोष ने इस विषय में भी उनका अनुसरण कर इस शब्द का उसी अर्थ में प्रयोग 'समन्तपासादिका' (विनय-पिटक की अट्ठकथा) में अनेक बार किया हैं है। यहां हमारा यह कहना है कि यह प्रयोग पाणिनीय व्याकरण के प्रभाव-स्वरूप उत्तना नहीं भी माना जा सकता, क्योंकि पालि-त्रिपिटक के स्वयं 'स्रोत आपत्ति शब्द में यह प्रयोग रक्वा हुआ है। यह संभव है कि पालि और संस्कृत

१. विसुद्धिमगा १६।४ (धर्मानन्द कोसम्बी द्वारा सम्पादित देव नागरी संस्करण)

२. जिल्दपहली, पृष्ठ २३ (पालि टैक्स्ट सोसायटी का संस्करण); इसी प्रकार विसुद्धिमग्ग ७।५८ (कोसम्बी जी का संस्करण) में "वण्णागमो वण्णविपरि-ययो" अक्षरशः 'काशिका'का उद्धरण है, जिसे बुद्धघोष ने प्राचीन संस्कृत-व्याकरण की परम्परा से लिया है।

३. इस मत की स्थापना बड़ी योग्यता के साथ डा० विमलाचरण लाहा ने की है। देखिये उनका 'दि लाइफ एंड वर्क ऑव बुद्धघोष', पृष्ठ १०४-१०५; हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६३२-३३; मिलाइये जर्नल ऑफ पालि टैक्स्ट सोसायटी, १९०६-०७, पृष्ठ १७२-७३।

४. 'दि लाइफ एंड वर्क ऑव बुद्धघोष', पृष्ठ १०५; हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६३३ ।

का विकास समकालिक होने के कारण पाणिनीय व्याकरण में कुछ ऐसे प्रयोग भी दृष्टिगोचर होते हों जो उस समय की साहित्यिक भाषा (संस्कृत) और लोक भाषा (पालि) में समान रूप से प्रतिष्ठित हों । अतः बुद्धघोष ने ऐसे प्रयोगों को पाणिनीय व्याकरण से न लेकर संभावतः पालि-त्रिपिटक से ही लिया होगा, ऐसा मानना भी अधिक समीचीन जान पडता है <sup>९</sup>। यहां तक भी कहा जा सकता है कि उनकी अनेक निरुक्तियां भी त्रिपिटक और विशे-पतः अभिधम्म-पिटक के एतत्संबंधी विशाल भांडार पर ही आश्रित है । यद्यपि बद्धघोष सेपहले पारिभाषिक अर्थों में पालि में व्याकरण या निरुक्ति-गास्त्र (पालि-निरुत्ति—पालि त्रिपिटक के शब्दों की व्याकरण-सम्मत व्याख्या) न भी रहा हो, किन्तू त्रिपिटक के शब्दों की व्याख्या (वेय्याकरण) के लिए कुछ नियम तो अवश्य ही रहे होंगे । सुत्त-पिटक के प्राचीनतम अंशों में भी · 'ब्राह्मण' 'श्रमण' 'भिक्ष' 'तथागत' आदि शब्दों की जो निरुक्तियां और व्यृत्पत्ति-लब्ध अर्थ किये गये है उनसे यह बात आसानी से समफ में आ सकती है। धम्मपद में महाप्राज्ञ भिक्ष के लिए यह आवश्यक माना गया है कि वह 'निरुक्ति और पदों का जाता' हो और 'अक्षरों के सन्निपात' अर्थात् शब्द-योजना मे परिचित हो<sup>२</sup> । इससे भी यहीं प्रकट होता है कि शब्दों की निरुवित और <sub>व्याकरण संबंधी साधारण नियमों की कोई परम्परा पालि-साहित्य के</sub> प्राचीनतम युग में भी रही अवश्य होगी । संभवतः इसी परम्परा का प्रवर्तन हमें नेत्तिपकरण और पेटकोपदेस में मिलता है । फिर भी वौद्ध अनुश्रुति का . यह सामान्य विश्वास कि भगवान् बुद्ध के प्रधान शिष्य महाकच्चान (महा-कात्यायन) ने भी एक पालि व्याकरण की रचना की थी, तत्संबंधी साहित्य के अभाव में ठीक नहीं माना जा सकता । इसी प्रकार बोधिसत्त और सब्ब-गुणाकार नामक दो प्राचीन व्याकरण भी, जिनका नाम बौद्ध परम्परा में सुना जाता है, आज उपलब्ध नहीं हैं। आज जो व्याकरण-साहित्य पालि का हमें उप-

१. यह इससे भी प्रकट होता है कि बृद्धघोष ने शब्द-निरुक्ति करने वाले त्रिपिटक के अंशों, विशेषतः अभिधम्म-पिटक, को 'वेय्याकरण' कहा है। देखिये "सकलं अभिधम्म-पिटकंतं वेय्याकरणं ति वेदितब्वं" सुमंगलविलासिनी, भाग प्रथम, पृष्ठ २४ (पालि टैक्सट्स सोसायटी का संस्करण)

२. धम्मपद २४।१९

लब्ध है, तीन शाखाओं या संप्रदायों में विभक्त है (१) कच्चान-व्याकरण और उसका उपकारी व्याकरण-साहित्य (२) मोगगल्लान-व्याकरण और उसका उपकारी व्याकरण-साहित्य (३) अग्गवंसकृत सह्नीति और उसका उपकारी व्याकरण-साहित्य । लंका और बरमा में ही इस प्रभूत पालि व्याकरण-मंबंधी साहित्य का प्रणयन सातवीं शताब्दी के बाद से हुआ है । अब हम उपर्युक्त तीनों संप्रदायों की परम्परा का अलग अलग विवेचन करेंगे ।

### कच्चान-व्याकरण् श्रौर उसका उपकारी साहित्य

'कच्चान-व्याकरण' (या कच्चायन-व्याकरण-कात्यायन--व्याकरण) पालि साहित्य का प्राचीनतम व्याकरण है। इसका दूसरा नाम 'कच्चायन'गन्ध' (कान्या-यन-ग्रन्थ )भी है। इस व्याकरण के रचयिता का बुढ़ के प्रधान शिष्य महा कच्चान (महाकात्यायन) से कोई सम्बन्ध नहीं, इसे वौद्ध विद्वान् भी स्वीकार करते हैं। <sup>२</sup> इसी प्रकार पाणिनीय ब्याकरण के वार्तिककार कात्यायन (तृतीय शता-ब्दी ईसवीं) से भीये भिन्न हैं, ऐसाभी निश्चयपूर्वक कहा जा सकता है। नेत्तिपक-रण और पेटकोपदेस के रचयिता कच्चान से भी व्याकरणकार कच्चान भिन्न हैं। व्याकरणकार कच्चान यदि बुद्धघोष के पूर्वगामी होते तो यह असम्भव था कि कच्चान-व्याकरण जैसे प्रामाणिक पालि-व्याकरण का वे अपनी व्याख्याओं में कहीं भी उद्धरण नहीं देते। इस निषेधात्मक साध्य के अलावा अन्य स्पष्ट साध्य भी कच्चान-व्याकरण के बुद्धघोष के काल से उत्तरकालीन होने के दिये जा सकते हैं। कच्चान ने अपने व्याकरण में सर्व वर्मा के कातन्त्र व्याकरण का अनुगमन किया है। उन्होंने स्पष्टतापूर्वक पाणिनि व्याकरण का उसकी काशिका-वृत्ति के साथ अनुसरण किया है । काशिका-वृत्ति की रचना का समय सातवीं शताब्दी है । अतः यह निश्चित है कि कच्चान-व्याकरण भी मातवीं शताब्दी के पूर्व का नहीं हो सकता। स्वयं कच्चान-व्याकरण में ही उसके संस्कृत सम्बन्धी ऋण को स्वीकार किया गया है । इस प्रकार सुत्र १।१।८ में कहा गया है 'परसमञ्जापयोगें। इसकी व्याख्या करते हुए उसकी वृत्ति (वृत्ति) में कहा गया है 'याच पन सक्कतगन्धेसु समञ्जा। . . . आदि'। इन 'संस्कृत ग्रंथों '(सक्कत गन्धेम्) जैसा हम अभी

१. डा॰ सतोशचन्द्र विद्याभूषण द्वारा सम्पादित एवं अनुवादित, कलकत्ता १८९१; डा॰ मेसन ने भी इस ग्रन्थ का सम्पादन किया है।

२. सुभूति : नाममाला, पृष्ठ ६ (भूमिका)

कह चुके हैं कातन्त्र-व्याकरण और काशिका वृत्ति (सातवीं शताब्दी) प्रधान हैं । अतः कच्चान व्याकरण का काल सातवीं शताब्दी के बाद का ही है। कच्चान-व्या-करण में ६७५ सूत्र हैं। इस व्याकरण के अलावा कच्चान 'महानिरुत्ति गन्ध' (महा-निरुक्ति ग्रन्थ) और 'चुल्ल निरुत्ति गन्ध (संक्षिप्त निरुक्ति -ग्रन्थ) नामक दो व्याकरण-ग्रन्थों के भी ये रचयिता बताये जाते हैं। कच्चान-व्याकरण का सहा-यक माहित्य काल-कमानुसार इस प्रकार है (१) कच्चान-व्याकरण का सबसे प्राचीन और महत्वपूर्ण भाष्य 'न्यास' है। इसी का दूसरा नाम 'मुखमत्तदीपनी' २ भी है। यह आचार्य विमलवृद्धि की रचना है, जिनका काल ग्यारहवीं शताब्दी से पहले और कच्चान-व्याकरण की रचना (सातवीं शताब्दी) के बाद था। (२) 'न्यास'की टीका-स्वरूप'न्यास-प्रदीप'बारहवीं शताब्दीकेअन्तिम भागमें लिखा ग<mark>या</mark> । इसके रचियता 'छपद' नामक आचार्य थे। यह बरमी भिक्षु थे, किन्तु इनकी शिक्षा लंका में हुई थी। यह सिंहली भिक्षु सारिपुत्त के शिष्योंमें सेथे। 'न्यास' पर अन्य माहित्य भी उत्तर कालीन शताब्दियों में बहुत लिखा जाता रहा<sup>3</sup>। छपद ने कच्चान-व्याकरण साहित्य को एक ग्रन्थ और भी दिया। (३) सुत्त-निद्देस--छपद-कृत कच्चान-व्याकरण की टीका-स्वरूप यह ग्रन्थ लिखा गया है। इसका निस्चित रचना काल ११८१ ई० (बुद्धाब्द १७१५) हं । (४) स्थविर संघ-रिक्वन (संघरिक्षत) द्वारारचित 'सम्बन्ध-चिन्ता' । यह ग्रन्थ कच्चान-व्याकरण के आधार पर पालि शब्द-योजना या शब्द-संबंधका विवेचन करता है । स्थविर संघ-रिक्वत सिंहली भिक्षु सारिपुत्त के शिष्यों में से थे, अतः निश्चित रूप से इनका काल १२वींशताब्दी का अंतिम भाग ही हैं। इस प्रकार ये छपद के समकालिक

१. गन्धवंस, पृष्ठ ५९ (मिनयेफ द्वारा जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी में सम्पादित) सुभूति ने इन ग्रन्थों को यमक की रचना बताया है । देखिये उनकी नाममाला, पृष्ठ २८ (भूमिका)

२. गन्धवंस, पृष्ठ ६०; सुभूति : नाममाला, पृष्ठ ९ (भूमिका)

३. सत्रहवीं शताब्दी के मध्य में बर्मी भिक्षु दाठानाग द्वारा रचित 'निरुत्तसार-मंजूसा' नामक 'न्यास' की टीका प्रसिद्ध है। देखिये मेबिल बोड : दि पालि लिटरेचर ऑव बरमा, पृष्ठ ५५; सुभूति : नाममाला, पृष्ठ १० (भूमिका)

४. सुभूति : नाममाला, पृष्ठ १५; मेबिल बोड : पालि लिटरेचर ऑफ बरमा, पृष्ठ १७

हो थे । इन्होंने विनय-साहित्य पर भो 'खुद्दक-मिक्खा' (क्षुद्रक-शिक्षा-रचयिता भिलु धर्मश्री-धम्मसिरि) के टीका स्वरूप 'ल्हकसिक्खा-टीका' लिखी थी। 'संबंध-चिन्ता' पर एक टीका भी पाई जाती है, किन्तु उसके लेखक के नाम और काल का पता नहीं है। (५) स्थविर सद्धर्मश्री (मद्धम्मसिरि) विर-चित 'सहत्थभेदचिता' (शब्दार्थभेदचिन्ता) । यह ग्रन्थ वरमा में १२ वीं अताब्दी के अंतिम भाग में लिखा गया। इस पर भी एक अज्ञात लेखक की टोका मिलती हैं। (६) स्थविर वृद्धप्रिय दीपंकर विरचित 'रूप-निद्धि' या 'पद-रूप-निद्धि' । स्थाविर वृद्धप्रिय दीपंकर ने इस ग्रन्थ के अन्त में अपना परिचय देते हुए अपने को सारिपुत्त (मिहली भिक्षु) का शिष्य कहा था । 'पज्जमय' के भी यही रचयिता हैं। इनका काल इस प्रकार तेरहवी जनाब्दी का अंतिम भाग ही हैं। यह प्रन्थ सात भागों में विभक्त है और कुछ अल्प परिवर्तनों के साथ कच्चान-व्याकरण का ही रूपान्तर मात्र है । 'रूप-सिद्धि' पर भी एक टीका लिखी गई और सिहली भाषा ने उसका रूपान्तर भी किया ाया । (७) वालावतार-व्याकरण-यह व्याकरण विशेषतः बरमा और स्याम में बड़ा लोकप्रिय हैं। लंका में इसके कई संस्करण निकले हैं। यह भी कच्चान ब्याकरण के आधार पर ही लिखा गया है। यह ग्रन्थ 'धम्मिकिन्ति' (धमे कीर्ति) की रचना मानी जाती है। यह बम्मिकिन (धर्मकीर्ति) डा० गायगर के मतान्सार 'नद्धम्म संगह' के रचियता 'धम्मिकत्ति महासामि' (धर्मकीित महास्वामी) ही है, जिनका जीवन-काल चौदहवी शताब्दी का उत्तर भाग है । गन्थवंस के वर्णनानुसार यह वाचिस्सर (वागीश्वर) की रचना है<sup>३</sup>। वाचि-स्सर सिंहली भिक्षु सान्प्रित के विष्यों में से थे। उनका जीवन-काल निव्चित रूप से बारहवीं शताब्दी का उत्तर भाग और तेरहवीं शताब्दी का प्रारंभिक भाग है। इस प्रकार उनकी रचना मानने पर 'बालावतार' का रचना-काल पी

१. विशेषतः श्री धर्माराम द्वारा सम्पादित, पिलयगोड, १९०२; वालावतार, टीका-सिहत, सुमंगल महास्थिवर द्वारा सम्पादित, कोलम्बो १८९३; देखिये सुभूति : नाममाला, पृष्ठ २४ (भूमिका)

२. पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ४५, ५१।

<sup>.</sup>३. पृष्ठ ६२, ७१ (जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी १८८६ में सम्पादित संस्करण)

उमी ममय का मानना पड़ेगा । 'बालावतार' व्याकरण पर लिखी हुई एक टीका भी मिलती है, किन्तु उसके लेखक का नाम और काल आदि सब अज्ञात है। (८) बरमी भिक्षु कण्टकिखपनागित या क्रेवल नागित विरिचत 'मद्दमारत्थजालिनी' नामक कच्चान व्याकरण की टीका १३५६ ई० १९००) में लिखी गई । (९) 'कच्चायन-भेद' नामक कच्चान-व्याकरण की टीका जिसकी रचना चौदहवीं शताब्दी के उत्तर भाग में स्थविर महायास ने की । इन्हीं स्थिवर की एक और व्याकरण संबंधी रचना 'कच्चायन-सार' है । १ 'गंबवम' के वर्णनानुसार 'कच्चायन-भेद' और 'कच्चायन-सार' दोनों धम्मा-नन्द नामक भिक्षुकी रचनाएँ हँ<sup>२</sup>। 'कच्चायन-भेद' और 'कच्चायन-सार पर टोकाएँ भी लिखी गई। 'कच्चायन-भेद' की दो टीकाएँ अति प्रसिद्ध हैं, (१) सारत्थविकासिनी' जिसकी रचना १६०८ ई० (बुद्धाव्द २१५२) ले लगभग 'अरियालंकार' नामक बरमी भिक्षु ने की, (२) कच्चायनभेद-महाटीका , जिसके रचियता उत्तम सिक्क्व (उत्तम शिक्ष) माने जाते हैं, जिनके काल का कुछ निश्चित पता नहीं है। 'कच्चायन-सार' पर स्वयं इसके रचयिता महायास ने एक टीका लिर्खा थी । गायगर के मतानुसार यह 'कच्चायनसार-पुराणटीका' थी<sup>3</sup> जो आज उपलब्ध है । सिंहली विद्वान् सुभूति ने इसे किसी अज्ञात लेखक की रचना माना है। दें 'कच्चायन-सार' की एक और टीका 'कच्चायनसार-अभिनवटीका' या 'सम्मोहविनासिनी' वर्मी भिक्षु सद्धम्मविलास के द्वारा लिखी गई। (१०) पन्द्रहवीं शताब्दी के मध्य भाग में कच्चान-व्याकरण पर 'सद्द्रिबन्दु'. (ज्ञव्द-विन्दु) नामक उपकारी ग्रन्थ वरमा में लिखा गया । 'सासनवंस' के वर्णनात्मार अरिमद्दन (अरिमर्दन—बरमा) का राजा क्यच्वा इसका रचयिता था । म्भृति ने इस ग्रन्थ का निश्चित रचना-काल १४८१ ई० (बुद्धाब्द २०२५)

१. सुभूति : नाममाला, पृष्ठ ८३; मेबिल बोड : हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर इन बरमा, पृष्ठ ३६।

२. पृष्ठ ७४ (जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी १८८६ में सम्पादित संस्करण)

३. पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ५२।

४. नाममाला, पृष्ठ ८४-८५ (भूमिका)

५. पृष्ठ ७६ (पालि टैक्स्ट सोसायटी का मेबिल बोड द्वारा सम्पादित संस्करण)

बताया है । 'सद्दिबन्दु' पर 'लीनत्यसूदनी' नामक टीका आणविलास (ज्ञान-विलास) नामक भिक्षु द्वारा १६ वीं शताव्दी के अन्तिम भाग में लिखी गई । (११) सोलहवीं शताब्दी के मध्यभाग में 'वालप्पबोधन' (बालप्रवोधन) नामक व्याकरण लिखा गया । इसके रचयिता का ठीक नाम पता नहीं है । (१२) 'अभिनवचुल्लनिरुत्ति' नामक व्याकरण में, जिसके रचयिता या रचना-काल के विषय में कुछ निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता, कच्चान व्याकरण के नियमों के अपवादों का विवरण है । (१३) सत्रहवीं शताब्दी के आदि भाग में वरमी भिक्षु महाविजितावी ने 'कच्चायनवण्णना' नामक व्याकरण-ग्रन्थ की रचना की । कच्चान-व्याकरण के सन्धिकप्प (सन्धि-कल्प) का यह विवेचन हैं। 'कच्चान-वण्णना' नामक एक प्राचीन ग्रन्थ भी है, जिससे इस अर्वाचीन रचना को भिन्न ही समभना चाहिए रे। महाविजितावी ने 'वाचकोपदेस' नामक एक और व्याकरण-ग्रन्थ की रचना की है जिसमें उन्होंने व्याकरण-शास्त्र का नैय्यायिक दृष्टि से विवेचन किया है । (१४) धातुमंजूसा—–कच्चान-व्याकरण के अनुसार धातुओं की सूची इस प्रत्थ में संगृहीत की गई है । इस प्रन्थ के अन्त में लेखक ने अपना नाम स्थविर सीलवंस (शीलवंश) बताया है। यह एक पद्य-बद्ध रचना है। सुभूति ने कहा है कि वोपदेव के कवि-कल्पद्रम से इस ग्रन्थ में काफी सहायता ली गई है<sup>3</sup>। फ्रंक ने पाणिनीय धातुपाठ का भी इस ग्रन्त पर पर्याप्त प्रभाव दिखाया है। ४

# मोग्गल्लान-व्याकरण श्रौर उसका उपकार साहित्य

कच्चान-व्याकरण के समान मोग्गल्लान या मोग्गल्लायन व्याकरण पर भी प्रभूत सहायक साहित्य की रचना हुई है। सर्व-प्रथम 'मोग्गल्लान-

१. नाममाला, पृष्ठ ९१-९२ (भूमिका)

२. सुभूति : नाममाला, पृष्ठ २३ (भूमिका)

३. देखिये नाममाला, पृष्ठ ९५ ।

४. देखिये गायगर : पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ५६ 🚦

पालि-व्याकरण की दृष्टि से कच्चान और कच्चायन, मोगगल्लान और मोगग-ल्लायन, इन शब्दों के ये दोनों रूप ही शुद्ध हैं।

ञ्याकरण' को ही छेते हैं। इस व्याकरण का छंका और वरमा में बड़ा आदर है। पालि-व्याकरणों में निश्चय हो इसका एक ऊंचा स्थान है। कच्चान-व्याकरण के समान प्राचीन न होने पर भी यह उससे अधिक पूर्ण है और भाषा-उपादानों को इसने अधिक विस्तृत रूप से संकलित और व्यवस्थित किया है। जैसा भिक्ष जगदीश काश्यप ने कहा है "पालि व्याकरणों में मोगगल्लान-व्याकरण' पूर्णता तथा गंभीरता में श्रेष्ठ है"। मोगगन्लान-व्याकरण में ८१७ सूत्र हैं, जिनमें सूत्र-पाठ, धातु-पाठ, गण-पाठ, ण्वादि-पाठ आदि सभी व्याकरण के विषयों का सर्वागपूर्ण विवेचन किया गया है। मोग्गल्लान-व्याकरण की विषय वस्तु को समभने के लिए भिक्ष जगदीश काश्यप कृत 'महापालि व्याकरण' द्रष्टव्य है। यह स्वयं हिन्दी में पालि-व्याकरण पर प्रथम और अपनी श्रेणी का उच्चकोटि की रचना है, एवं मोग्गल्लान-व्याकरण पर आवारित है । मोग्गल्लान-व्याकरण का दूसरा नाम 'मागधसद्दलक्वण' भी है। ग्रन्थ के आदि में ही व्याकरणकार ने कहा है "सिद्धमिद्धगुणं साधु नमस्सित्वा तथागतं। सवम्मसंघं भासिस्मं मागघं सद्दलक्खणं ॥'' पाणिनि, कातंत्र-च्याकरम और प्राचीन पालि-व्याकरणों का आधार लेने के अतिरिक्त मोग्गल्लान-व्याकरण पर चन्द्रगोमिन् के व्याकरण का भी पर्याप्त प्रभाव उपलक्षित होता है। मोग्ग-ल्लान-व्याकरण लिखने के अतिरिक्त मोग्गल्लान महाथेर ने उमकी वृत्ति (वृत्ति) भी लिखी और फिर उस वृत्ति पर 'पञ्चिका' नामक पांडिन्यपुर्ण टीका भी । 'मोग्गल्लान-पञ्चिका' अभी तक अनुपलब्य थी । किन्तु जैसा भिक्ष जगदीश काश्यप ने हमें सूचना दी है "परमपूज्य विद्वद्वर श्री धर्मा-नन्द नायक महास्यविर को ताल-पत्र पर लिखी 'पञ्चिका' की एक पूरानी पूस्तक लंका के किसी विहार में मिल गई। उन्होंने उमे संपादित कर विद्या-लंकार परिवेण, लंका से प्रकाशित करवाया है।"२ निश्चय ही मोगगव्लान-व्याकरण और मोगगल्लान-पञ्चिका पालि-व्याकरण का शास्त्रीय अध्ययन करने के लिए आज भी बड़े आवश्यक ग्रन्थ हैं । मोग्गल्लान-व्याकरण की वृत्ति (वृत्ति) के अन्त में व्याकरणकार ने अपना परिचय दिया है, जिस्ने हमें मालूम होता है कि मोग्गल्लानमहाथेर अनुराधपुर (लंका) के बुपाराम

१. पालि महाव्याकरण, पृष्ठ पचास (वस्तुकथा)

२. पालि महाव्याकरण, पृष्ठ इक्यावन (वस्तुकथा)

नामक विहार में निवास करते थे और उन्होंने अपने व्याकरण की रचना परक्कमभुज (पराक्रमबाह) के शासन-काल में की थी। विद्वानों का अनु-मान है कि इन परक्कमभुज से तात्पर्य पराक्रमबाहु प्रथम (११५३-११८६ ई०) से है, जिनके शासन-काल में लंका में पालि-साहित्य की वडी समृद्धि हुई। अतः मोग्गल्लान महाथेर का काल वारहवीं शताब्दी का अंतिम भाग ही मानना चाहिए <sup>१</sup>। मोग्गल्लान-व्याकरण के आधार पर बाद में चलकर अन्य व्याकरण-साहित्य की रचना हुई, जिसके अन्तर्गत मुख्य ग्रन्थ ये है । (१) 'पद-साधन' जिसकी रचना मोग्गल्लान के शिष्य पियदस्सी ने की । पियदस्सी मोग्गल्लान के समकालिक ही थे। 'पद-साधन' एक प्रकार ने मोग्ग-ल्लान व्याकरण का ही संक्षिप्त रूप है। प्रसिद्ध सिंहली विद्वान् के जॉयसा का कथन है कि पियदस्सी के 'पद-साधन' का मोग्गल्लान-व्याकरण के साथ वहीं संबंध है जो बालावतार का कच्चान-व्याकरण के साथर। १४७२ ई० में तित्थगाम (लंका) निवासी स्थविर श्री राहुल ने, जिनकी उपाधि 'वाचिस्मर' (वागीश्वर थी) 'पद-साधन' पर 'पद-साधन-टीका' या बुद्धिप्पसादिनी' नामकी टीका लिखी । (२) वनरतन भेधंकर-विरचिन 'पयोग-सिद्धि' (प्रयोग-सिद्धि) । मोग्गल्लान व्याकरण-संप्रदाय पर लिखा गया यह मंभवतः सर्वोत्तम ग्रन्थ है। डे जॉयसा ने मोग्गल्लान-व्याकरण के साथ इसका वही संबंध दिखाया है जो 'रूपसिद्धि' का 'कच्चान-व्याकरण' के साथ<sup>3</sup> । वनरतन मेधंकर पराक्रम-वाहु के पुत्र भुवनेकबाहु तृतीय के समकालिक थे। अतः उनका जीवन-काल १३०० ईसवी के लगभग है<sup>४</sup>। हाँ, यहाँ यह ध्यान अवश्य रखना चाहिए कि व्याकरणकार मेधंकर इसी नाम के जिनचरित के रचयिता और लोकप्प-दीपसार के कवि, इन दोनों व्यक्तियों से भिन्न हैं। (३) मोग्गल्लान-पञ्चिका-पदीप'---'मोग्गल्लान-पञ्चिका' की व्यास्या है । 'पदसाधन-टीका' के लेखक स्थविर राहुल 'वाचिस्सर' ही 'मोग्गल्लान-पञ्चिका-पदीप' के लेखक हूं । 'गन्ध-

मोगाल्लान-व्याकरण का देविमत्त द्वारा सम्पादित सिंहली संस्करण, कोलम्बो,
 १८९०, प्रसिद्ध है। अन्य भी बरमी और सिंहली संस्करण उपलब्ध हैं।

२. केटेलाग, पृष्ठ २५।

३. केटेलाग, पुष्ठ २६।

४. पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ५४।

वंस<sup>'९</sup> के वर्णनानुसार 'वाचिस्सर' ने 'मोग्गल्लान-व्याकरण' पर एक टीका लिखी थी। डा० गायगर ने इन 'वाचिस्सर' को उसी नामके सिंहली भिक्ष सारिपुत्त के शिष्य (१२ वीं शताब्दी का उत्तर भाग) न मानकर 'मोग्गल्लान-पंचिकापदीप के लेखक इन स्थविर राहुल को ही माना है, जिनकी भी उपाधि 'वाचिस्सर' (वागीश्वर) थी<sup>२</sup>। डे जॉयसा के मतानुसार 'मोग्गल्लान-पञ्चिका-पदीप' व्याकरण-शास्त्र पर एक अत्यंत गंभीर और पांडित्यपूर्ण रचना है। 3 इसमें भाषा संबंधी बहुत मुल्यवान सामग्री संकलित की गई है। अनेक प्राचीन संस्कृत और पालि-व्याकरणों के भी उद्धरण दिये गये हैं। इसकी रचना-तिथि १४५७ ई० है<sup>४</sup> । जैसा पहले कहा जा चुका है, आचार्य श्री धम्माराम नायक महाथेर ने १८९६ ई० में सिहली लिपि में इस ग्रन्थ का सम्पादन किया, जो विद्यालंकार परिवेग, लंका, से उसी साल प्रकाशित भी हुआ। (४) धातुपाठ ---मोग्गल्लान-व्याकरण के अनुसार धातुओं की सूची है। कच्चान-व्याकरण की 'धातु-मंजूसा' की अपेक्षा यह ग्रन्थ अधिक संक्षिप्त है। उसकी तरह पद्मवद्ध न होकर यह गद्य में है। संभवतः काल-क्रम में यह उससे प्राचीन है, क्योंकि 'धातु-मंजूसा' में इसी का आश्रय लिया गया है । धातुपाठ के रचियता के नाम या काल के विषय में अभी कुछ ज्ञात नहीं हो सका है।

# सद्दनीति श्रीर उसका उपकारी साहित्य

पालि-व्याकरण का तीसरा प्रमुख सम्प्रदाय 'सद्दनीति' का है । यह बरमा में रचित पालि व्याकरण है । बरमा में भी सिंहल की ही तरह पालि व्याकरण

१. पृष्ठ ६२, ७१।

२. पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ५३।

३. केटेलाग, पुष्ठ २४, मिलाइये सुभूति : नाममाला, पुष्ठ ३४।

४. गायगर : पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ५४।

५. देखिये भिक्षु जगदीश काश्यपः पालि महाव्याकरण, पृष्ठ ३६७-४१२ (मोग्ग-ल्लान-धातुपाठो)

६. गायगर : पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ५६ ।

७. हेमर स्मिथ ने तीन भागों में इस ग्रन्थ का सम्पादन किया है, देखिये गायगर : पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ५४, पद-संकेत ६; लाहा : हिस्ट्री ऑव पालि लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६३६, पद-संकेत १।

के अध्ययन की महती परम्परा चली, जिसके पूर्ण विकास को हम 'सद्दनीति' में देखते हैं। कहा जाता है कि बरमा के व्याकरण-ज्ञान की प्रशंसा जब सिंहल में पहुँची तो वहाँ से कुछ भिक्ष वरमा में आये और सहनीति-व्याकरण को देख कर उन्हें स्वीकार करना पड़ा कि निश्चय ही इसके समान विद्वत्तापूर्ण रचना उनके यहाँ कोई नहीं है। इसकी रचना ११५४ ई० में हुई। इसके रचयिता बरमी भिक्षु अग्गवंस थे जो 'अग्गपंडित तृतीय' भी कहलाते थे। 'अग्ग पंडित द्वितीय' उनके चाचा थे, जो 'अग्ग पंडित प्रथम' के शिष्य थे। अग्गवंस बरमी राजा नरपितसिथु (११६७-१२०२) के गुरु थे। अग्गवंस-कृत 'सद्दर्गाति' एक प्रकार से कच्चान-व्याकरण पर ही आधारित है। २ मोग्गल्लान-व्याकरण तो सम्भवतः उसके बाद की ही रचना है। संस्कृत व्याकरणों का भी अग्गवंस ने प्रयोप्त आश्रय लिया है। उन्होंने अपने ग्रन्थ के अन्त में स्वयं कहा है कि पूर्व आचार्यों (आचरिया) और त्रिपिटक-साहित्य से आश्रम लेकर उन्होंने 'सद-नीति' की रचना की हैं। निश्चय ही 'सद्दनीति' एक पांडित्यपूर्ण व्याकरण है। इस ग्रन्थ में सत्ताईस अध्याय हूँ । प्रथम १८ अध्याय 'महा सद्दर्नीति' और शेष ९ अध्याय 'चूल सद्दनीति' कहलाते हैं । 'पद-माला' 'धातुमाला' और 'सुन-माला' इन ३ भागों में सम्पूर्ण सहनीति-व्याकरण विभक्त है।

'घात्वत्य दीपनीं नाम की पद्मबद्ध घातु-सूची में सद्दनीति-व्याकरण के अनु-सार घातुओं का संकलन किया गया है। कच्चान-व्याकरण की घातुसूची 'घातु-मंजूसी' और मीग्गल्लान-व्याकरण की घातुसूची 'घानुपाठ' के समान इसमें भी पाणिनीय घातुपाठ का पर्याप्त आधार लिया गया है। यह हिंगुलवल जिनरतन नामक बर्मी भिक्षु की रचना बताई जाती है, जिनके काल का ठीक पता नहीं है। इसके अतिरिक्त 'सद्दनीति' पर और कोई ब्रिशेष साहित्य नहीं है। बरमा में यह ग्रन्थ आज भी शास्त्र की तरह पूजित है।

#### अन्य पालि-व्याकरण

उपर्युक्त तीन सम्प्रदायों के व्याकरण-साहित्य के अतिरिक्त अन्य भी बहुत व्याकरण-माहित्य उपलब्ध है, जो यद्यपि इनमें से किसी विशिष्ट सम्प्रदाय में नहीं

१. मोबिल बोड : पालि लिटरेचर ऑव बरमा, पृष्ठ १६।

२. यह फ्रेंक का मत है जिसे गायगर ने पालि लिटरेचर एंड लेंग्वेज, पृष्ठ ५५ में उद्धृत किया है।

रक्ता जा सकता, किन्तु जो पालि व्याकरण के पूर्ण शास्त्रीय अध्ययन की दृष्टि में महत्वपूर्ण हैं। यह साहित्य भी परिमाण में इतना अधिक है कि इसकी पूरी सूची तो आचार्य सुभूतिकृत 'नाममाला' या डेजॉयसां के 'केटेलंग' में ही देखी जा सकती है। यहाँ हम केवल कुछ महत्वपूर्ण ग्रन्थों का ही उल्लेख करेंगे।

- (१) वरमी भिक्षु सामगेर धम्मदस्सी-कृत 'वच्चवाचक' । चौदहवीं ज्ञताब्दी के अन्तिम भाग की रचना है । इसकी टीका १७६८ ई० में बरमी भिक्षु सद्धम्म-नन्दी ने की ।
- (२) मंगलकृत 'गन्धट्ठि', जिसका विषय उपसर्गों का विवेचन करना है । यह चौदहवीं शताब्दी की रचना है ।<sup>২</sup>
- (३) अरियवंस-कृत 'गन्धाभरण'। यह भी उपसर्गों का विवेचनपरक ग्रन्थ है। इसकी रचना १४३६ ई० में हुई।  $^3$
- (४) विमत्त्यत्थप्पकरण—२७ श्लोकों की यह पुस्तिका विभिक्तियों के प्रयोगों का विवेचन करती है। सुभूति के मतानुसार इसकी रचना बरमी राजा क्यच्वा की पुत्री ने १४८१ ई० में की। ४ इस पर बाद में 'विमत्त्यत्थ-टीका' या 'विमत्त्यत्थदीपनी' के नाम मे एक टीका लिखी गई। सम्भवतः ये दो अलग अलग टीकाएँ भी हों। एक और टीका 'विभित्तिकथावण्णना' के नाम से भी इस रचना पर लिखी गई।
- (५) 'संवण्णनानयदीपना'—इस ग्रन्थ की रचना जम्बुधज (जम्बुध्वज) के द्वारा १६५१ ई० में की गई। इसी लेखक के दो अन्य ग्रन्थ 'निरुक्ति संगह' और 'सर्वज्ञन्यायदीपनी' भी प्रसिद्ध है। ५ ♦
  - (६) सद्दुत्ति (शब्दवृत्ति) जिसकी रचना चौदहवीं शताब्दी के सद्धम-

१. मोबिल बोड : पालि लिटरेचर ऑव बरमा, पृष्ठ २२ ।

२. मोबिल बोड : पालि लिटरेचर ऑव बरमा, पृष्ठ २६ ।

३. मोबिल बोड : पालि लिटरेचर ऑव बरमा, पृष्ठ ४३।

४. देखिये गायगर : पालि लिटरेचर ऐंड लेंग्वेज, पृष्ठ ५७ ।

५. मोबिल बोड : पालि लिटरेचर ऑव बरमा, पुष्ठ ५५।

गृरु नामक बरमी भिक्षु ने की<sup>9</sup> । डे जॉयसा ने इस ग्रन्थ का रचना-काल १६५६ ई० माना है ।<sup>२</sup>

- (৬) कारकपुष्फ मंजरी—पालि शब्द-योजना पर लिखित यह रचना केंडी (लंका) के अंतरगमबंडार राजगुरु नामक लेखक की है। वहाँ के राजा कीर्ति श्री राजसिंह के शासन -काल (१७४७-८०) में यह रचना लिखी गई। 3
  - (८) सुधीरमुखमंडन—यह रचना पालि-समास पर है। <sup>४</sup> इसके भी लेखक 'कारकपुष्फमंजरी' के समान ही है।
- (९) नयलक्खणविभावनी—वरमी भिक्षु विचित्ताचार (विचित्राचार) ने १८वीं शताब्दी के उत्तर भाग में इस ग्रन्थ की रचना की। (१०-१२) सद्दिन्दु (नारदथेर), सद्दक्लिका, सद्दिनिच्छय आदि अनेक ग्रन्थ पालि-व्याकरण पर लिखे गये हैं, जिनका पूरा विवरण यहाँ नहीं दिया जा सकता।

लंका और वरमा में छठी या सातवीं शताब्दी से लेकर ठीक उन्नीसवीं शताब्दी तक पालि-व्याकरण सम्बन्धी जो गहरी तत्परता और उसके परिणामस्वरूप उत्पन्न महान् ग्रन्थ-राशि हम देखते हैं, जिसका किंचित् दिग्दर्शन ऊपर किया जा सका है, उसका वास्तिविक महत्त्वाकंन क्या है ? निश्चय ही पालि-व्याकरण का अध्ययन इन देशों में उस समय किया गया जब पालि जीवित भाषा नहीं रही थी। अतः पिटक और अनुपिटक साहित्य एवं संस्कृत-व्याकरण, यही इनके प्रधान आधार रहे। स्वभावतः हो उनमें वह भाषावैज्ञानिक तत्त्व नहीं मिल सकता, जो आधुनिक भाषा-विज्ञान के विद्यार्थी को तृष्त कर सके। किन्तु 'न्यास', 'रूप-काण्यप सिद्धिं, 'सद्नीति' और 'वालावतार' जैसे व्याकरण पांडित्य की दृष्टि से किसी भी साहित्य के व्याकरणों से टक्कर ले सकते हैं। निश्चिय ही जैसा भिक्षु जगदीश काश्यप ने कहा है, मोगगल्लान की गिनती पाणिनि, चान्द्र, कात्यायन आदि महान्

१. मोबिल बोड : पालि लिटरेचर ऑव बरमा, पृष्ठ २९ ।

२. केटेलाग, पृष्ठ २७ ।

३. जॉयसा : केटेलांग, पृष्ठ २४ ।

४. जॉयसा : केटेलाग, पृष्ठ २८ ।

५. जॉयसा : केटेलाग, पृष्ठ २५; देखिये गायगर : पालि लिटरेचर ऐंड लेंग्देज, पृष्ठ ५८ भी ।

वैय्याकरणों में करनी होगी। भारतीय मूल स्रोत से इतने अलग रह कर भी इन बरमी और सिंहली आचार्यों ने संस्कृत के समकालिक पालि-भाषा का कितना मुन्दर और मनोयोगपूर्वक अध्ययन किया है, इसे देख कर आश्चर्यान्वित रह जाना पड़ता है। सांस्कृतिक एकता की इससे अधिक गहरी बुनियाद कभी डाली गई हो, इसका इतिहास साक्ष्य नहीं देता। यह एकता राजाओं के दरबारों में न डाली जाकर भिक्षु-परिवेणों में डाली गई। इसीलिये वह इतनी स्थायी भी हुई है। एक ही ग्रन्थ (मोग्गल्लानपि चका-पदीप) का अंशतः पालि और अंशतः सिंहली में लिखा जाना, भारत और सिंहल के उस गौरवमय सम्बन्ध का सूचक है, जिसकी नींव बौद्ध धर्म ने डाली थी और जिसे उसके साहित्य ने दृढ़ किया है। भारत और स्वयं मध्य-मंडल (शास्ता की विचरण-भूमि!) में ही पालि-अध्ययन के प्रति गहरी उदासीनता को देख कर इन दूरस्थित बौद्ध वन्धुओं के प्रति श्रद्धा से मस्तक भुक जाता है। कारण, इन्होंने ही धम्म की ज्योति को प्रकाशित रक्खा है, इन्होंने ही ज्ञान के दीपक को हम तक पहुँचाया है। उनका पालि-व्याकरण'-सम्बन्धी प्रभत कार्य तो इसका एक बाह्य साक्ष्य मात्र है।

### पालि कोश: अभिधानपदीपिका एवं एकक्खर कोस

पालि-साहित्य में केवल दो प्रसिद्ध कोश हैं, मोग्गल्लान-कृत 'अभिधानप्प-दोपिका'<sup>ब</sup> और वरमी भिक्षु सद्धम्मकित्ति ( सद्धर्मकीर्ति )-कृत 'एकक्खर-

१. पालि महाव्याकरण, पृष्ठ पचास (वस्तुकथा)

२. वस्तुतः हमसे अधिक पालि-भाषा और उसके व्याकरण का अध्ययन तो उन पाश्चात्य विद्वानों ने ही किया है जो बौद्ध धर्म से प्रभावित हुए हैं। उनके इस संबंधी कार्य और उनकी व्याकरण-संबंधी रचनाओं के परिचय के लिए देखिये गायगर: पालि लिटरेचर ऐंड लेंग्वेज, पृष्ठ ५९-६०; लाहा: हिस्ट्री आंव पालि लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६३८-६४०; लाहा ने पाश्चात्य विद्वानों के साथ साथ, भारतीय विद्वानों के भी इस संबंधी कार्य का विवरण दिया है। बाद का प्रकाशन होने के कारण, खेद है, 'पालि महाव्याकरण' (भिक्षु जगदीश काश्यप कृत) का उल्लेख यहां नहीं किया जा सका। पालि व्याकरण साहित्य पर भिक्षु जी की यह हिन्दी को महत्त्वपूर्ण देन है।

३. सुभूति द्वारा सिंहली लिपि में संपादित, कोलम्बो १८८३; नागरी लिपि में

कोस'। भे 'अभिधानप्पदीपिका' (अभिधानप्रदीपिका ) तीन भागों या कांडों में विभक्त है (१) सग्गकंड (स्वर्ग-कांड) जिसमें देवता. वुद्ध, शाक्यमुनि, देव-योनि, इन्द्र, निर्वाण आदि के पर्यायवाची गब्दों का संकलन है। (२) भूकंड (भू-काण्ड) जिसमें पृथ्वी आदि सम्बन्धी शब्दों के पर्यायवाची शब्दों का संकलन है। (३) सामञ्जा कण्ड (श्रामण्य-काण्ड) जिसमें प्रव्रज्या सम्बन्धी और सौन्दर्य, उत्तम जैसे शब्दों के पर्यायवाची शब्दों का संकलन है। वास्तव में यह कोश पर्यायवाची शब्दों का संकलन ही है। वरमा और सिहल में इस ग्रन्थ का बड़ा आदर है । इस ग्रन्थ की रचना संस्कृत के अमर-कोश के आधार पर हुई हैं,<sup>२</sup> इसे प्रायः सभी विद्वान् आज स्वीकार करते हैं। जैसा अभी कहा जा चुका है, अभिधानप्पदीपिका मोग्गल्लान थेर की रचना है। यह स्थविर लंकानिवासी भिक्षु थे । अभिधानप्पदीपिका में इन्होंने कहा है कि लंकाधिपति 'परक्कम-भुज नामक भूपाल' के शासन-काल में इन्होंने इस ग्रन्थ की रचना की।<sup>3</sup> वहीं इन्होंने अपना निवास-स्थान 'महाजेतवन' नामक विहार बताया है 🎖 जो आज पोलोन्नस्वा नामक नगर में स्थित है । जिस 'परक्कमभूज नामक भूपाल' के शासन-काल में मोग्गल्लान स्थविर ने 'अभिधानप्पदीपिका' की रचना की वह विद्वानों के निश्चित मतानुसार पराक्रमवाहु प्रथम ही है, जिसका ज्ञासन-काल ११५३-११८६ है और जिसके समय में पालि के टीका-साहिय की अद्भुत समृद्धि हुई। अतः मोग्गल्लान थेर का भी यही समय है। 'अभिधानप्पदीपिका' के लेखक मोग्गल्लान थेर को उसी नाम के और प्रायः उसी

मुनि जिनविजय द्वारा संपादित, गुजरात पुरातत्व मन्दिर, अहमदाबाद सं० १९८० वि०।

मुनि जिनविजय द्वारा संपादित उपर्युक्त 'अभिधानप्पदीपिका' के संस्करण
 में ही 'एकक्खर कोस' भी सम्मिलित है, अभिधानप्पदीपिका पृष्ठ १५७-१७०।

२. मललसेकर : दि पालि लिटरेचर ऑव सिलोन, पृष्ठ १८८-१८९ ।

परक्कमभुजो नाम भूपालो गुणभूसणो । लंकायमासि तेजस्सीजयो केसरि-विक्कमो । पृष्ठ १५६ (मुनि जिनविजय द्वारा संपादित नागरी-संस्करण)

४. महाजेतवनास्यम्हि वहारे साधुसम्मते सरोगाम समूहिम्ह वसता सन्तवृत्तिना ॥ सद्धम्मिट्ठितकामेन मोग्गलानेन घीमता । थेरेन रचिता एसा अभिधान-ष्पदीपिका ॥ पृष्ठ १५६ (उपर्युक्त संस्करण)

समय के वैयाकरण मोग्गल्लान से भिन्न समभना चाहिये। वैयाकरण मोग्गल्लान, जँमा हम पहले देख चुके हैं, अनुराधपुर के थूपाराम नामक विहार में रहते थे, जब कि कोशकार मोग्गल्लान ने अपना निवास-स्थान पुलिखपुर या पोलोन्नरुवा का जेतवन-विहार वतलाया है। 'गन्धवंस' में कोशकार मोग्गल्लान को 'नव मोग्गल्लान' कहा गया है शौर वह निश्चयतः वैयाकरण मोग्गल्लान से उनकी भिन्नता दिखाने के लिये ही। चौदहवीं शताब्दी के मध्य भाग में 'अभिधानप्पदीपिका' पर एक टीका भी लिखी गई। 'एकक्खरकोस' बरमी भिक्षु सद्धम्मिकित्ति (सद्धर्म-कीित्त) की रचना है। १४६५ ई० में इस कोश की रचना की गई। यह कोश एकाक्षरात्मक शब्दों की पद्धबद्ध सूची है। संस्कृत भाषा के एकाक्षरी कोश का का यह पालि रूपान्तर मात्र ही कहा जा सकता है। इसके अन्त में आता है—इति सद्धम्मिकित्त नाम महाथेरेन सक्कतभासातो परिवत्तेत्वा विरचितं एकक्खरकोमं नाम सद्द्पकरणं परिसमत्तं'' (सद्धर्मकीित नामक महास्थिवर द्वारा संस्कृत भाषा से रूपान्तरित कर के विरचित 'एकाक्षरकोश' नामक शब्द-प्रकरण समाप्त )।

# छन्दः शास्त्रः वृत्तोदय श्रादि

पालि में छन्दः शास्त्र पर 'वृत्तोदय' (वृत्तोदय) नामक एक मात्र प्रसिद्ध ग्रन्थ हैं। 'छन्दोविचिन' 'कविसारपकरण' 'कविसार टीका निस्सय' नामक अल्प प्रसिद्धि के एक-आध ग्रन्थ और भी हैं। 'वृत्तोदय' की रचना, सिंहली भिक्षु सारिपुत्त के शिष्य, खुद्दक सिक्खा-टीका और कच्चान-व्याकरण पर 'सम्बन्ध-चिन्ता' के लेखक (जिनका निर्देश पहले हो चुका है) स्थविर मंघरिक्खित हैं, जिनका काल १२वी शताब्दी का उत्तर भाग हैं। 'वृत्तोदय' पर 'वचनत्थजोतिका' नाम की एक टीका भी लिखी गई।

# काव्य-शास्त्र—सुबोधालङ्कार

पालि काव्य-शास्त्र पर 'सुबोधालंकार' एक मात्र रचना है । इसके रचयिता उपर्युक्त स्थविर संघरक्खित ही है ।

# पालि का अभिलेख-साहित्य

पालि का सब से बड़ा गौरव बुद्ध-वचनों के बाद उसका अभिलेख-साहित्य

१. पृष्ठ ६२ ।

है । भारतीय साहित्य और इतिहास की ही नहीं, विश्व-संस्कृति के इतिहास की भी वह मुल्यवान् सम्पत्ति है। मात्रा में स्वाभाविक रूप से अल्प होते हुए भी यह साहित्य अपनी उदात्त और गम्भीर वाणी, स्वाभाविक और सरल शैली, एवं जीवन के गम्भीरतम पहलुओं और अनुभवों पर निष्ठित होने के कारण उसी महत्ता को लिये हए है, जिसे हम उपनिषत्कालीन ऋषियों की वाणी, बद्ध-वचनों, मध्यकालीन सन्तों के उद्गारों या आधुनिक काल में महात्मा गाँधी की सहज, आत्म-निःमृत वाणी से सम्बन्धित करने हैं। पालि का अभिलेख-साहित्य ई० प० तीसरी शताब्दी से पन्द्रहवीं शताब्दी ईसवी तक मिलता है। अशोक के शिलालेख उसकी उपरली काल-सीमा और बरमा के राजा धम्मचेति के प्रसिद्ध कल्याणी-अभिलेख उसकी निचली काल-सीमा निश्चित करते हैं। इन काल-कोटियों से वेष्टित प्रमिद्ध पालि अभिलेख-साहित्य यह है, अशोक के शिलालेख, साँची और भारहत के अभिलेख सारनाथ के कनिष्क कालीन अभिलेख, मौंगन (बरमा) के दो स्पर्णपत्र-लेख, बोबोगी पेगोडा (बरमा) के खंडित शिलालेख, प्रोम (बरमा) के बीस स्वर्णपत्र-लेख, पेगन के १४४२ ई० के अभिलेख, कल्याणी-अभि-लेख । इनमें अशोक के शिलालेख सब के सिरमौर है और काल-कम में भी वे सर्व-प्रथम आते है।

### अशोक के शिलालेख

अशोक के शिलालेख उत्तर में हिमालय से दक्षिण में मैसूर तक और पूर्व में उड़ीसा में पिच्छिम में काठियावाड़ तक पहाड़ी चट्टानों और पत्थर के विशाल स्तम्भों पर उत्कीर्ण मिलते हैं। इन शिलालेखों का प्रधानतः तीन दृष्टियों से वड़ा महत्त्व हैं। (१) इन शिलालेखों में अशोक ने अपने शब्दों में अपनी जीवनी का वर्णत किया है। जीवनी किमी स्थूल अर्थ में नहीं। अशोक ने यहाँ अपने आन्तरिक जीवन के परिवर्तन का, अहिंसा के अपने प्रयोगों का, जीवन के अपने गम्भीरतम अनुभवों का. सादी से सादी भाषा में. बड़ी स्पष्टता और सच्चाई के साथ, वर्णन किया है। (२) अशोक-कालीन इतिहास को जानने के लिये ये शिलालेख प्रकाशगृह हैं। पालि-साहित्य के अन्य वर्णनों की अपेक्षा इन शिलालेखों का साक्ष्य इतिहास-लेखको को सदा अधिक मान्य रहा है। निश्चय ही ये शिलालेख स्वतः प्रमाण-सिद्ध हैं और इन्ही के आधार पर अशोककालीन इतिहास का निर्माण किया गया है। (३) अशोक के शिलालेखों से पालि भाषा के स्वरूप और उसके

साहित्य के विकास पर भी काफी प्रकाश पड़ता है। हमारे प्रस्तुत अध्ययन के प्रसंग में उनका यह महत्व हमारे लिये सब से अधिक मूल्यवान् है। पहले हम अशोक के शिलालेखों का संक्षिप्त विवरण देंगे, फिर उपर्युक्त तीनों दृष्टियों से उनके महत्त्व का विवेचन करेंगे।

### उनका वर्गीकरण

काल-कम के अनुसार विमेन्ट स्मिथ ने अशोक के शिलालेखों को निम्न-लिखित आठ भागों में विभक्त किया है। १

- (१)लघु शिलालेख—ये सात शिलालेख है, जो सहसराम, रूपनाथ, वैराट, ब्रह्मगिरि, सिद्धपुर, जितंग रामेश्वर और मास्की नामक स्थानों में मिले हैं। सहसराम विहार में हैं; रूपनाथ जबलपुर के समीप मध्य-प्रान्त में हैं; वैराट जयपुर रियासत में हैं; ब्रह्मगिरि, सिद्धपुर और जितंग रामेश्वर मैसूर रियासत में हैं, और मास्की हैदराबाद राज्य में हैं।
  - (२) भाब शिलालेख-जयपूर रियासत में बैराट के पास मिला था।
- (३) चतुर्दश शिलालेख (ई० पू० २५६ के लगभग)—ये लेख पहाड़ों की चट्टानों पर खुदे हुए इन स्थानों पर मिले है, शहबाजगढ़ी और मनसेहर (पेशावर जिले में), कालमी (देहरादून जिले में), गिरनार (काठियावाड़ में), धौली (कटक के पास) और जौगढ़ (मद्रास-प्रान्त)
- (४) दो कलिंग लेख (ई० पू० २५६)---कलिंग में पत्थर की चट्टानों पर खदे मिले हैं।
- (५) तीन गुफा-लेख (ई० पू० २५७ और ई० पू० २५०)—गया के पास बाराबर नाम की पहाडी में मिले हैं।
- (६) दो तराई स्तम्भ-लेख (ई० पू० २४९)—नैपाल की तराई में मम्मन-देई और निग्लिया नामक गाँवों के पास मिले हैं।
- (3) सप्त स्तम्भ-लेख (ई० पू० २४३-२४२)—ये लेख स्तम्भों पर खुदे हुए इन छः स्थानों पर मिले हैं (१) मेरठ (२) अम्बाला के पास टोपरा। ये दोनों लेख दिल्ली में ले आये गये हे। (३) प्रयाग (के किले का स्तम्भ-लेख)

ऑक्सफर्ड हिस्ट्री ऑव इंडिया, पृष्ठ १०३-१०४ ।

- (४) लौरिया अरराज, (५) लौरिया नन्दनगढ़ (६) रामपुरवा । अन्तिम तीन स्थान विहार के चम्पारन जिले में हैं ।
- (८) चार गौण स्तम्भ (ई० पू० २४२-ई० पू० २३२)—इनमें से दो लेख साँची और सारनाथ की लाटों पर खुदे हुए हैं और दो प्रयाग के स्तम्भ पर पीछे से जोड़ दिये गये हैं।

अशोक का व्यक्तित्व, उसका राजनीति-दर्गन और तत्कालीन भारत की परिस्थिति, इन लेखों से स्पष्टतः व्यंजित होते हैं । सब से पहले अशोक की वृद्ध-भक्ति है, जिसने अशोक को अशोक बनाया। अशोक का विश्व-इतिहास में जो कुछ भी स्थान है <sup>9</sup> या अपने राजनीति-दर्शन के रूप में अशोक जो कुछ भी विश्व को दे गया है, वह सब बुद्ध का एक छोटा सा दान है। उसमे अधिक भी बहुतों ने पाया है, यद्यपि इतिहास में उनका नाम नहीं है । अशोक ने बद्ध से जो कुछ पाया, उसे वह स्वयं भी जानपूर्वक समभता था। भीषण कलिंग-यद्ध के बाद उसके द्भदय में जो ग्लानि पैदा हुई थी, उसका उसने अपने तेरहवें शिलालेख में मार्मिक वर्णन किया है। यह उसके लिये एक युगान्तकारी घटना थी। इसके बाद उसने निश्चय किया कि संसार में क्षेम, संयम, चिन्त-शान्ति और प्रसन्नता की ही वृद्धि करूँगा, शान्ति, सद्भाव और अहिंसा का ही प्रचार करूँगा । यही सर्वोत्तम विजय होगी । रणभेरी को छोड़कर उसने धर्म-घोष मे ही दिशाओं को गुंजायमान करने का निश्चय किया। यही उसका 'प्रियदर्शी' रूप था। अशोक पहले नर-हत्यारा था, चंडाशोक था। वृद्ध-अनुभाव से वह देवताओं आँर मनष्यों का प्यारा हुआ, धर्माशोक हुआ । अशोक के इस जीवन-परिवर्तन में कहाँ तक बौद्ध प्रभाव उत्तर-दायी था अथवा कहाँ तक यह उसके स्वतंत्र विचार और चिन्तन का परिणाम था, इसके विषय में विवाद करने की गुंजायश नही है । विसेन्ट स्मिथ का यह कहना कि अशोक अपने धर्म-परिवर्तन का श्रेय किसी दूसरे को नहीं देना चाहता था, य

१. "Amidst the tens and thousands of names of monarchs that crowd the columns of History.....the name of Asoka shines, and shines almost alone a star" एस० जी बेल्स अपनी 'आउट लाइन ऑव हिस्ट्री' में ।

स्मिय ने इस बात पर जोर दिया है कि अशोक ने जिस धर्म का अपने शिला-लेखों में उपदेश दिया है वह तो संपूर्ण भारतीय धर्मों का वह समन्वित रूप

ठोक नहीं है। इसमें मन्देह नहीं कि पुरुषार्थ तो मनुष्य को स्वयं ही करना होता हैं और पर्याप्त हृदय-मंथन के बाद उपयुक्त चित्त-भूमि भी उसे ही तैयार करनी होती है। यह सब अशोक ने भी किया था। किलग-युद्ध के बाद उसके हृदय में धार्मिक पवित्रता और शान्ति के लिये उत्कट अभिलाषा (तिव्रे धम्मवय धम्म-कसट) उत्पन्न हुई थी। परन्तु कौन जानता है कि इतना होने पर भी अशोक को यदि स्थिवर (या श्रामणेरी) न्यग्रोध न मिलते तो 'बिखरे हुए बादल की तरह, वह विनष्ट नहीं हो जाता । अतः अशोक को बुद्ध-शासन का प्रकाश अवश्य मिला था, जिसके लिये उसने अपने शिलालेखों में पर्याप्त कृतजता भी प्रकाशित की है। भाव्र शिलालेख में उसने मगध के भिक्ष-संघ का श्रद्धापूर्वक अभिवादन किया है, उनके कुशल-मंगल की कामना की है और कहा है, "भन्ते! आपको मालूम ही हैं कि वृद्ध, धर्म और संघ के प्रति मेरे हृदय में कितना आदर और श्रद्धा है । भन्ते ! भगवान् वृद्ध ने जो कुछ कहा है, सब स्न्दर ही कहा है।" किलग-युद्ध अशोक के राज्याभिषेक के आठवें वर्ष में हुआ था, और उसके बाद ही उसने न्यग्रोध नामक भिक्षु में उपामकत्व की दीक्षा ली थी। उसके बाद ही तो अशोक नियमित रूप से बौद्ध गृहस्थ-शिष्य (उपासक) हो गया। अपने 'धर्म तथा शील में प्रतिष्ठित' (धम्मिम्हिसीलिम्हि निट्ठन्तो)होने की बात अशोक नेअपने छठे शिलालेख में भी कही

था जिसे अशोक ने अपने स्वतन्त्र विचार के परिणामस्वरूप उद्भावित किया था और उसका बुद्ध-धर्म से, जैसाकि वह त्रिपिटक के अनेक ग्रन्थों में निहित है, कोई संबंध नहीं है । देखिये उनका अशोक : पृष्ठ ५९-६६।

१. जिस व्यक्ति से अशोक को बुद्ध-मत की दीक्षा मिली, उनका नाम स्थिवर-वाद परम्परा के अनुसार न्यग्रोध था। 'दीपवंस' के वर्णन के अनुसार न्यग्रोध स्थिवर थे; 'समन्त पासादिका' में उन्हें स्थिवर और श्रामणेर दोनों ही कहा गया है। महावंश (५।६४-६८) के अनुसार वे केवल श्रामणेर थे। चाहे स्थिवर हों, चाहे श्रामणेर, भिक्ष न्यग्रोध एक कुशल योगी अवश्य थे, जिन्होंने अपने व्यक्तित्व से अशोक को आकृष्ट कर लिया। 'दिख्यावदान' की महायानी परम्परा में अशोक के गुरु का नाम स्थिवर समुद्र कहा गया है, जो उतना प्रामाणिक नहीं है।

२. यद्यपि पालि-वृत्तान्त के अनुसार अभिषेक के चौथे वर्ष अशोक ने बुद्ध-मत की दीक्षा ली (चतुत्थे संवच्छरे बुद्ध-सासने पसीदि)

है । मैसूर के तोन लबू शिलालेखों में अञोक ने अपने उपासक-जीवन का वर्णन किया है । यहाँ उसके उपासक स्वरूप की दो अवस्थाएँ उपलक्षित होती हूँ । पहली अवस्था वह है जिसमें अशोक एक साधारण उपासक मात्र है। 'य हकं उपासके' अर्थात् जब कि में उपासक था । दूसरी अवस्था वह है जिसमें अशोक संघ में जाने वाला (संघ उपियते) उपासक बन गया है। अपनी इस अवस्था को सूचित करते ्हुए उसने कहा है 'यं मया संवे उपिथते' अर्थात् जब कि मं संघ के दर्शनार्थ जाता था। अशोक के धर्म-विकास की अन्तिम अवस्था वह है जब कि वह 'भिक्ख्यतिक' हो जाता है, अर्थात् स्वयं भिक्ष् तो नहीं होता, किन्त् अनामक्त भाव मे राज्य-कार्य करता हुआ वह कभी कभी सत्संग पाने के लिये विहार में जाकर भिक्षुओं यात्री इ-चिंगु ने, जो सातवी बताब्दी में भारत में आया था, अशोक की एक मूर्ति भिक्षु-वेश में भी देखी थी। किन्तु यह सन्दिग्ध है कि अशीक अपने अन्तिम जीवन में भिक्षु हो गया था। कुछ भी हो, इसमें सन्देह नहीं कि वृद्ध, धम्म और संघ में अशोक की असीम निष्ठा थी। अपने राज्याभिषेक के इक्कीसवें दर्प वह भगवान बुद्धदेव की जन्मभूमि लुम्बिनीवन में गया और वहाँ एक मुन्दर, गोलाकार स्तम्भ पर उसने अकिंत करवाया " हिद वृधे जाते सक्यमुनीति . . . . . हिद भगवा जातेति लुम्मिनिगामे" अर्थान् यहीं लुम्बिनी-प्राप्त में शाक्यमुनि बुद्ध उत्पन्न हुए थे, यहीं भगवान् उत्पन्न हुए थे। अशोक की बुद्ध-निष्ठा का यह ज्वलन्त उदाहरण है । उसने कपिलवस्तु, सारनाथ, श्रावस्ती, गया आदि अन्य स्थानों की भी, जो बृद्ध की स्मृति से अंकित थे, यात्रा की और अपनी श्रद्धाञ्जलि अपित की । पहले अशोक की पाकशाला में हजारों जीव प्रतिदिन मारे जाया करते थे। र अपने प्रथम शिलालेख में उसने सूचना दी है कि इस समय सिर्फ दो मोर और एक हिरन ही मारे जाते हैं, जिनमें हिरन का मारा जाना निश्चित नहीं है और आगे

१. देखिये राधाकुमुद मुकर्जी : मैन एंड थॉट इन एन्झियन्ट इंडिया, पृष्ठ १३० ।

२. पुलुबं महानिस देवानं पियस पियदिसने लाजिने अनुदिवसं बहूनि पान सत सहसानि आलिभियमु मुपठाये (पहले देवताओं के प्रिय प्रियदर्शी राजा की पाकशाला में अनेक शत-सहस्र प्राणी सूप के लिए मारे जाते थे) शिलालेख १ (जौगढ़)

ये तीन प्राणी भी नहीं मारे जायेंगे। भगया और विहार-यात्राओं के स्थान पर उसने धर्म-यात्राएं करना प्रारम्भ किया, व क्योंकि अब उसे जीवन की गम्भीरता का ज्ञान हो चुका था। उसने देख लिया था कि संसार के सुख-भोग , प्रतिष्ठा और वडप्पन, परलोक में कूछ काम नहीं आते ।<sup>3</sup> अशोक यद्यपि वौद्ध था, किन्तू सम्प्रदायवाद उसके हृदय में नहीं था। विश्व का होने के लिये ही वह बढ़ का हुआ था । ब्राह्मण और जैन साधुओं को भी वह बौद्धों के समान ही दान देता था और उनके तीर्थ स्थानों के भी समान आदर के साथ ही दर्शन करता था। अपने बारहवें शिलालेख में अशोक ने धार्मिक सिहण्णता का मर्भस्पर्शी उपदेश दिया है। उसका कहना है कि सर्च्या धर्मोन्नित का मूल वाक्संयम है (इदं मलं विच गति)। मनष्य अपने धर्म की स्नृति और दूसरे के धर्म की निन्दा न करे । जो अपने सम्प्रदाय की भिक्त के कारण अपने ही धर्म वालों की प्रशंसा करताहै और अन्य धर्मानुयायियों की निन्दा करता है वह वास्तव में अपने सम्प्रदाय को बहुत हानि पहुँचाता है। वह इस प्रकार अपने धर्म को क्षीण करता है और पर-धर्म का अपकार करता है । लोग एक दूसरे के धर्म को मुनें और उसका सेवन करें । सब धर्म वाले बहुश्रुत हों और उनका ज्ञान कन्याणमय हो । "प्रियदर्शी राजा चाहता है कि सब वर्म वाले सर्वत्र मेल-मिलाप मे रहें। वे सभी संयम और भाव-शुद्धि चाहते हैं। मनुष्यों के ऊँच-नीच विचार और ऊँच-नीच अनुराग होते है । कोई अपने धर्म का पूरी तरह और कोई अंगमात्र पालन करेंगे। जिसके यहाँ देने को बहुत दान नहीं है, उसमें भी संयम, भाव-शृद्धि, कृतजता और दृढ़ भिवत तो अवश्य हो ही सकते हैं।"४ सर्वधर्म-समभाव का इससे अधिक प्रभावशाली उपदेश विश्व-इतिहास में नहीं दिया गया । अशोक ने भारत और उसके वाहर ग्रीम आदि देशों में इस विश्व-धर्म का प्रचार करने के लिये जो महनीय कार्य किया वह उसके दूसरे और तेरहवें

१. सेअज अदा इयं घंमिलपी लिखिता तिनियेव पानािन आलिभयंति——हुबे
मजला एके मिगे। से पि चु मिगे नो घुवं। एतािन पि चु तििन पानािन पछा नो
आलिभियसंति। शिलालेख १ (जौगढ़)

२. शिलालेख ८

३. ज्ञिलालेख १०

४. ज्ञिलालेख १२

शिलालेखों में अंकित है और दूसरे अध्याय में तृतीय वौद्ध संगीति का वर्णन करते। समय हम उसका कुछ उल्लेख कर चुके हैं।

अशोक ने बृद्ध-धर्म को जैसा समका और जैसा उसका आचरण किया, वह कुछ प्रव्रजितों का ही धर्म नही था, बल्कि जीवन की पवित्रता पर आश्रित वह विस्तृत लोक-धर्म था, जिसका आचरण जीवन की प्रत्येक अवस्था में और प्रत्येक व्यक्ति द्वारा किया जा सकता है। अहिंसा, बड़ों का आदर, सत्य-भाषण, इन वातों को मिखाते हुए प्रियदर्शी राजा कभी थकता नहीं । माता-पिता की सेवा करना, मित्र, परिचित, सम्बन्धी, ब्राह्मण और श्रमणों का आदर करना, दास और भृत्यों के साथ सदव्यवहार करना, यही सब अशोक की शिक्षाएँ थी। र अल्पव्ययता और अल्पभाण्डता (कम सामान इकट्ठा करना) की उसने वडी प्रशंसा की है। 3 आत्म-निरीक्षण को उसने धर्म का प्रमुख साधन माना है। बद्ध के समान अशोक ने भी धर्म के आन्तरिक स्वरूप पर जोर दिया है। तत्कालीन लोकाचारों की एक सच्चे बुद्धिवादी के समान तुच्छता दिखाते हुए उसने कहा है-''वीमारी में, निमंत्रण में, विवाह में, पुत्र-जन्म और यात्रा के प्रसंगों पर स्त्री-पुरुष वहत से मंगल-कार्य करते हैं, परन्तू से वे मंगल थोड़े फल के देने वाले होते है। किन्तु अहिंसा, दया, दान, ग्रुजनों की पूजा इत्यादि धर्म के मंगल-कार्य अनन्त-पुण्य उत्पन्न करते हैं।<sup>''४</sup> अशोक ने धर्म-दान की बड़ी प्रशंसा की है। उसने कहा है कि सच्चा अनुष्ठान धर्म का अनुष्ठान है, सच्ची यात्रा धर्म की यात्रा है, सच्चा मंगलचार धर्म-मंगल है। पवास्तव में धर्म (धम्म) शब्द को यहाँ अशोक ने बडे व्यापक अर्थ में प्रयोग किया है।

अशोक की शामन-नीति को जानने के लिये उसके अभिलेख बड़े सहायक है। कोई भी शासक अपनी आज्ञाएँ शिलालेखों पर खुदवा सकता है। किन्तु अशोक के अभिलेखों जैसा स्थायित्व, उनकी इतनी विश्वजनीनता, इतनी मामि-कना, इतनी गम्भीर सच्चाई, विश्व-साहित्य में अन्यत्र कहीं नहीं देखी गई। वे

१, २. ज्ञिलालेख ३, ९ और ११ ।

३. शिलालेख ३ ।

४. शिलालेख ९

५. देखिये शिलालेख ९ (गिरनार, धौली और जौगढ़ का पाठ); शिलालेख ११ भी; मिलाइये धप्मपद, 'सब्बदानं' धम्मदानं जिनाति ।'।

स्कदम इतिहास की सामग्री हैं, उच्चतम साहित्य हैं, और गम्भीरतम जीवनदर्शन भी हैं। उनके अन्दर 'प्रियदर्शी' की लोक-कल्याण के लिये छटपटाती हुई
आत्मा अभी तक निःश्वास ले रही है और अतीत को जीवन प्रदान कर रही है।
राजनीति जीवन से भिन्न नहीं है। बिल्क उसका ही एक अंग है। अशोक ने जो
तत्त्व जीवन में देखा है, उसी का अपने राजनैतिक जीवन में अभ्यास किया है, उसी
को अपनी प्रजाओं को सिखाया है और उसी को लेखों में अंकित करवाया है।
क्या है वह तत्त्व ? यह वही तत्त्व है जिसे स्थिवर न्यग्रोध ने उसे प्रथम बार
सिखाया, तियागत ने जिसे अन्तिम बार दुहराया, ते अशोक ने जिमे जीवन भर
निभाया—कल्याणकारी कार्यों में अप्रमाद, अनवरन और अनासक्त कर्म-योग
का अभ्यास। यही तथागत का वीर्यारम्भ है, अशोक के लेखबद्ध शब्दों में यही
'उस्टान' (उत्थान) है, यही 'उयम' (उद्यम) है, यही 'उसह' (उत्पाह)
यही 'पकम' या 'परक्कम' (पराकम) है, जिसे सिखाते हुए 'पियदसी धम्मराजा' कभी थकता नहीं। निरालस होकर परोपकार के लिये अदम्य कर्मयोग
का अभ्यास हो अशोक के जीवन का मूल दर्शन है, जिसे उसने राजनीति के क्षेत्र
में भी प्रयुक्त किया है और उमे धर्म-साधना का अंग वना लिया है। ' अपने छठे

१. दीपवंस में कहा गया है कि न्यग्रोध ने अञ्चोक को यह गाथा सुनाई "अप्रमाद अमृत-पद है। प्रमाद मृत्यु का पद है। अप्रमादी अनुष्य मृत्यु को प्राप्त नहीं होते, प्रमादी मनुष्य तो मृत ही हैं।" धम्मपद के द्वितीय वग्ग की यह प्रथम गाथा है। महावंस ५।६८ के अनुसार भी न्यग्रोध ने अञ्चोक की यही गाथा सुनाई।

२. तथागत के अंतिम शब्द ये थे 'अप्रमाद के साथ (जीवन के लक्ष्य को सम्पादन-करो" (अप्पमादेन सम्पादेथ—महापरिनिब्बाण-सुत्त—दीघ. २।३); मिला-इये महासकुलुदायि-सुत्त —मिज्भिम. २।३।७—आनापानसित सुत्त मिज्म. ३।२।८); अप्पमत्तक वग्ग (अंगुत्तर-निकाय, एक = क निपात) सम्मप्पधान-संयुत्त (संयुत्त-निकाय); थपित-सुत्त (संयुत्त-निकाय) (पधानिय-सुत्त (अंगुतर निकाय) आदि, आदि।

३. शिलालेख ६

४. शिलालेख १३

५. स्तम्भलेख १

६. लघु शिलालेख

७. शिलालेख १०

८. इसी को व्यक्त करते हुए उसने अमर शब्दों में कहा है "नास्ति हि कंमतरं

शिलालेख में उसने कहा है "मैंने यह प्रबन्ध किया है कि प्रत्येक समय, चाहे उस समय में खाता होऊँ, चाहे अन्तःपुर में रहूँ, चाहे शयनागार में रहूँ, चाहे उद्यान में रहूँ, सब जगह ही प्रतिवेदक (पेशकार) जनता के कार्य की सूचना मुफे दें। मैं जनता के कार्य सब जगह करूँगा । यदि मैं स्वयं आजा दूं कि अमुक कार्य किया जाय और महामात्रों में उसके विषय में कोई मतभेद उपस्थित हो अथवा मन्त्रि-परिषद् उसे स्वीकार न करे तो हर घड़ी और हर समय मुफ्ते सूचना दी जाय क्योंकि मैं कितना ही परिश्रम करूँ और कितना ही राज्य-कार्य कहूँ, फिर भी मुभे पूर्ण सन्तोष नहीं होता । मैं जो कुछ प्रयत्न (पराक्रम) करता हूँ, वह इसिंठये कि प्राणियों के प्रति जो मेरा ऋण है उससे उऋण हो जाऊँ और यहाँ कुछ लोगों को सुखी करूँ और परलोक में उन्हें स्वर्ग का अधिकारी बनाऊँ। अत्यधिक प्रयत्न (पराक्रम) के बिना यह कार्य कठिन है। जिस प्रकार मैं अपने पुत्रों का हित और सुख चाहता हुँ उसी प्रकार में लोक के ऐहिक और पारलौकिक हित और सुख की कामना करता हूँ।" इसी प्रकार अपने चौथे स्तम्भ-लेख में अशोक ने घोषणा की है "जिस प्रकार कोई मनुष्य अपनी सन्तान को निपुण दाई के हाथ सौंपकर निश्चिन्त हो जाता है और सोचता है कि यह घाय मेरे बालक को सुख देने की भरपूर चेष्टा करेगी उसी प्रकार प्रजा के हित और सुख के लिये मैंने 'रज्जुक' नाम के कर्मचारी नियुक्त किये हैं।" इन वाणियों से अशोक के कार्य औरनोति का पता लगसकता है। अहिंसा के सिद्धान्त को वह व्यावहारिक राजनीति के साथ समन्वित करने की कितनी क्षमता रखता था यह उसके उस अभिलेख से स्पष्ट होता है जो उसने सतत उपद्रव करने की ओर प्रवणता रखने वाली उत्तर-पिच्छिमी सीमा की जंगली जातियों को सम्बोधित करते हुए उनके प्रदेश में अंकित करवाया था, "सीमान्त जातियाँ म्भ से भयभीत न हों, मुभ पर विश्वास रखें और मेरे द्वारा सुख प्राप्त करें, कभी दु:ख न पावें और विश्वास रखें कि जहाँ तक क्षमा का व्यवहार हो सकता है। राजा हम लोगों के साथ क्षमा का व्यव-

सर्वलोकहितत्पा य च कि चि" (शिलालेख ६, गिरनार संस्करण), (नहीं है निश्चय ही सब लागों के हित से अधिक उपादेय काम)

हार करेंगे।" सम्राट अशोक और उनके उच्च कर्मचारी समय समय पर पर जनता के सम्पर्क में आने और उसके दर्शन करने के लिये (जानपदस जनस दमनं) राज्य का दौरा (अनुसंयान) करने थे । अशोक चाहता था कि कानन के भय से हो लोग सदाचार का आचरण न करें, बल्कि उनके आन्तरिक जीवन को इस प्रकार शिक्षित किया जाय जिसमे वे पाप की ओर प्रवण ही न हों। इसी उद्देश्य की पूर्ति के लिये उसने 'महामात्र' नामक उच्च कर्मचारी नियक्त किये थे और उन्हें अनेक विशेषाधिकार भी दिये थे। 3 इन कार्यों के अलावा अञोक ने अपने विशाल साम्राज्य में स्थान स्थान पर धर्मशालाएं बनवाई, मनुष्यों और पशओं को आराम देने के लिये छायादार पेड़ लगवाये, आम्र-वाटिकाएँ वनवाई और पानी के कुंड बनवाये । ४ सब से वड़ा काम उसने औषधालय और चिकित्सालय खोलने का किया। अपने दूसरे शिलालेख में अशोक ने कहा है कि उनने रोगी मनुष्यों और पशुओं के लिये अलग अलग चिकित्सालय स्थापित किये हैं। यह काम उसने न केवल अपने ही राज्य में किया है, विलक विदेशों में भी अपने धर्मोपदेशकों द्वारा करवाया है। इजहाँ-जहाँ मनुष्यों और पशओं के प्रयोग में आने वाली औषधियों और औषघोपयोगी कन्द-मुल फल नहीं है, वहाँ-वहाँ वे भिजवाये गये है और लगवाये गये है। अकहने की आवश्यकता

१- शिलालेख २ ।

२. ज्ञिलालेख ८ (गिरनार); ज्ञिलालेख १२ भी ।

<sup>3.</sup> शिलालेख ५, स्तम्भ लेख ७; धर्म महामात्रों के क्या कर्तव्य थे, इसके लिए देखिये 'अशोक की धर्म लिपियाँ' प्रथम भाग (काशी नागरी प्रचारिणी सभा) पृष्ठ ५१-५२ ।

४. स्तम्भलेख ७ ।

५. द्वे विकीछा कता मनुस चिकीछा च पसुचिकीछा च । शिलालेख २ ।

६. शिलालेख १३ एवं २ ।

७. ओसुढ़ानि च यानि मनुसोपगानि च पसोपगानि च यत यत नास्ति सर्वत्र हारापितानि च रीपापितानि च । मूलानि च फलानि च यत नास्ति सर्वत्र हारापितानि रोपापितानि च । ज्ञिलालेख २ ।

नहीं कि यह काम अशोक ने जाति-धर्म-देश-निर्विशेष प्राणि-मात्र के कत्याणार्थ ही किया। उसी के द्वारा मानवता की दुन्दुभो विश्व में चारों ओर वजवाई गई। वौद्ध धर्म उसी समय से विश्व-धर्म वन गया।

इस मंक्षिप्त विवरण के बाद अब हमें उस महत्त्वपूर्ण साध्य को देखना है जो अञोक के अभिलेख पालि-भाषा के स्वरूप और उसके साहित्य के विकास के विषय में देते हैं। अशोक के अभिलेखों में तत्कालीन लोक-भाषा (मागधी भाषा) के कितने स्वरूप दृष्टिगोचर होते हैं और उनका तथाकथित पालि-भाषा में दया सम्बन्ध है, इसका विस्तृत विवेचन हम पहले अध्याय में कर चुके हैं। निरनार (पिच्छम) जाँगढ़ (पूर्व) और मनसेहर (उत्तर) के अभिलेखों की भाषा का तुलनात्मक अध्ययन और अनेक विद्वानों के एतद्विपयक मतों की समीका वहीं को जा चुको है। अतः यहाँ हम केवल पालि साहित्य के विकास पर इन अभिलेखों से जो प्रकाश पड़ता है उसी का विवेचन करेंगे। इस दृष्टि से अशोक के भाजू शिला-लेख का अन्यन्त महत्त्वपूर्ण स्थान है। विषय-गौरव की दृष्टि में भी यह लेख अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। अतः उसे यहाँ उद्धन करना ही अधिक उपयुक्त होगा।

#### ( भात्र शिलालेख )

पियदिस लाजा मागधं संघं अभिवादनं आहा, अपावाधतं च फासु विहालतं चा। विदितं वे भन्ते आवतके हमा बुधिस धम्मिस संघिसित गलवेच पसादे च एके वि भंते भगवता बुधेन भासिते सबे से सुभासिते वा एचु खो भंते हिमियाये दिसेया संघ में चिलिठितीके होसतीति अलहामि हकं तं वतवे। इमानि भंते धंम पिलया-यानि विनयसमुकसे, अलिय वसानि, अनागतभयानि, मुनिगाथा, मोनेय सूते, उपित-सपितने ए च लाहुलोबादे मुसाबादं अधिगिच्य भगवता बुधेन भासिते। एतान भंते धंमपिलयायानि इच्छामि। कि ति बहुके भिखुपाये च भिखुनिये चा अभिखिनं सूनयु चा उपधालेयेयु चा। हेवं हेवा उपासका च उपासिका चा एतेनि भंते इमं लिखापयामि अभिहेतं म जानंताति।

#### (हिन्दी-श्रनुवाद)

प्रियदर्शी राजा मगध के संघ को अभिवादन करता है और उनका कुशल-मंगल चाहना है। भन्ते! आपको मालूम ही है कि बुद्ध, धर्म और संघ के प्रति मेरे हृदय में कितना आदर और श्रद्धा है। भन्ते ! भगवान् ने जो कुछ कहा है, सब सुन्दर ही कहा है। भन्ते ! जो कुछ मुभे कहना है, उसे कहता हूँ, ताकि सद्धर्म चिरस्थायी हो ।

भन्ते ! ये धम्म-पिलयाय हैं—विनय-समुत्कर्ष, आर्यवंश, अनागतभय, मुनिगाथा, मोनेय्य-सूत्र, उपितष्य प्रश्न, और राहुलोवाद-सूत्र, जिसमें भगवान् ने मृषावाद के विषय में उपदेश दिया है। भन्ते ! मं चाहता हूँ कि सभी भिक्ष, भिक्षुणियां, उपासक तथा उपासिकाएं, इन्हें सदा सुनें और पालन करें। भन्ते ! इसीलिए मैं यह लेख लिखवा रहा हूँ, ऐसा समभे।"

उपर्यं क्त अभिलेख में सबसे अधिक महत्वपूर्ण बात यह है कि यहाँ अभोक ने कुछ बुद्ध-वचनों (धम्म-पिलयाय) के नाम लेकर भिक्ष-भिक्षणियों और उपासक-उपासिकाओं सभी को उनका सतत स्वाध्याय करने की प्रेरणा की है। उसने बुद्ध-वचनों के कुछ ऐसे अंशों को चुना है जिनकी महत्ता सार्वजनीन हैं और जिनमें सदाचार के उस रूप की प्रतिष्ठा की गई है जिसका आचरण स्त्री-पुरुष सभी कर सकते हैं। जिन सात धम्म-पिरयायों या धम्म पिलयायों को अशोक ने गिनाया है, वे प्रायः उन्हीं नामों में वर्तमान पालि-त्रिपिटक में भी विद्यमान हैं। किस-किस धम्म-पिलयाय की अनुरूपता पालि त्रिपिटक के किस किस अंश या सुत्त के साथ हैं, यह नीचे लिखे विद्वानों के एतिदृष्यक मतों से, जिनमें कहीं कहीं कुछ अल्प विभिन्नता भी है, स्पष्ट होगा।

# १--विनय-समुकसे (विनय-समुत्कर्ष)

१. विनय का उत्क्रप्ट उपदेश या पातिमोक्ख—डा० रायस डेविड्स और ओल्डनवर्ग<sup>९</sup>

१. सेक्रेड बुक्स ऑव दि ईस्ट, जिल्द तेरहवीं पृष्ठ २६ (भूमिका), अलग अलग भी रायस डेविड्स: जर्नल ऑव रायल एशियाटिक सोसायटी, १८९८, जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट सोसायटी १८९६; बुद्धिस्ट इंडिया, पृष्ठ १६९; इसी प्रकार ओल्डन बर्ग: विनय-पिटक, जिल्द पहली पृष्ठ ८० में टिप्पणी (विनय-पिटक का रोमन-लिपि में संस्करण, पालि टैक्स्ट सोसायटी द्वारा प्रकाशित) ।

- २. बुद्ध की सामुक्कंसिका धम्मदेसना' (ऊँचा उठानेवाला धर्मोपदेश) जिसका उपदेश वाराणसी में दिया गया (अर्थात् धम्मचक्कपवत्तन-सुत्त)—
  ए० जे० एडमंड्स १
- ३. सप्पुरिस-सुत्त (मर्जिभम ३।२।३) या अंगुत्तर-निकाय का विनय— संबंधी उपदेश (अत्थवसवग्ग)—प्रो० मित्र<sup>६</sup>
- ४. 'गिहि-विनय' (गृह-विनय) नाम से प्रसिद्ध सिंगालोवाद-सुत्त (दीघ ३।८) तथा 'भिक्खु-विनय' (भिक्षु-विनय) के नाम से प्रसिद्ध अनुमान-सुत्त (मज्भिम)—डा० वेणीमाधव वाडुआ<sup>3</sup>।
  - ५. तुवट्ठक-सुत्त (सुत्त-निपात)--प्रो० भंडारकर

# २. ऋितयवसानि ( ऋार्यवंश )

- १. अंगुत्तर-निकाय के चतुक्क-निपात में निर्दिष्ट चार आर्य-वंश—आचार्य धर्मानन्द कोसम्बी<sup>४</sup>
- २. अंगुत्तर-निकाय के दसक-निपात अथवा दीघ-निकाय के संगीति-परियाय सुत्त और दसुत्तर-सुत्त में निर्दिष्ट दस आर्य-वास—डा० रायस डेविड्स

#### ३. श्रनागत-भयानि

१. अंगुत्तर-निकाय के पंचक निपात में निर्दिष्ट पांच अनागत-भय—डा० रायस डेविडस<sup>६</sup>

१. जर्नल ऑब रायल एशियाटिक सोसायटी, १९१३, पृष्ठ ३८५

२. लाहा : हिस्ट्री ऑब पालि लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६६५ में उद्धृत ।

३. जर्नल ऑब रायल एशियाटिक सोसायटी, १९१५, पृष्ठ ८०५

४. इंडियन ऐंटिक्वेरी ४१, ४०

५. ऊपर उद्धृत पद-संकेत १ के समान ।

६. जर्नल ऑव रॉयल एशियाटिक सोसायटी १९९८।

#### ४. मुनि गाथा

१. मृनि-सुत्त (मुत्त-निपात)—डा० रायस डेविड्स<sup>९</sup>

### ४. मोनेय्य-सूते ( मोनेय्य-सूत्र )

- १. नालक-स्न (सुत्त-निपात)—आचार्य धर्मानन्द कोसम्वी<sup>२</sup>
- २. प्रस्तावना को छोड़कर नालक-सृत्त का शेष भाग—डा० वेणीमाधव बाडुआ<sup>3</sup>
  - ३. मोनेय्य-सुत्त--डा० रायस डेविड्स<sup>४</sup>
- ४. 'इतिवृत्तक' के ६७ वें सुत्त एवं अंगुत्तर-निकाय के तिक-निपात में निर्दिप्ट मोतेथ्यानि—=डा० विटरनित्ज्ज <sup>५</sup>

### ६. उपतिस-पसने (उपतिष्य-प्रश्न)

- १. सारिपुत्त-सुत्त (सुत्त-निपात)—कोसम्बी और वाडुवा<sup>७</sup>
- २. मज्भिम-निकाय के रथविनीत सुच (१।३।४) में निर्दिष्ट उपतिष्य प्र<sup>इ</sup>न—न्यूमैन<sup>7</sup>८

१. उपर्युक्त के समान

२. इंडियन एंटिम्बेरी, ४१, ४०

३. जर्नल ऑव रायल एशियाटिक सोसायटी, १९१५, पृष्ठ ८०५

४. उपर्युक्त पद-संकेत १ के समान

५. हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६०७ (परिशिष्ट ३)

इ. उपितष्य सारिपुत्र का नाम है। चूंकि सुत्त-निपात के सारिपुत्त-सुत्त में सारि-पुत्र में कुछ प्रश्न किए हैं जिनका उत्तर बुद्ध ने दिया है,अतः यह प्रायः सुनिश्चित ही है कि अशोक का तात्पर्य इसी उपदेश से था।

इन विद्वानों के लेखों का निर्देश ऊपर हो चुका है। जा० विटरनित्ज को भी
यही मत मान्य है। देखिये उनका हिस्ट्री आँव इंडियन लिटरेचर, जिल्द
दूसरी पृष्ठ ६०७ (परिशिष्ट ३)

८. विटरनित्ज : हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६०६ में उद्धृत ।

#### ७. लाघुलोवादे मुसावादं ऋधिगिच्च भगवता बुधेन भासिते

(राहुल को उद्देश्य कर मृषावाद के संबंध में भगवान् बुद्ध का दिया हुआ उपदेश )

- १. राहुलोबाद-सुत्तन्त (मज्भिम (३।५।५)— डा० रायस डेविड्स $^{f q}$
- २. अम्बलट्ठिक-राहुलोबाद-वृत्तन्त (मिष्भिम २।२।१)—एम० सेनाँ<sup>२</sup>

उपर्युक्त विवरण का ऐतिहासिक साक्ष और महत्त्व स्पप्ट है। यद्यपि भावूशिलालेख में निर्दिष्ट धम्म-परियायों की पालि-त्रिपिटक के विशिष्ट सूत्रों से पहचान
करने में विद्वानों में कुछ मत-भेद अवश्य है, किन्तु यह मतभेद बहुत अल्प है और
अधिकांश तो एक ही विषय के पालि-त्रिपिटक में अनेक स्थलों में प्राय: ममान
शब्दों में वर्णन करने के कारण ही है। अत: यह कहना इसके साक्ष्य को अतिरंजित
करना नहीं होगा कि जिस समय अशोक का यह शिलालेख लिखा गया, अर्थात्
तृतीय शताब्दी ईसवी पूर्व, पालि त्रिपिटक अपने उसी रूप में और अपने सृत्रों के
प्राय: उन्हों नामों के साथ, जिनमें वह आज पाया जाता है, विद्यमान था। अश्वोक
के प्रज्ञापनों की भाव-शैली से भी यही परिलक्षित होता है। उन पर बुद्ध-वचनों
का, जैसे कि वे आज पालि-त्रिपिटक में निहित है, पर्याप्त प्रभाव दृष्टिगोचर होता है।
हाँ, विशेषता केवल यही है कि उसने बुद्ध-वचनों के अथाह समुद्र में से केवल ऐसे
सुवचनों को चुन लिया है, जिनका उपदेश सर्व-साधारण के लिये, जिनमें विशेषतः
गृहस्थों की ही अधिकता होती है, उपकारी हो सकता या। यही कारण है कि चार
आर्य-सत्य, आर्य-अष्टांगिक मार्ग, प्रतीत्य समुत्पाद, निर्वाण जैसे गंभीर विषयों

१. जर्नल ऑव रायच एशियाटिक सोसायटी, १८९८

२. जर्नल एशियाटिक, १८८४, जिल्द तीसरी पुष्ठ ४७८

इस निष्कषं को कुछ अतिरंजित माना है। देखिये उनका हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, जिल्द दूसरी, पृष्ठ ६०८; फिर भी विटरिनत्ज ने उन विद्वानों के साथ भी सहमित नहीं दिखाई है जो अशोक के समय किसी भी प्रकार के पालि-त्रिपिटक का अस्तित्व स्वीकार नहीं करते। देखिये वहीं पृष्ठ ६०८-०९।

का उल्लेख न कर उसने जन-साधारण के सामने इस लोक के साधारण सामाजिक, पारिवारिक और आधुनिक भाषा में कहें तो नागरिक कर्तव्यों का उपदेश रक्खा है जिमे पालि-त्रिपिटक के सिंगालोवाद (या सिंगालोवाद)-सुत्त (दीघ.३।८) लक्खण-मुत्त (दीघ.३।७) और महामंगलसुत्त (सुत्त-निपात) जैसे भागों में गृहस्थों को लक्ष्य कर सिखाया गया है। 'सिंगालोवाद-सुत्त' तो पूरे अर्थों में 'गिहि-विनय' (गृह-विनया) ही कहा गया है। अशोक ने जिस-धर्म को सिखाया है उसमें प्राणधारियों की अहिंसा (अनारम्भो प्राणानं) जीवों को कष्ट न पहुँचाना (अविहिंमा भूतानं) माता-पिता की सेवा (मातिर पितिर सुसूसा), बड़ों का आदर (थेर-सुसूसा), मित्र, परिचितों, सम्बन्धियों, ब्राह्मणों और श्रमणों के प्रति उदारता और शिष्टता का व्यवहार (मित-संस्तुत-अतिकानं ब्राह्मण समणानं दानं सम्पटिपित), गुरुओं का सम्मान (गुरूनं अपचिति), दासों और नौकरों के साथ शिष्टता और उदारता का व्यवहार (दास-भतकिम्ह सम्मपटिपित्त), मितव्ययता और अल्प संग्रह करना (अपव्ययता, अपभांडता) आदि सामान्य लोक-धर्म की बातें ही हैं। बुद्ध ने यही धर्म साधारण जनता को सिखाया था। 'सिंगालोवाद-सुत्त' के इस संक्षिप्त उद्धरण को ही देखिये—

"माता-पिता पूर्व दिशा हैं, आचार्य दक्षिण दिशा ।
पुत्र-स्त्री पश्चिम दिशा हैं, मित्र-अमात्य उत्तर दिशा ।
दास-कर्मकर नीचे की दिशा हैं, श्रमण-ब्राह्मण ऊपर की दिशा
गृहस्थ को अपने कुल में इन दिशाओं को अच्छी तरह नमस्कार करना
चाहिये।"

निश्चय ही अशोक ने अपने 'धम्म' को ऐसे ही वुद्ध-वचनों से पाया है । ऊपर भावू शिलालेख में उसकी बुद्ध-भित्त दिखाई ही जा चुकी है। सांची प्रयाग और सारनाथ के अपने स्तम्भ-प्रज्ञापनों में संघ-भेद को रोकने के लिये जो तत्परता दिखाई है, वह भी स्पष्ट ही है। वास्तव में उसने अपने सारे जीवन-कार्यों मे चक्र-वर्ती धर्मराज के उस आदर्श को पूर्ण करने का प्रयत्न किया जो पालि-त्रिपिटक

१. दीघ निकाय, पृष्ठ २७६ (राहुल सांकृत्यायन का अनुवाद)

में उपदिष्ट किया गया है। लक्खण-सुत्त (दोघ ३१७) के अनुसार "चकवर्ती, धार्मिक, धर्मराज, चारों दिशाओं को जीतकर, सागर-पर्यन्त इस पृथ्वी (भारतभूमि) को दंड और शस्त्र से नहीं, किन्तु धर्म से जीतकर उसके ऊपर शासन करता है।" अशोक की धम्म-विजय का, उसकी प्राण-अविहिंसा का, जाति-धर्म-निर्विशेष, संपूर्ण मनुष्य-जाति की सेवा के उसके उच्च आदर्श का, इसके अलावा और अर्थ हो क्या हो सकता था? अतः यह निर्विवाद है कि अशोक की प्रेरणा का मूला-धार बुद्ध-धर्म हो था। किस प्रकार धम्म-दान की प्रशंसा करते हुए अशोक ने धम्मपद की एक गाथा (२।१) को प्रतिध्वनित किया है, अथवा किस प्रकार उसके नवें शिलालेख के काल्सी, शहवाजगढ़ी और मनसेहर के संस्करण के अन्तिम भाग की शैली 'कथावत्थु' से मिलती जुलती है, यह हम पहले दिखा चुके हैं। अतः यह निःसंदेह है कि अशोक के शिलालेखों का साक्ष्य उसके बुद्ध-वचनों या पालि-त्रिपिटक के उस रूप से परिचित होने के पक्ष में है जो हमें आज प्राप्त है और जिसमें से 'गृह-विनय' के ही लोक सामान्य आदर्श को लेकर अशोक ने स्वयं (अपने गृहस्थ शासक होने की अवस्था में) उसको अपनाया और उसी को अपनी प्यारी जनताओं को भी सिखाया।

अशोक के अभिलेखों के अलावा अन्य प्रभूत पालि अभिलेख-साहित्य भी हमें आज प्राप्त है। यह बहुत पुराना भी है और उसकी परम्परा ठीक अर्वाचीन काल तक चलती आ रही है। तीसरी और दूसरी शताब्दी ईसवी पूर्व से लेकर ठीक अठारहवीं शताब्दी तक के पालि अभिलेख हमें प्राप्त है। यद्यपि इन सब अभिलेखों का साहित्यिक महत्व और ऐतिहासिक साक्ष्य अशोक के अभिलेखों के समान महत्वपूर्ण नहीं हैं, किन्तु इनमें से अधिकांश पालि-साहित्य के विकास की दृष्टि से बहुत महत्वपूर्ण हैं। उसकी विकास परम्परा के विभिन्न

१. चक्कवत्ती धिम्मको धम्मराजा चातुरन्तो विजिता वीसो इमं पर्ठावि सागर-परियन्तं अदण्डेन असत्थेन अभिविजिय अज्भावसित । लक्खणसुत्तः (दीघ ३।७)

पहलुओं को ममभने के लिए वे प्रकाशगृह का काम देते हैं। हम इन सात मुख्य अभिलेखों का यहाँ उल्लेख करेंगे (१) साँची और भारहृत के अभिलेख (२) सारनाथ के किनष्ककालीन अभिलेख, (३) मींगन (बरमा) के दो स्वर्ण-पत्र लेख (४) मब्जा (प्रोम-बरमा) का पांचवीं-छठीं शताब्दी का स्वर्ण-पत्र लेख (५) मब्जा (प्रोम-बरमा) के वोबोगी पेगोडा में प्राप्त खंडित पाषाण-लेख (६) १४४२ ई० का पेगन (बरमा) का अभिलेख, और (७) रामण्य-देश (पेग्-बरमा) के राजा धम्मचेति का १४७६ ई० का प्रसिद्ध कत्याणी-अभिलेख।

# ·साँची श्रौर भारहुत के श्रभिलेख<sup>ь</sup>

प्रायः सभी पुरातत्विविदों का इस विषय में एक मत है कि साँची और भारहुत के स्तूप तीसरी-दूसरी शताब्दी ईसवी पूर्व के हैं। इन स्तूपों की पापाण वेण्टनियों पर जो लेख उत्कीर्ण हैं और प्राचीन वौद्ध गाथाओं के जो चित्र अंकित
है, वे भारतीय पुरातत्व की तो अमूल्य निधि हैं ही, पालि-त्रिपिटक की प्राचीनता
और प्रामाणिकता को दिखाने के लिए भी उनका प्रमाण अन्तिम और पूर्णतम रूप से निश्चित हैं। हम पहले लिख चुके हैं कि इन स्तूपों के लेखों में भिक्षुओं
के विशेषण-स्वरूप 'मुत्तन्तिक' 'पेटकी' 'धम्मकथिक 'पञ्जानेकायिक' 'भाणक'
जैसे शब्दों का प्रयोग किया गया है, जिससे स्पष्ट है कि जिस समय ये लेख
लिखे गये थे बुद्ध वचनों का ''पिटक'' 'सुत्त' 'पंच निकाय' आदि में वर्गीकरण
प्रसिद्ध था और उसका संगायन करने वाले (भाणक) भिक्षु भी पाये जाते
थे । अतः पालि त्रिपिटक प्रायः अपने उसी विभाजन में जिसमें वह आज
उपलब्ध हे, तीसरी-दूसरी शताब्दी ईसवी पूर्व भी पाया जाता था, यह निश्चत

१. सांची और भारहुत के अभिलेखों के अध्ययन के लिए देखिये विशेषतः वाडुआ और सिंह "भारहुत इन्सिकिष्यन्स" कलकत्ता १९२६; में से: साँची और इट्स-रिमेन्स लन्दन १८९२, मार्शल: ए गाइड टू साँची, कलकत्ता १९१८; हिन्दी में अभी इस विषयक विशेषतापूर्ण अध्ययन नहीं किया गया ।

ंहै । एक और प्रमाण भी इन्हीं स्तूपों से इस निष्कर्ष पर पहुँचने के लिए मिलता है । भारहत और माँची की पापाण-वेष्टनियों पर वौद्ध गाथाओं के चित्र अंकित हैं, जो जातक की अनेक गाथाओं से विचित्र समानता रखते है । इतना ही नहीं, भारहत-स्तुप में तो कुछ जातक-गाथाओं के नाम तक भी उल्लिखित है, जो इस प्रकार हँ (१) वितुर पुनिकय (२) मिग (३) नाग (४) यवमभिकय (५) मुगपकय, (६) लतुवा (७) छन्दन्तिय (८) इसिंसिगिय, (९) यं वमणो अवयेसि, (१०) हंस, (११) किनर (१२) इसिमिगो (१३) जनोको राजा, (१४) मिवला देवी (१५) उद (१६) सेछ (१७) मुजतो गहुतो (१८) विडल जातक (१९) ककुट जातक (२०) मघादेविय (२१) भिस और (२२) हरनिय। इन जातकों की गाथाएँ और कहीं कही नाम भी आज प्राप्त 'जातक' की इन कहानियों से समानता रखते हैं (१) विधूर पंडित (२) निग्रोध (३) कक्कट, (४) महाउम्मग्ग (५) मूगपक्ख (६) लनुकिका (७) छद्दन्त (८) अलम्बुम (९) अन्धभूत, (१०) नच्च, (११) चन्द, (१२) किन्नर, (१३) मिगपोतक, (१४) महाजनक, (१५) दव्ब-पुष्फ, (१६) दूभिय मक्कट, (१७) सुजात, (१८) कुक्कुट, (१९) मखादेव और (२०) भिस जातक । भाग्हत-स्तूप में कहीं कहीं दृश्य तो अंकित है किन्तु नीचे उनके नाम नहीं दिये गये हैं। फिर भी इन चित्रों से विदित होता है कि वे पालि-जातक की कुछ कहानियों के चित्रों को ही अंकित करते हैं। इस प्रकार की 'जातक' की कहानियाँ जो यहाँ अंकित हैं, ये हैं (१) कुरुंग-मिग (२) सन्धि-भेद, (३) असदिस, (४) दसरथ, (५) महाकपि, (६) चम्मसतक, (७) आराम-दुसक और (८) कपोत जातक । अतः इन सब साक्ष्यों से स्पष्ट है कि न केवल पालि-त्रिपिटक बल्कि उसके उसके कुछ विशिष्ट ग्रन्थ भी अपने उसी स्वरूप में, जैसे वे आज हैं, तृतीय-द्वितीय शताब्दो ईसवी पूर्व भी विद्यमान थे । इस प्रकार माँची और भारहत के महत्वपूर्ण अभिलेख और चित्र अशोक के शिला-लेखों के साक्ष्य का ही अनुमोदन करते हुए 'तेपिटक' बुद्ध-बचनों की प्रामा-णिकता का साध्य देते है।

#### सारनाथ के कनिष्ककालीन अभिलेख

सारनाथ संग्रहालय में लंबे आकार की बोधिसत्व की एक मृति सुरक्षित है। उस पर तीन अभिलेख अंकित हैं, जो क्षाण-राजा कनिष्क के शासन-काल के तीसरे वर्ष अंकित किये गयेथे। इन लेखों का विषय बुद्ध का 'धम्मचक्क पवत्तन' है । पंचवर्गीय भिक्षुओं के प्रति भगवान् ने बाराणसी में चतुरार्थ सत्य-विषयक जो उपदेश दिया वह यहाँ इन शब्दों में अंकित है "चत्तारि मानि भिक्लवे अरियसच्चानि । कतमानि चत्तारि ? दुक्लं दि भिक्लवे अरिय सच्चं । दुक्लसम्दयो अरियसच्च दुक्ल निरोधो अरियसच्चं दुक्लनिरोधो गामिनीच पटिपदा।" इसका हिन्दी अनुवाद है-- "भिक्षुओ! ये चार आर्य सत्य हैं? कौन से चार ? भिक्षुओ ! दुःख आर्य सत्य है, दुःख-समदय आर्य-सत्य है, दुःखः निरोध आर्यमत्य है, दुःख निरोध गामिनी प्रतिपदा (मार्ग) आर्य सत्य है।" 'धम्मचक्क पवननसूत्त' का यह अक्षरशः उद्धरण ही है। कनिष्क ने इसे अंकितः करवाकर उसी स्थान पर रक्खा जहाँ पर कि वह ऐतिहासिक रूप से प्रथम वार दिया गया था, इससे स्पष्ट विदित होता है कि ईसवी सन् के लगभग (किनटक का समय) पालि-माध्यम में निहित बुद्ध-वचन ऐतिहासिक रूप से प्रामाणिक माने जाते थे। अशोक तथा साँची और भारहत के अभिलेखों के कालकम से प्राप्त साक्ष्य का इस प्रकार यह अभिलेख भी अनुमोदन करता है।

# मौंगन (बरमा) के दो स्वर्णपत्र-लेख

स्वर्णपत्रों पर लिखे हुए दो पालि-अभिलेख बरमा में प्रोम के समीप मौंगन नामक स्थान पर मिले हैं। मंभवतः यें पाँचवीं-छठी शताब्दी ईसवी के हैं और दक्षिण भारत की कदम्ब (कन्नण-तेलगू) लिपि में लिखे हुए हैं। प्रथम अभि-लेख यह हैं "ये धम्मा हेतुष्पभवा तेमं हेतु तथागतो आह तेसं च निरोधो एवंबादी महासमणो ति, चत्वारो सम्मप्पधाना, चत्वारो सितपट्ठाना, चत्वारि अरियमच्चानि, चतु वेसारज्जानि पञ्चिन्द्रियाणि, पञ्च चक्खूनि-छ असद्वारणानि, सत्त वोज्भंग, अरियो अट्ठं-गिको मग्गो, नव लो-कुनरा धम्मा, दम बलानि, चुहुम बुद्धञ्ञाणानि, अट्ठारस बुद्धधम्मा

ति।" इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है "जो धर्म हेतुओं से उत्पन्न हैं उनके हेतू को तथागत वतलाते हैं और उनके निरोध को भी, उन महाश्रमण का यही मत है, जैसे कि चार सम्यक् प्रधान, चार स्मृति-प्रस्थान, चार आर्य-सत्य चार वैशारद्य, पाँच इन्द्रिय, पाँच चक्षु, छह असाधारण, दस बल, चौदह वुद्ध-जान, एवं अठारह बुद्ध-धर्म ।" इस अवतरण का प्रथम भाग अर्थात् यह अंग -''जो धर्म हेतुओं से उत्पन्न है उनके हेतु को तथागत बनलाते हैं और उनके निरोध को भी, यही उन महासमण का मत है" बुद्ध के सारे मन्तव्य को जैसे एक संक्षिप्त ्स्त्र में हो रख देता है । पालि-त्रिपिटक में भी यह बहुत प्रसिद्ध है । अस्सजि (अश्वजित्) नामक भिक्षु ने यही कहकर प्रथम बार सारिपुत्र को बुद्ध-मन्तव्य का परिचय दिया था। वाद के अंश में बोधिपक्षीय धर्मों का परिगणन कराया गया है जो बुद्ध के नैतिक आदर्शवाद की एक परिपूर्ण सूची है। स्थविरवाद बौद्ध धर्म बृद्ध-धर्म के नैतिक सिद्धांतों को आधार मानकर भगवान् बुद्ध द्वारा उप-दिष्ट बोविपक्षीय धर्मों को ही उनका मुख्य मन्तव्य मानता है । पाँचवीं छठीं गताब्दी में बरमी बौद्ध धर्म की प्रगति पर यह स्वर्ण-पत्र लेख अच्छा प्रकाश डालता है। द्वितीय स्वर्णपत्र पर भी प्रथम लेख के आदि का अंश अंकित है किन्तू उसके बाद यहाँ त्रिरत्न की वन्दना और अंकित है, यथा—'तिपि सो भगवा अरहं सम्मा सम्बुद्धो विज्जाचरणसम्पन्नो सुगतो लोकविदू अनुनरो पुरसिद्दम्मसारथि सत्था देव मनुस्सानं वुद्धो भगवाति । यह भी पालि त्रिपिटक का ही एक उद्धरण है। इसका हिन्दी अनुवाद है "वे भगवान् अर्हत्, सम्यक् मम्बुद्ध, विद्या-चरण सम्पन्न, सुगत, लोकविद, अद्वितीय पुरुष-दम्य सारथी, देव और मनुष्यों के शास्ता, भगवान् बुद्ध हैं)' बुद्ध-भिन्त के उद्गार-म्बरूप ही ये लेख लिखे गये हैं।

## मञ्जा का पाँचवीं-छठी शताब्दी का स्वर्णपत्र-लेख

बरमा में प्रोम के पास मञ्जा नामक स्थान पर वीस स्वर्ण-पत्रों पर लिखा हुआ एक पालि अभिलेख पाया गया है। यह भी दक्षिण-भारत की कन्नड़-तेलग प्रकार की लिपि में लिखा हुआ है। इस अभिलेख में विनय और अभिवम्म पिटक के कुछ उद्धरण अंकित हैं । वरमा में पालि-बौद्ध धर्म के विकास के इतिहास पर इस अभिलेख से पर्याप्त प्रकाश पड़ता है ।

#### मन्जा के बोबोगी पेगोडा में प्राप्त खंडित पाषाण-लेख

वरमा में मब्जा (प्राचीन प्रोम) के बोबोगी पेगोडा मे सन् १९१०-११ ई० में तोन खंडित पाषाण-लेख मिले, जो संभवतः छठी शताब्दी ईसवी के हैं। इनकी लिपि भी दक्षिण भारत की कन्नड़-तेलगू लिपि से मिलती जुलती है। इन अभिलेखों में पालि-त्रिपिटक विशेषतः अभिधम्म-पिटक के ही किसी ग्रन्थ का उद्धरण है, जिसका अभी निश्चयतः पता नहीं लगाया जा सका है। इस अभिलेख से बरमा की अभिधम्म-पिटक संबंधी अध्ययन की ओर विशेष रुचि का जो वहाँ प्रारंभ से ही रही है, पता चलता है।

### १४४२ ई० का पेगन (बरमा का ऋभिलेख)

वरमा के तौंगद्विन नामक प्रान्त के प्रान्तपित वौद्ध उपासक और उसकी पत्नों ने १४४२ ई० में वहाँ के भिक्षु-मंत्र को कुछ महत्वपूर्ण दान दिया था। उसी को स्मृति को सुरक्षित रखने के लिए यह लेख अंकित करवाया गया था। इस लेख में अन्य बातों के साथ साथ उन ग्रन्थों का भी उल्लेख है जिनका दान उक्त प्रान्तपित ने भिज्ञु-मंत्र को दिया था। अतः वरमा में पालि-साहित्य के विकास की दृष्टि मे इस अभिलेख का एक विशेष महत्व है। एक विशेष महत्वपूर्ण वात इस अभिलेख की यह भी है कि यहाँ पालि-ग्रन्थों की सूची में अमरकोश, वृत्तरताकर जैसे कुछ संस्कृत-ग्रन्थ भी सम्मिलित हैं, जो वरमा में तद्विपयक अध्ययन की परम्परा का अच्छा साक्ष्य देते हैं। पन्द्रहवी शताब्दी तक वरमी पालि साहित्य को प्रमित को दिखाने के लिए यद्यपि इस अभिलेख में निर्दिष्ट ग्रन्थों का अधिक विवेचन अपेक्षित है, किन्तु विस्तार भय से हम यहाँ ऐसा न कर केवल उनका नाम परिगणन मात्र ही करते हैं। जिनकी भी संख्या २९५ है। यथा—(१) पराजिककंड, (२) पाचित्तिय, (३) भिक्खुनी, विभंग, (४) विनय-महावग्ग.

१. विशेष विवेचन के लिए तो देखिए मेबिल बोड : दि पालि लिटरेचर ऑव बरमा, पृष्ठ १०१- १०९ ।

(५) विनय-चूलवग्ग, (६) विनय-परिवार, (७) पाराजिक-कंड अटठकथा, (८) पाचित्तियादि-अट्ठकथा (९) पाराजिककंड-टीका, (१०) तेरसकंड टीका, (११) विनय-संग्रह-अट्ठकथा विस्तृत,) (१२) विनय-संग्रह-अट्ठकथा (संक्षिप्त), (१३) कंखा वितरणी-अट्ठकथा, (१४) खुद्दक सिक्खा टीका, (प्राचीन), (१५) खुद्दक सिक्खा टीका (अभिनवा), (१६) कंखा-टीका (अभिनवा), (१७) विनय गण्ठिपद, (१८) विनय-उत्तर-सिचय-अट्ठकथा, (१९) विनय-सिचय-टीका, (२०) विनयक्खन्य निद्देस,(२१) धम्मसंगणि,(२२) विभंग, (२३) घातुकथा, (२४) पुग्गलपञ्ञात्ति, (२५) कथावत्थु, (२६) मूलयमक, (२७) इन्द्रिय यमक, (२८) तिक-पट्ठान, (२९) दुक-तिक-पट्ठान, (३०) दुक-पट्ठान, (३१) अट्ठसालिनी-अट्ठकथा, (३२) सम्मोह विनोदनी-अट्ठकथा, (३३) पञ्च्चप्पकरण कथा, (३४) अभिधम्म-अनुटोका, (३५) अभिधम्मत्यसंगह-अट्ठकथा, (३६) अभिधमत्यसंगह-टीका, (३७) अभिधम्मत्थ विभावनी-टीका, (३८) सोलक्खन्घ, (३९) महावग्ग, (४०) पाथेय्य, (४१) सीलक्खन्ध-अट्ठकथा, (४२) महावग्ग-अट्ठकथा, (४३) पाथेय्य-अट्ठकथा, (४४) मीलक्खन्ध टीका, (४५) महावग्ग-टीका, (४६) पाथेय्य-टीका,(४७) मूलपण्णास, (४८) मूलपण्णास-अट्ठकथा, (४९) मूलपण्णास-टीका, (५०) मजिभमपण्णास, (५१) मजिभयपण्णास-अट्ठकथा, (५२) मजिभमपण्ण टीका,(५३) उपरिपण्णास (५४) उपरिण्णास-अट्ठकथा (५५) उपरिण्णास टीका (५६) सगाथवग्ग-संयुत्त, (५७) सगाथवग्गसंयुत्त-अट्ठकथा, (५८) सगाथवग्गसंयुत्त-टीका, (५९) निदानवग्ग-संयुत्त, (६०) निदानवग्ग संयुत्त-अट्ठकथा, (६१) खन्धवग्ग-संयुत्त, (६२) खन्धवग्ग संयुत्त-टीका, (६३) नडायतन वग्ग-संयुत्त, (६४) सठायतनवग्ग संयुत्त-अट्ठकथा, (६५) चतुकनि-पात-अंगुत्तर, (६६) अट्ठ-नय-निपात-अंगुत्तर, (६७) महावग्गसंयुत्त, (६८) पञ्ञानिपात-अंगुनर (६९) छमत्तनिपात-अंगुत्तर, (७०) अट्ठ-नव-निपात-अंगुत्तर, (७१) दस-एकादस-निपात-अंगुत्तर. (७२) एकनिपात अंगुत्तरट्ठकथा, (७३) दुक-तिक-चतुक निपात-अंगुत्तर अट्ठकथा, (७४) पच्चादि-अंगुत्तर-अट्ठकया, (७५) अंगुनर-टीका, (७६) अगुनर-टीका, (७७) खुटक-पाठ अट्ठकथा सहित, (७८) धम्मपद अट्ठकथा सहित. (७९) उदान अट्ठकथा

न्सहित, (८०) इतिवृत्तक अट्ठकथा सहित, (८१) सुत्त-निपात, अट्ठकथा महित (८२) विमानवत्यु-अट्ठकथा-सहित, (८३) पेतवत्थु अट्ठकथा सहित. (८४) थेरगाथा अट्ठकथा सहित, (८५) थेरीगाथा अट्ठकथा सहित, (८६) पाठचरित्र (८७) एक निपात जातक-अट्ठकथा ,(८८) दुकनिपात जातक-अट्ठकथा, (८७) तिक निपात जातक-अट्ठकथा, (९०) चतुक-पंच-छनिपात जातक अट्ठकथा, (९१) सत्त-अट्ठकया, (९२) दस-एकादस निपात जातक ट्ठकथा, (९३) द्वादस-तेरस-पिकण्णक निपात-जातक-अट्ठकथा, (९४) वीसतिजातक-अट्ठकथा, (९५) जाततकी-सोतत्तकी-निदान-अट्ठ कथा, (९६) चूलनिद्देस, (९७) चूल-निद्देस-अट्ठकथा, (९८) महानिद्देस, (९९) महानिद्देस, (१००) जातक-टीका, (१०१) दुम-जातक-अट्ठकथा, (१०२) अपादान, (१०३) अपादान-अट्ठ-कथा, (१०४) पटिसम्भिदामग्ग, (१०५) पटिसम्भिदामग्ग-अट्ठकथा, (१०६) पटिसम्भिदामग्ग-गण्ठिपद, (१०७) विसुद्धिमग्ग-अट्ठकथा, (१०८) विसुद्धि-मग्ग-टोका, (१०९) बुद्धवंस-अट्ठकथा, (११०) चरियापिटक-अट्ठकथा, (१११) नामरूप टीका, (नवीन), (११२) परमत्य विनिच्छय, (११३) मोह विच्छेदनी, (११४) लोक-पञ्ञाति, (११५) मोह नयन, (११६) लोकु-प्पत्ति, (११७) अरुणवित, (११८) छगति दोपनी, (११९) सहस्सरंसिपालिनी (१२०) दसवत्थु (१२१) सहस्सवत्सु (१२२) सहिल वत्सु (१२३) पेटकोपदेस, (१२४) तथागतुप्पत्ति, (१२५) धम्मचक्क (–पवत्तनसुत्त), (१२६) धम्मचक्क-टीका, (१२७) दाठाधातुवंस, (१२८) दाठाधातुवंस-टीका, (१२९) चूलवंस, (१३०) दोपवंस, (१३१) थूपवंस, (१३२) अनागतवंस, (१३३) वोधिवंस, (१३४) महावंस, (१३५) महावंस-टीका, (१३६) धम्मदान, (१३७) महाकच्चायन, (१३८) न्यास, (१३९) थन्-व्यन्-टीका, (१४०) महाथेर-टोका, (१४१) रूपसिद्धि-अट्ठकथा, (१४३) बालावतार, (१४४) वुनि मोग्गल्लान, (१४५) पञ्चिक-मोग्गल्लान, (१४६) पंचिक मोग्गल्लान टीका, (१४७) कारिका (१४८) कारिका-टोका, (१४९) लिंगत्थ विवरण (१५०) लिंगत्थ विवरण टोका, (१५१) मुखमत्तसार, (१५२) मुखभत्तसार-टोका, (१५३) महागण, (१५४) चूलगण, (१५५) अभिधान, (१५६) अभिधान-टीका, (१५७) सद्दनीति, (१५८) चूलनिरुत्ति, (१५९) चूलसन्धि विसोधन,

(१६०) सद्दत्थभेदचिन्ता, (१६१) सद्दत्थभेद चिन्ता-टीका, (१६२) पद-सोघन, (१६३) सम्बन्ध चिन्ता-टीका, (१६४) रूपावतार, (१६५) सद्दावतार, (१६६) सद्धम्मदीपका, (१६७) सोतमालिनी, (१६८) संबन्धमालिनी, (१६९) पदा-वहामहाचक्क, (१७०) ण्वादि (मोग्गल्लान) (१७१) कतचा (१७२) महाका, (१७३) बालत्तजन, (१७४) नुत्तावलि, (१७५) अक्खरसम्मोहच्छेदनी, (१७६) चेतिद्धि नेमिपरिगाथा, (१७७) समासतिद्धतदीपनी, (१७८) बीजक्ब्यं, (१७९) कच्चायन-सार, (१८०) वालप्पबोधन, (१८१) अट्ठसालिनी, (१८२) अट्ठ-सालिनो निस्मय, (१८३) कच्चायन निस्सय, (१८४) रुपसिद्धि निस्सय, (१८५) जातक निस्सय, (१८६) जातकगण्ठि, (१८७) धम्मपदगण्ठि निस्सय, (१८८) कम्मवाचा, (१८९) धम्मसत्त, (१९०) कलापपञ्चिका, (१९१) कलाप-पञ्चिका-टीका, (१९२) कलापसुत्त प्रतिञ्ञासकु, (१९३) प्रिन्डो-टीका, (१९४) रत्नमाला, (१९५) रत्नमाला टीका, (१९६) रोगनिदान, (१९७) दत्रगुण, (१९८) दत्र गुण-टीका, (१९९) छन्दोविचिति, (२००) चन्द्रपुत्ति (चन्द्रवृत्ति), (२०१) चन्द्रपञ्चिकर, (२०२) कामन्दकी, (२०३) धम्मपञ्ञ-पकरण, (२०४) महोसट्ठि, (२०५) सुबोधालंकार, (२०६) सुबोधालंकार-टीका, (२०७) तनोगबुद्धि, (२०८) तण्डि (संभवतः दण्डी), (२०९) तण्डि-टोका, (२१०) चंकदास, (२११) अरियसच्चावतार, (२१२) विचित्रगन्घ, (२१३) सद्धम्मुपाय, (२१४) सार संग्रह, (२१५) सारपिण्ड, (२१६) पिट-पर्ट्ठि संगह, (२१७) मूलचारक, (२१८) पालतक्क, (२१९) त्रक्कमासा (तर्कभाषा) (२२०) सद्दकारिका, (२२१) कासिकाद्रुत्तिपालिनी, (२२२) सद्धम्मदीपिका, (२२३) सत्यतत्वावबोध, (२२४) चूलनिरुत्ति मंजूसा, (२२५) मंजूसा टीका व्याख्यं, (२२६) चूलनिरुत्ति मंजूसा, (२२७) अत्थव्याख्यं, (२२८) अनुटीका व्याख्यं, (२२९) पकिण्णक निकाय, (२३०) चत्थ पयोग, (२३१) मत्थपयोग, (२३२) रोगयात्रा, (२३३) रोगयात्रा-टीका, (२३४) सत्थेक विषसवप्रकास, (२३५) राजमत्तन्त, (२३६) परासब, (२३७) कोलद्धज, (२३८) बृहज्जातक, (२३९) बृहज्जातक-टीका, (२४०) दाठा धातुवंस, टीका-सहित, (२४१) पतिक विवेक टीका, (२४२) अलंकार-टीका, (२४३) चिलन्द पञ्चिका, (२४४) वेदविधिनिमित्तनिरुत्ति वण्णना, (२४५) निरुत्ति

व्यास्यं, (२४६) वृत्तोदय, (२४७) वृत्तोदय-टीका, (२४८) मिलिन्द-पञ्ह, (२४९) सारत्थ संगह, (२५०) अमरकोस निस्सय, (२५१) पिंडो निस्सय, (२५२) कलाप निस्सय, (२५३) रोगनिदान व्याख्यं, (२५४) दब्रगण टीका, (२५५) अमरकोस, (२५६) दंडि टीका, (२५७) दंडिटीका (द्वितीय), (२५८) दंडि-टीका (तृतीय), (२५९) कोलध्वज टीका, (२६०) अलंकार, (२६१) अलंकार-टीका, (२६२) भेसज्जमंजूसा, (२६३) युद्धजेय्य, (२६४) यतन प्रभा टोका, (२६५) विरग्ध, (२६६) विरग्ध-टीका, (२६७) चूला मणि-सार, (२६८) राजमत्तन्त टीका, (२६९) मृत्युवञ्चन, (२७०) महाकाल चक्क, (२७२) महाकालचक्क-टीका, (२७२) परविवेक, (२७३) कच्चायन रूपावतार, (२७४) पुम्मरसारी, (२७५) तक्तवावतार (तत्त्वावतार), (२७६) (२७७) न्याय विन्दु, (२७८) न्यायबिन्दु टीका, न्यायबिन्दु टीका, (२७९) हेत्बिन्द, (२८०) हेतुबिन्दु टीका, (२८१) रिक्ख- णिय यात्रा, (२८२) रिक्खणिय-यात्रा, टीका, (२८३) वरित्तरताकर (वृत्त रत्नाकर,) (२८४) श्यारामितकब्य, (२८५) यृत्तिसंग्रह (२८६) युत्ति संगहटीत्र, (२८७) सारसंगह निस्सय, (२८८) रोग यात्रा निस्सय, (२८९) रोग निदान निस्सय (२९०) सद्दत्थभेद चिन्तानिस्सय, (२९१) पारानिस्सय, (२९२) श्यार मितकव्य-निस्सय, (२९३) बृहज्जातक-निस्सय, (२९४) रत्तमाला, (२९५) नरयुत्ति संगह।

## रामण्य-देश (पेगू-बरमा) के राजा धम्मचेति का १४६७ ई० का कल्यागी श्रभिलेख

कल्याणी (पेगू-वरमा)-अभिलेख रामण्य-देश (पेगू-वरमा) के राजा धम्मचेति ने सन् १४६७ ई० में अंकित करवाया था। वरमा में वौद्ध धर्म के विकास, विशेषतः भिक्षु-संघ की परम्परा, पर इस अभिलेख से पर्याप्त प्रकाश पड़ता है। भिक्षुओं के उपसम्पदा-संस्कार की विधि एवं विहार-सीमा के निर्णय करने के विषय पर राजा धम्मचेति के समय में बरमी भिक्षु-संघ में विवाद उपस्थित हो गया। इस विवाद का निश्चित समाधान करने के लिए प्राचीन वौद्ध साहित्य, विशेषतः विनय पिटक और उसकी अट्ठकथा एवं उपकारी साहित्य

का काफी गवेषण किया गया । उसके परिणाम स्वरूप जो निश्चित मार्ग दर्शन प्राप्त हुआ उसी का उल्लेख कल्याणी-अभिलेख में है । यह विषय बौद्ध किया-काण्ड में इतना संबंधित है कि उसका उद्धरण देने से यहां कोई विशेष प्रयोजन सिद्ध नहीं हो सकता । पालि-साहित्य के बरना में विकास की दृष्टि से केवल इस अभिलेख पर अंकित उन पालि ग्रन्थों के नाम महत्वपूर्ण है जिनकी सहायता उपर्युक्त विवाद के शमनार्थ ली गई थी । इन ग्रन्थों में ये मुख्य हैं—पातिमोक्ख खुद्दक-सिक्खा, विमति-विनोदिनी, विनय-पालि, बज्जबुद्ध स्थिवर (विजरबुद्धि थेर ।) कृत विनय टीका या सारत्थदीपनी मातिकट्ठकथा या कंखा वितरणी विनय विनिच्छयप्पकरण, विनयसंगहप्पकरण, सीमालंकार पकरण, सीमालंकार संगह आदि । जैसा स्पष्ट है, विनय-पिटक संबंधी साहित्य ही इसमें प्रधान है ।

कल्याणी-अभिलेख इस दिशा में पालि-साहित्य सृजन की अंतिम काल सीमा निश्चित करता है। वह उस प्रभूत पाल-साहित्य की ओर भी संकेत करता है जो लंका की तरह बरमा में भी लिखा गया। पालि-साहित्य यद्यपि संस्कृत की तरह एक पूरा वाङ्मयनहीं है, फिरभी उमकी रचना भारत, लंका और वरमा तीन देशों में हुई है। उसकी अनेकविध विखरी हुई सामग्री इसका प्रमाण है। पालि में विभिन्न ज्ञान-शाखाओं पर ग्रन्थ नहीं लिखे गये। जो कुछ लिखे भी गये उनका भी आधार विशाल संस्कृत वाङ्मय ही था और उनका अपने आप में कोई विशेष महत्व नहीं है।

# उपसंहार

### भारतीय वाङ्मय में पालि साहित्य का स्थान

गत पष्ठों में जिस साहित्य का पर्यालोचन किया गया है वह भारतीय माहित्य का अभी तक प्रायः एक उपेक्षित अंग ही रहा है। संपूर्ण मध्यकालीन भारतीय आर्य साहित्य का ही वैसे तो यथावत् अध्ययन अभी हिन्दी में नहीं किया गया । किन्तू पालि-साहित्य के अतिशय गौरवशाली होने के कारण उसकी उपेक्षा तो अत्यंत हृदय द्रावक है। छठो शताब्दी ईसवी पूर्व से लेकर छठी शताब्दी ईसवी तक अर्थात् पूरे १२०० वर्ष के भारतीय इतिहास में जो कुछ भी सबसे अधिक स्मरणीय, जो कुछ भी सबसे अधिक महत्वपूर्ण है, वह पालि-साहित्य में निहित है। इस युग का भारतीय समाज, धर्म, दर्शन और सबसे अधिक विश्व-संस्कृति को उसका मौलिक दान, सभी कुछ पालि साहित्य में अंकित है। फिर भी इस महत्वपूर्ण साहित्य का जितना अध्ययन और प्रकाशन कोलम्बो (सिंहल), रंगून, (बरमा), बंकाक (स्याम) और मोसायटी, लन्दन से हुआ है, उतना किसी भारतीय िशक्षा-केन्द्र के विषय में तो कहा भी नहीं जा सकता। संपूर्ण भारत की वात जाने भी दें तो भी मध्य-मंडल (शास्ता की विचरण भूमि) में पालि स्वाध्याय की जो दयनीय अवस्था है उसे देखकर तो आश्चर्य होता है कि हम किस प्रकार अपनी संस्कृति के तत्वों के संरक्षण का दम भरते हैं। जिस संस्कृति के प्रभाव को चीन , जापान, कोरिया, मंगोलिया, तिब्बत, मध्य-एशिया और अफगानिस्तान की भूमियाँ अभी नहीं भूली हैं, जिसकी स्मृतियाँ अभी तक लंका, बरमा और स्याम के निवासियों के हृदय में, उनके सारे सामाजिक संस्थान और राजैनितक विधान में गुथी हुई पड़ी हैं, उसे हम भारतवासी, जो उसके वास्तविक प्रतिनिधि है, भूल चुके है। यह एक दु:खद, किन्तु सत्य बात है। भगवान् बुद्ध के जिस शासन के माध्यम से हम संसार के संपर्क में आये

थे, उसे हम आज तोड़ चुके हैं। आज हम कच्ची बुनियादों पर महल खड़े कर रहे हैं। समय ही बतायेगा कि वे बुनियादें कितनी स्थायी होती हैं । हाँ इतिहास की ओर मुड़कर हम चाहें तो एक ऐसे आधार का भी आश्रय ले सकते हैं जिसकी परीक्षा पहले हो चुकी है। यह आधार उम साहित्य और संस्कृति का है जिसे हम बुद्ध के नाम से संयुक्त करते हैं। इस माध्यम की पूर्व परम्परा बड़ी शुभ्र रही है। इसके द्वारा हम जिस किसी से मिले तो उसका शोषण करने के लिए नहीं, बल्कि अपने संपर्क से केवल उसी को कृतार्थ करने के लिए उसी के अनुकम्पार्थ ! अशोक के प्रव्रजित पुत्र महेन्द्र और उनके साथी भिक्षओं ने जब लंकाधिपति देवानं पिय तिस्स मे गौरव भरे शब्दों में यह कहा 'हम तेरे ऊपर अनुग्रह करने के लिए ही भारत से यहाँ आये हं' (तवेव अनुकम्पाय जम्बुदीपा इधागता) तो उन्होंने अपने इन शब्दों से उस सारी भावना का ही प्रतिनिधित्व कर दिया जिससे प्रभावित होकर शत-सहस्र धर्मीपदेशक भिक्षओं और मानव जाति के सेवक भारतीय मनीषियों ने हजारोंकोसों को भयानक पैदल यात्राएँ कर विदेश-गमन किया था। इन स्मृतियों की पृष्ठभूमि को लेकर चाहे तो भारतीय राष्ट्र आज भी कम से कम एशिया के देशों में अपने पूर्व संबंधों को फिर से जीवित कर सकता है, उनके साथ मैत्री के संबंध दुढ़तर कर सकता है । पालि साहित्य का शुभ आशीर्वाद सदा उसे अपने इस प्रयत्न में मिलेगा ।

विशुद्ध साहित्य की दृष्टि से पालि साहित्य का अर्थ-गौरव और उसकी प्रभाव-मयी ओजस्विनी भाषा-शैली किसी भी साहित्य से टक्कर ले सकती हैं। किन्तु उसके इस संबंधी गुणों या ऐतिहासिक महत्व के विषय में हमें कुछ नहीं कहना है। पहले भी इसके संबंध में बहुत कुछ कहा जा चुका है। भारतीय माहित्य के इतिहास में पालि का स्थान सब प्रकार संस्कृत के साथ है। संस्कृत माहित्य रूपी महासमुद्र में ही आर्य जाति के संपूर्ण ज्ञान-विज्ञान का भांडार निहित है। उसी महासागर का एक आवर्त पालि भी है। पालि संस्कृत से व्यति-रिक्त नहीं, बिक्क भाषा और साहित्य दोनों ही दृष्टियों से वह उसी का एक रूपान्तर या अंग ही है। अतः संस्कृत साहित्य के अविभाज्य अवयव के रूप में पालि का महत्व भारतीय साहित्य में सदा सुप्रतिष्ठित रहना चाहिये हां, भारत की सौमा के बाहर के देशों में पालि अपनी जेप्ठ भगिनी संस्कृत से भी कहीं कहीं प्रभावशीलता में अधिक बढ़ गई हैं। इसका कारण है पालि का तथागत की सन्देश-वाहिका होना। अपने इस गौरव के कारण ही सचमुच पालि जैसी प्रादेशिक भाषा को भी विश्वजनीन होने तक का सौभाग्य मिल गया है, जो संभवतः आज तक अंशतः संस्कृत को छोड़कर अन्य किसी भारतीय भाषा को नहीं मिला।

## पालि और विश्व-साहित्य

जर्मन कवि—दार्शनिक गेटे ने साहित्य को विश्व का मानवी-करण कहा है। दुनिया का शायद ही कोई साहित्य इस कसौटी पर खरा उतर सके जितना पालि साहित्य।

भारतीय भाषाओं में यदि किसी के भी साहित्य में विश्व जनीन तत्व सबसे अधिक हैं तो निश्चय हो पालि में । गत पृष्ठों में पालि साहित्य के विवे-चन में यदि लेखक ने अधिक प्रमाद नहीं किया है तो उसमे स्पष्ट हो गया होगा कि पालि माहित्य एक धार्मिक संप्रदाय (स्थविरवाद बौद्ध धर्म) का ही माहित्य नहीं है, बल्कि वह जाति-धर्म-निर्विशेष विश्व-मानव का साहित्य है, जो विश्वजनीनता की भावनाओं से अनुप्राणित है । यही कारण है कि भारतीय भूमि से उद्भृत होकर उसका विकास समान रूप से ही अन्य देशों में भी हुआ है । संकृचित राष्ट्रीय आदर्शो की अभिव्यक्ति उसके अन्दर नहीं है । वह मनुष्य मात्र की समस्याओं को लेकर उनके समाधान के लिए खड़ा है जिनमें देश या राष्ट्र का वैसा कुछ भेद नहीं होता। बुद्ध-धर्म कैसे विश्व धर्म हो गया इसका बहुत कुछ रहस्योदघाटन पालि-साहित्य में ही हो जाता है। यहां कोई ऐसा विशिष्ट विश्वास नहीं, कोई ऐसा कर्मकांड का विधान नहीं, कोई ऐसा देवत्व का आदर्श नहीं, जो मनुष्य-मनुष्य के बीच भेद डाल सके। यहां केवल नैतिक आदर्शवाद है, मनुष्य को मनुष्य वनाने का प्रयत्न है, और यह सब है मनुष्य को मनुष्य समभ-कर मनुष्य के द्वारा मनुष्य को मार्ग दिखाकर । यदि धर्म के नाम पर मानवता का अपलाप ही आज हमारे अनेक अनर्थों का कारण है, तो पालि-साहित्य हमें अजि उसके प्रतिकार करने के लिए आह्वान करता है। यदि मनुष्यता के गठ- बन्धन में बँधना ही विश्व-मानव के भावी कल्याण का एकमात्र मार्ग है और उसी के लिए चारों ओर से प्रगति करनी है तो उसके लिए भी पालि साहित्य सबसे पहले हमारा आह्वान करता है और हमारे मार्ग को प्रशस्त करता है। विश्व-धर्म के प्रसारक इस साहित्य का यदि समुचित प्रचार और प्रसार किया जाय तो निश्चय ही यह भारतीय जनता को संसार के शेष मनुष्यों के साथ मनुष्यता की उस समान भूमि पर लाकर खड़ा कर देगा जिसकी आज सबसे अधिक आवश्यकता है और जिसके बिना भारत विश्व-संस्कृति को अपने उस महत् दान को दे भी नहीं सकता जिसे उसने बुद्ध-धर्म के रूप में कभी उस दिया था।

|  |   | · |
|--|---|---|
|  |   | • |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  | • |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |

# परिशिष्ट

# १—नामानुक्रमणी

ऋ

अकारणवाद १३५ अकालरावी जातक २८२ अकित्ति-चरियं २९९ अकित्ति-जातक २९९ अक्रियावाद १३७ अकियावादी १९३, १९४ अकृततावाद १३७ अक्शल ३०, ३७३, ३७४, ३७५, ३८६, ४००, ४३८, ४४०, ४४२, ४४६, ४५०, ४५८ अक्रुशल कर्म ३५५ अक्राल-चित्त ३७९, ३८०, ३८६, ३९०, ३९२, ५३३, ५३४, ५३५, ५३६ अकूशल चेतसिक ३८६ अकुशल धर्म ४६१ अक्राल-मूल ३५५, ४४० अकुशला मनोविज्ञान-धातु-संस्पर्शजा अकुशल विपाक-चित्त (सात) ३८२-३८३, ५३५ अक्खरसम्मोहच्छेदनी ६४१ अखरावट २३० अग्गञ्ञ-सुत्त ९३, १४७ अग्गपंडित (लोकुप्पत्ति के रचयिता) ५७९ अग्ग पंडित (प्रथम) ६११ अग्ग पंडित (द्वितीय) ६११

अग्ग पंडित (तृतीय) ६११ अग्गवंस ५७९, ६०३, ६११ अग्गिवच्छगोत्त (परिव्राजक) अग्गिवच्छगोत्त-सुत्त ९६, १५५, १५९ अग्गि भारद्वाज (ब्राह्मण) २४० अगोन् ११४ अघोष ऊष्म ३६ अघोप (स्पर्श) १९, २०, ३२, ३४, ३५, ५४, ५६, ५७, ५८, ५९ अचिरवती (नदी, राप्ती) १९५ अचेल काश्यप १४१ अच्छरियव्भुतथम्म-सुत्त ९८, १५७ अजन्ता २९० अजातशत्रु (अजातसत्तु-मगधराज) १३७, १३८, १४४, १५७, १६२, १६६, १७७, १९५, ५५०, ५६२, ५७१, ५७२, ५८१ अजित (माणव, व्राह्मण वावरि का शिष्य) २४१, २४२, ५८६ अजित केस कम्बलि १३७, १५९, 860 अजितमाणवपुच्छा २४१-२४२ अट्ठकथा १, २, ३, ६, ८, ९, ८५, १३०, १३२, २७८, २९७, ३३७, ३३९, ४२२, ४२७, ४४५, ४६५, ४६६, ४९६, ५३७, ५३८, ५३९, ५४८, ५४९, ५६०, ५६६, ५६७, ५६८, ५९८, ५९९, ६००, ६४२

अट्ठकथा-साहित्य ४७१---का उद्भव और विकास ४९५-५००, ४९७, ४९८, ४९९, ५००-की संस्कृत भाष्य और टीआओं से तुलना ५००-५०१,--की कुछ सामान्य विशेषताएँ ५००-५०१, ५०२, ५०३, ५०४, ५०५, ५०६, ५०८, ५१४, ५१५-बुद्धघोष की अट्ठकथाएँ ५२२-५२९,--बुद्धदत्त की अट्ठकथाएँ ५०४-५०५,--अभिधम्मपिटक सम्बन्धी अट्ठकथाएँ ५२८-५२९; ५३२, ५३६ अट्ठकथाकार ३०८, ४२७, — पालि साहित्य के तीन बड़े ५०१-५३१ अट्ठकथाचरिय ५७७ अट्ठकनागर-सुत्त ९५, १५३ अट्ठक-निपात १०१, १७८, १८०, १८२, १८९, १९०, १९३ अट्ठकनवनिपात-अंगुत्तर ६३९ अट्ठकदग्ग १०६, १०७, २४० अट्ठसालिनी १०५, १९९, ३५२, ३५९, ४७३, ४९८, ५०७, ५१३, ५२८, ५३०, ५४३, ५८६, अट्टसालिनी-अट्ठकथा ६३९ अट्ठसालिनी की निदानकथा १९८, १९९, ३३५, ३३६, ३५० अट्ठसालिनी की टीका ५३८, ५४२ अट्ठसालिनी-निस्सय ६४१ अट्ठान-जातक २९४ अड्ढकासी (भिक्षुणी) २६९ अत्तदण्ड-सुत्त .२४१ अत्तदीप-सुत्त १७५ अत्त-वग्ग २१५, २१८, २२४ अत्तनगल्ल (या अत्तनगलु---लंका में स्थान) ५७५

अत्तनगलुविहारवंस ५४१, ५४८, ५७४---५७५ अतिरिक्त धम्म १९९ अतीतवत्थु २७७ अत्थव्याख्यं ६४१ अत्थवण्णना २७७ अत्थसवग्ग ६२९ अत्थुद्धार-कंड ३७३, ३९४, ३९५ अर्थकथा ७१, १०४, १०५, १०९, २२३ अर्थजाल १३४ अर्थ-विद्या २९२ अद्वेप ३८८, ३९४, ४४०, ४५८, ५३३, ५३५ अर्द्धमागधी १८, १९, २८, ३१, ३२, --- का पालि से सम्बन्ध ३१-३३; ३४, ३९, ४५, ४८, ४९, ७३, ५३, ६६ अधिकरणपच्चय-कथा ५०४ अधिकरणसमथा धम्मा (सात) ३१२, ३१९-३२१ अधिकरण-शमथ ३.१३ अधिट्ठान-हार ४६८ अधिपति-प्रत्यय ४५७, ४६० अधिमोक्ष ३८७, ३९२, ३९३, ४१२, ५३४, ५३५ अधोविरेचन १६० अनंगण १४९ अनंगण-सुत्त ९३, १४९ अनन्त आकिंचन्य (शून्यता) का ध्यान ३७८ अनन्त आकाश का ध्यान ३७८ अनन्त विज्ञान का ध्यान ३७८ अनन्यशरण १७५ अनन्तर-प्रत्यय ४५७, ४६० अनमतग्ग-संयुत्त ९९, १६५ अन्-अवत्रपा (अनोत्तप्पं) ३८८, ३९२, ३९३, ५३५

अनागतवंस ५७८, ५८४-५८७, ६४० अनागतवंसस्स अट्ठकथा ५८० अनागतभय-सूत्र २०१, ४४३, ५८५ अनागतभयानि ६२७, ६२८, ६२९-६३० अनागामि-फल १८९ अनागामि-फल-चित्त ३८३ अनागामि-मार्ग-चित्ता ३७६ अनागामी ४१८, ४२०, ४३०, ४३२, ४३६, ४४२, ४४६, ५२२ अनात्म ३४७, ३५५, ३७९, ४०२, ४५३, ४६४ अनात्मलक्षण ४८१ अनात्मसंज्ञा ४६९ अनात्मवाद १४९, १५२, १५७, १५८, ३४९, ४२८, ४८४, ४८६ अनात्मवादी ४५३ अनाथपिंडिक १२६, १५८, १७३, १८३, १८४, १८८, २२६, २२७, ३२५, ५२६ अनाथपिडिकोवाद-सुत्त ९८, १५८ अन्य-समान (तेरह) ३८६, ३९१, 397 अन्य-समान चित्त ५३४ अन्योन्य-प्रत्यय ४४१, ४५७, ४६१ धनियत ३१३ अनियत कथा ५०४ अनियता धम्मा ३१२, ३१६-३१७ अनिरुद्ध (पालि अनुरुद्ध, आचार्य) १०९, ५३२, ५३९, ५४० अनिरुद्ध (पालि अनुरुद्ध, भिक्षु, बुद्ध-शिष्य) ७८, १५२, १५४, १५७, १७०, १७१, १८३, ३२५ अनिश्चिततावाद १३८ अनीश्वरवाद ४२८ अनुटीका व्यास्यं ६४१ अनुनासिक ३५, ६४, ६५, ६६

अनुपद-वग्ग ९७, १५७ अनुपद-सुत्त ९७, १५७ अनुपालि साहित्य ३०, ९०, ९१ अनुपिटक साहित्य ९०, ९१,---का काल-विभाग १०८-११० १२९, १३२, ४७२, ४९४, ५०६, ५१४, ५२८, ६१३ अनुमानपञ्हो ४८९ अनुमान पञ्हं ४७६, ४७९ अनुमान-सुत्त ९३, १५१, ६२९ अनुरुद्ध (परमत्थविनिच्छय, रूप-परिच्छेद और अभिधम्मत्थ-ैसंगह के रचियता) ५७८ अनुरुद्ध (खुद्दकसिक्खं के रचयिता) 400 अनुरुद्ध-सुत्त ९८, १५७ अनुरुद्ध-संयुत्त १०१, १७१ अनुला देवी (देवानं पिय तिस्स की भतीजी) ५७३, ५७४, अनुलोम २२७ अनुलोम-पट्ठान ४५६ अनुलोम-पच्चिनय-पट्ठान ४५६ अनुलोम-पटिलोम-पटिच्चसमुप्पाद-सुत्त २१२ अनुराधपुर ५०४, ५०८, ५०९, ५५१, ५६८, ५७६, ६०८, ६१६ अनुशय १५७, ४४६, ४३७, ४४०, 840 अनुशासनी प्रातिहार्य १४२ अनुष्टुभ् २३६ अनुश्रव १७६ अनुसय---यमक ४५० अनुसंघानात्मक ३८१ अनुस्सति कम्मट्ठान-निद्देसो ५२० अनेसाकि (मसाहरु, प्रो०) २०० अनोपमा (भिक्षुणी) २६८, २६९ अनोपदस्सी (सिंहली भिक्षु) ५७५ अनोमा (नदी) २८६

अपगर्भ १९४ अपण्णक जातक २८१ अपण्णक-सूत्त ९५, १५३, १५९ अपर्णक १५३ अर्पणा समाधि ५२० अपदान १०२, १०७, ११४, १९७, अप१९८, २००, २९८, ५९९, ६४० दानट्ठकथा (अपदान-अट्ठकथा) ५७७, ६४० अप्पमञ्जविभंग ४१० अप्पमत्तक वग्ग ६२४ अप्पमाद-वग्ग २१४, २२३ अपभ्रंश १२, ३०, ३२, ७२ अप्रमाणा चेतोविम् क्ति १५७ अपरशैलीय ४२६, ४३०, ४३९, ४४१, ४४७, ४४८ अपरान्त (अपरान्तक भी) ५५७, ५७२, ५७४, ५८२ अपरान्त-कित्पत १३५ अपरान्तक-प्रदेश ८८ अपरिमाण ३८८, ३९३, ४१२ अफगानिस्तान ६४४ अफलातूँ १३१, ४५४, ४७३, ४९३ अब्भुतधम्म १०२, १०३ अभय ३१० अभय (सदृत्थ भेदचिन्ता की टीका के रचियता) ५८० अभयमाता (भिक्षणी) २६९ अभय गिरि विहार ५६३ अभयराजकुमार-सुत्त ९५, १५३, १५९ अभ्यास ४६८ अभिञ्ञा निद्देसो ५२१ अभिण्ह जातक २७४ अभिधम्म (अभिधर्म) २, ८५, १०९, ११३, १९९, ३०८, ३२६, ३३५, ३३६, ३३८, ३३९, ३४०, ३४३, ३४४, ३४७, ३४९, ३५०, ३५१,

३५२, ३७४, ३९०, ४०५, ४०८, ४१८, ४५०, ४५३, ४६४, ४७०, ४७९, ४८१, ४४३, ५४५ अभिधम्म-अनुटीका ६३९ अभिधर्म-कोश ३३४, ३५७, ४२२, ४२३, ५६३ अभिधम्म गन्धि ५८१ अभिधम्मत्थ संगह १०९, ११०, ३५०, ३८४, ४५८, ५३२,—के सिद्धांतों का संक्षिप्त विश्लेषण ५३३-५३६ अभिधम्मत्थसंगह—अट्ठकथा अभिधम्मत्थसंगह-टीका ६३९ अभिधम्मत्थसंगह की टीका (धर्मानन्द कोसंबी कृत) ५४२ अभिधम्मत्थसंगह की टीका (लेदि सदा-वर्कृत) ५४४ अभिधम्मत्थसंगह की टीका (सूमंगल-कृत) ५४० अभिधम्मत्थसंगह-संखेप टीका (छपद -कृत) ५४० अभिधम्मत्थगण्ठिपद ५४३ अभिधम्मत्थविकासनी ५४०, ५७९ अभिधम्मत्यविभावनी ५४०, ५७९ अभिधम्मत्थविभावनी की ५४२, ६३९ अभिधम्मत्थसंगहपकरणं ५७८ अभिधम्मपण्णरसद्ठानं ५८० अभिधम्म-पिटक ८७, ८८, ९१, १०७, ११५, ११७, १७६, १९७, १९८, १९९, २३२, २९८, ३२७, ३३०, ३३४-४६४,---का रचना-काल ३३६-३४६,—का विषय— ३४६-३४९—की शैली ३४९ -३५१,--का महत्व ३५१-३५३, —की सर्वास्तिवाद अभिधर्म-पिटक से तुलना ३५३-३५८,--के ग्रन्थों की विषय वस्तु का संक्षिप्त विश्लेषण ३५८-

४६४, ४६५, ४६६, ४७०, ४९४, ५००, ५०३, ५०५, ५३२, ५३३, ५३५, ५३६, ५६६, ५६८, ६०२ अभिधम्म-पिटक संबंधी अट्ठकथायें ५२८-५२९ अभिधम्म फिलॉसफी (भिक्षु जगदीश काश्यप कृत) ८७, ३४२, ३४५, ३४७, ३४९, ३५१, ३९१, ३९३, ५१७, ५३३, ५४५ अभिधम्म-मूल टीका ५३२,---की अनुटीका ५४३ अभिधम्म-दर्शन ३४२, ४५०, ४५२ अभिधम्म-भाजनिय ३४४, ३९७, ३९८, ३९९, ४०२, ४०३, ४०५, ४०७, ४०८, ४१० अभिधम्म-विभाग ३४४ अभिधम्म-शैली ३४४ अभिधर्म-साहित्य ३११, ३४३, ३४५, ३५८, ५४० अभिधम्मावतार ५०३, ५०४, ५०५, ५३९, ५३६, ५७७ अभिधम्मावतार की टीका ५३९, ५४० अभिधान ६४० अभिधान-टीका ६४० अभिधानप्पदीपिकं ५७९ अभिधानप्पदीपिका ७, ८, ९, ६१४-६१५, ६१६ अभिनवखुद्दकसिक्खटीका ५३९ अभिनवचुल्लनिरुत्ति ६०३ अभिरूपा नन्दा (भिक्षुणी) २६९ अभिलेख-साहित्य १०३ अभिसमय-संयुत्त ९९, १६५ अभिसंबुद्ध-गाथा २७८ अभिसंबोधि १५१ अम्बष्ट (अम्बट्ठ) १३८, ५२३ अम्बट्ठ-सूत्त ९२, १२७, १२८, १३०, १३८-१३९, १७२ अम्बपाली (गणिका, बाद में भिक्षणी)

१४४, २६६, २६८, २६९, २७१ अम्बलद्विका १४५, १५३ अम्बलट्ठिकाराहुलोवाद-सुत्त १५३, ६३१ अमरकोश ६१४, ६३८, ६४२ अमरकोश-निस्सय ६४२ अमरसिंह (संयुत्त-निकाय के सिंहकी संस्करण के संपादक) १६० **अम**राविक्षेपवाद १३५ अमान्षी ४४७ अमितायु ४४६ अमेरिकन लैक्चर्स ऑन वृद्धिज्म ३४६ अमोह ३९४,४४०,४५८,५३३,५<sup>-</sup>५, अयोघर-चरियं ३०० अरणविभंग-सूत्त २६, °८, १५८, ५०० अरब (देश) २९५, २९६ अरबी २९५ अरस्तू ४५४ अरहन्त वग्ग २१५, २१७, २२३ अरिमर्दन (वरमा में स्थान) अरियपरियेसन-सुत्त ९४, १५१ अरियवंस ५४२, ५८०, ६११ अरियसच्चावतार ६४१ अरियालंकार (वरमी भिक्षु) ६७० अरिष्ट ३१० अरुणवति ६४० अरूप ३५५, ४५०, ५०५, ५२१ अरूप-धातु ४३५, ४८२ अरूप-राग ४४२ अरूप-लोक ३७२, ३८५, ४३५, ४४५, अरूप-स्कन्ध ४५० **अरूप-समा**धि ३७९ अरूपावचर ३७६, ३७९, ३९९, ४१२, ४४२, ५३५, ५३६ अरूपावचर-भूमि १६९, ३७८, ३८५, ३९९ अरूपावचर-भूमि के चार कुशल-चित्त ३७८-३७९

अरूपावचर-भूमि के चार किया-चित्त अरूपावचर विपाक-चित्त (चार) 363 अल्लकप्प ५७१, ५७२ अलंकार-टीका ६४१, ६४२ अलंकार-सूत्र ११४ अलगद्दूपम-सुत्त ९४, १०४, १५१, ३०५ अलम्बुस-जातक ६३५ अलसन्द २९५, ४९४ अलक्षेन्द्र २९५ अलिकसुन्दर ८९ अलियवसानि (आर्यवंश) ६२७, ६२८, ६२९ अली ३२७ अर्ली हिस्ट्री ऑव इण्डिया (स्मिय) अलेक्ज़ेन्डर २९५ अलेक्बोन्ड्रिया २९५, ४९४ अलोभ ३८८, ३९४, ४४०, ४५८, ५३३, ५३५ अलौकिक ४७० अलौकिक ज्ञान ४११ अल्पन्नाण ५४, ५६, ५९, ६२ अवदानं ११४ अवदान २९८ अवदान-साहित्य २९८ अवधूत-नियम (तेरह) ४९१ अवधूतव्रत ५१८ अवन्तिपुत्र (मथुरा का राजा) १५५ अवन्तो १७, १८, १७७, १९५, २८७, ५६३ अवन्ती प्राकृत ३१ अवत्रपा (ओत्तप्पो) ३८७, ५३५ अवारिय जातक २८४ अविगत-प्रत्यय ४५८, ४६३ अविद्या १६५, ४०७, ४४१, ४५४,

४५५, ४६८ अविद्या-ओघ ३० अविद्या-धातु ४०३ अविद्या-योग ३० अविद्यावद्विषय ३५० अविद्यास्रव ४४१ अव्याकृत १४१, १४७, १७०, ३५९, ३७३, ३७५, ३७६, ३८५, ३९९, ४००, ४०१, ४०२, ४०४, ४०५, ४०६, ४०७, ४१०, ४३७, ४४०, ४४६, ४५०, ४५८ अव्याकृत-चित्त ३८१, ३८७, ३९२, ५३३, ५३५ अव्याकत-संयुत्त १००, १७० अव्याकता धम्मा ३८१-३८३ अव्याकृता मनोविज्ञान-धातू-संस्पर्शजा 800 अवेस्ता ५८ अशाश्वतवाद १३६, ४२८ अशुभ-भावना २५४ अशैक्य ४१८, ४१९, ४२८, ४३३ अशोक (प्रियदर्शी, 'धम्मराजा') ४, ११, १२, १४, १७, १९, २६, २८, ३१, ३९, ५१, ५५, ८६, ८७, ८८, ८९, ९०, १०३, १०४, १०५, १०६, १११, ११२, ११६, ११७, ११८, १२०, १२२, १२३, १४८, १७५, २०४, २३५, २९२, २९३, ३१०, ३११, ३३२, ४**२१,** ४२२, ४२५, ४२६, ४२७, ४९४, ५२९, ५५१, ५५६, ५५७, ५६१, ५६२, ५६३, ५७२, ५७३, ५८२, ५९६,—के अभिलेख ६१७— ६३३,—के अभिलेखों का वर्गी-करण ६१८-६१९,---के अभि-लेखों का महत्व ६१७-६१८,---के अभिलेखों का विवरण ६१९-६३३, ६३६, ६४५

'अशोक' (स्मिथ-कृत) ६२० अशोक-कालीन २०६, ३३६, ४२५, ४२७, ६२७ 'अशोक की धर्मलिपियाँ' (नागरी प्रचारिणी सभा, काशी) ६२६ अशोक-पालि ३९ अशोक-संगीति ३३८ अशोभन-चित्त ५३४ अश्वघोष १९, ३५५, ४४४, ५८३, ५९३ अष्टक-वर्ग ७५ अज्टादश-निकाय-शास्त्र ३०२, ४४९ अष्टाध्यायी (पाणिनोय) ६०१ अस्सगुत्त (अश्वगुप्त) ४८० असदिस जातक ६३५ असम्यक् वाणी ३५५ असमतिस्स ५७५ अस्सजि (अश्वजित्) ३२५, ३२८, ६३७ अस्सलायन-सुत्त (अस्सलायण सुत्तन्त) 奪, १५६, २९१ अस्मक (अश्वक, अश्मक, जनपद) १४५, १९५, २८७ असिबन्धकपुत्त-सुत्त १७६ असुभ-कम्मट्ठान-निद्देसो ५२० अ-संस्कृत ४३३, ४३४, ४४४, ४४७ असंस्कृता-धातु ४५३ असंखत-संयुक्त १००, १६९-१७० असंखारिक (असांस्कारिक) ३७७, ३७८, ३८०, ३८१, ३८२, ३८४, ३८५ असंग ३३४ असंयुक्त व्यंजन ३७, ३८, ४९, ५४-६२ अति-प्रत्यय ४५८, ४६३ असपदान-जातक २८६ अहेतुक ३८४, ५३३ अहेतुक किया-चित्त (तीन) ३८४ अहेत् १५७, २३३, २९८, ३७५, ३८४

३८५, ४०७, ४१०, ४२०, ४३०, ४३२, ४३३, ४३६, ४४२, ४४६, ४५८, ४६९, ४७५, ४८८, ५२२, ५३३ अर्हत्-मार्ग-चित्त ३७९ अहंत्त्व १६९, ४२८, ४३२, ४३३, ४४२, ४४५, ४९१ अर्हत्त्व-फल ३०, १८९, ३६१, ४७५, अर्हत्त्व-फल-चित्त ३८३ अ-ह्री (अहिरीकं) ३८८,३९२,५३५ अक्षर-संकोच ४४, ४९-५० अंकोत्तर-निकाय १७९ अंकोत्तरागम ११३ अंग (जनपद) १३९, १४५, १५९, १९५, २८७, ५६३ अंग-मगध ५२३ अंग्रेजी साहित्य २७८, ४९२ अंगिरा (मन्त्रकर्ता ऋषि) १४२, २९१ २९१ अंगुत्तर-निकाय (अंगुत्तर) २५, ७५, ८३, ९१, १०१, १०४, १०६, १०७, ११३, १२९, १३१, १७८-१९६, १९८, २०१, २१०, २३२, २८६, ३०६, ३१०, ३१४, ३१५, ३४०, ३४२, ४१८, ४४३, ४९७, ५१४, ५६७, ६२९, ६३० अंगुत्तर-निकाय की अट्ठकथा ५०१, ५१३, ५२४-५२६, ५३८ अंगुत्तर निकाय की अट्ठकथा की टीका 436 अंगुत्तर-टीका (अभिनवा) ६३९ अंगुत्तर-टीका (पोराण) ६३९ अंगुलिमाल १५५ अंगुलिमाल-सुत्त ९६, १५५ अण्डभूत-जातक २८८ अन्तर्किन ८९ अन्तरगमेवंडार (राजगुरु) ६१३

अन्त्य व्यंजन ३७, ५४, ६८
अस्त.स्थ ३५, ३६, ५५, ६२, ६४,
६५
अन्तियोकस ८९
अन्धक ४२६, ४३०, ४३१, ४३२,
४३३, ४३४, ४३५, ४३६, ४३७,
४३८, ४४०, ४४१, ४४२, ४४३,
४४८
अन्धगजन्याय २२०
अन्धट्ठकथा ४९७, ४९८, ५३०,
५३१, ५४९
अन्धमूत-जातक ६३५
अन्धवेणु-परम्परा १३०

#### ऋा

आउटलाइन ऑव दि वर्ल्ड हिस्ट्री (एच० जी० वेल्स) ६१९ आंक्सफर्ड हिस्ट्री आँव इन्डिया ६१८ आकंखेय्य-सुत्त ९३, १४९, ३२४ आकाशानन्त्यायतन १६९, २३१, ४३४, 428 आकाशनन्त्यायतन कुशल-चित्त ३७९ आकाशानन्त्यायतन विपाक-चित्त 323 आकाश-धातु ४०४ आर्किचन्यायतन १६९, २३१, ५२१ आकिञ्चन्यायतन विपाक-चित्त ३८३ आकिञ्चन्यायतन कुशल-चित्त ३७९ आख्यान २८३, २९१ आख्यानात्मक काव्य १६१ आख्यान-गीति २७१ आगम ११४ आगमट्ठकथा ४९७, ४९८ आचरियान सामनट्ठकथा ४९७, ४९८ आचार्य-मुब्टि २१, ४८८, ४८९ आजीव ३९१, ३९३ आजीवक ३२५

आटानाटिय-सुत्त ९३, १२६, १३३, १४८, २१२

आठ आरब्ध वस्तु १८२ आठ अभिभू-आयतन १८२ आठ गुरु-धर्म १८९ आठ विमोक्ष १८२ आणञ्जसप्पाय-सृत ९७, १५६ आत्मनेपद ६८ आत्मदीप १७४ आत्मवाद ४२८ आत्म संज्ञा ४६९ आत्मशरण १७४ आत्मा १६६, ३४७, ४२८ आतुम (स्थविर) २४७ आतुमान २३६ आर्दिच्चपट्ठान जातक २८२ आदि असंयुक्त व्यंजन ५४-५७ आदि पर्व २९२ आदि व्यंजन ३७ आदि संयुक्त व्यंजन ६२-६३ आदेशना-प्रातिहार्य १४२ आदेशना-विधि ३३५ आध्यात्मिक आयतन ३४८ आधुनिक आर्यभाषा-युग २९ आनन्द कुमारस्वामी ५६९ आनन्द (बुद्ध-शिष्य) ७७, ७८, १२१ १३४, १४२, १४४, १५३, १५६ १५७, १६७, १७३, १७४, १८३ १८९, १९०, १९५. १९८, ३०५ ३०६, ३१९, ३२०, ३२५, ३२७ ४८८, ४८९, ५२६, ५५० आनन्द (वृद्धघोष के समकालिक अट्ठ-कथाकार) ५३२, ५३९, ५४३ ५७७, ५९५ आन्ध्र ११६ आनन्द 'आरण्यायतन' ५९८ अनान्द कौसल्यायन (भदन्त)

७७, ७८, ८७, ९०, २०७, २१४ २२५, २३१, २३५, २४४, २४६ २७२, २७८, २९२, २९८, ३३९, ५५३, ५५४, ५५५, ५५६, ५५७, आनन्द-भद्देकरत्त-सुत्त ९८, १५८ आनापान सति ५२१ आनापाण-संयुत्त १०१,१७२ आनापानसति-सुत्त ९७, १५७, १७१ ४०८, ६२४ आपत्ति (दोष के अर्थ में) ३१९,३२० आपत्ति (प्राप्ति के अर्थ में) ६०१ आपो कृत्स्न ५२० आमगन्ध-सुत्त २४० आर्य अष्टांगिक मार्ग १२९, १४० १४१, १५१, १५२, १६९, १७० १७२, १८०, १८२, २०८, २६५ ३०३, ४०९, ४३७, ४४५, ४६८ 890 आर्य कात्यायनीपुत्र ३५४, ३५६ आर्य कात्यायन ३५३ आयतन १५८,२ = ८,२३१,३४५,३४९ ३५६, ४०१, ४०२, ४०३, ४०६ ४१२, ४१३, ४१५, ४१७, ४४२, ४४३, ४४७, ४५०, ५२१, ५८९ आयतन-धातु-निद्देसो ५२१ आयतन-यमक ४५० आयतन-विभंग ३९७, ४०१, ४०३ आयतन-संयुत्त ३४८ आर्य-मार्ग ३७५, ४१२, ४४२-४४३ ४८२ आर्य-प्रज्ञा ३५५ आर्य मौन १६६ आर्य मौद्गल्यायन ३५३, ३५६, ३५७ आर्य शारिपुत्र ३५३, ३५६, ३५७ आर्य संगाम (भिक्षु) २२९ आर्य-सत्य (चार) १२९, १५८, १८० १८१, ३०३, ३५६, ४७२

आयुपाल (स्थविर) ४८१ आयुर्वेद १६० आयु १५२ आरामदूसक जातक २८३, ६३५ आरुणि ४९४ आलवी ५२५, ५२६ आलम्बन ४५८ आलम्बन-प्रत्यय ३५६, ४५७, ४५९ आलवक (यक्ष) २४० आलवक-सुत्त २१२, २४० आवा (बरमा में) ५९९ आर्ष (जैन सूत्रों की भाषा, अर्द्ध मागर्घा) १८ आश्वलायनं १५६, १५९, २९१ आरुप-निद्देसो ५२१ आस्रव १६९, ४११ आसेवन-प्रत्यय ४५७, ४६२ आहार-प्रत्यय ४५८, ४६२ आज्ञा कौण्डिन्य १८३, ३२५

इंगलैण्ड ५६१ इटली २९६ इट्ठिय (इत्तिय) ८९, ३१०, ५५७, ५६८, ५७२ इंडियन ऐंटिक्वेरी ५५०, ६२९, ६३०, इंडियन फिलॉसफी ( राधाकृष्णन् )४८४ इंडियन लिटरेचर (हिस्ट्री ऑव इंडियन लिटरेचर, डा० विन्टरनित्ज-कृत) ८, १२, १४, १६, २४, २५, ८०, ८६, ८७, १२९, १३०, १३२, १३४, १६१, १६४, २००, २०१, २५५, २७२, २७३, २९६, ३१५, ३२६, ३४५, ३५१, ४७५, ४७७, ४७९, ४८४, ४९२, ५५४, ५८७, ५९०, ५९३, ५९५, ५९८, ६३०, ६३१ इंडियन शिपिंग (राधाकुम्द मुकर्जी)

२८९

इंडियन हिस्टोरिकल क्वार्टरली ८, १४, २५ इंडिया ऐज डिस्काइब्ड इन अर्ली टैक्स्ट्स ऑव जैनिज्म एण्ड बुद्धिज्म (दिमलाचरण लाहा) २८९ इ-चिंग् ६२१ इच्छा-मंगल (कोशल में ग्राम) १९५ इतिवुत्तक १०१, १०३, १०७, ११४, १७९, १९६, १९७, २३१-२३५, ५३१, ६३० इतिवृत्तक (साट्ठकथं) ६४० इतिवुत्तक-अट्ठकथा ५७७ इतिहास ४८१ इतिहास-पुराण ५४७,—के पाँच लक्षण इन्ट्रोडक्शन टूदि कम्पेरेटिव फिलॉ-लाजी ऑव दि इन्डो-आर्यन लेंग्वे-जेज ८ इन्सिकप्शन्स ऑव अशोक ८६ इद्धविधनिद्देसो ५२१ इद्धिपाद-विभंग ३९७, ४०८ इद्धिपाद-संयुत्त १०१ इद्धिय ३३६ इसिगिलि-सुत्त ९७, १५७, २११ इसिमिगो जातक ६३५ इसिसिंगिय जातक ६३५ इन्द्र १६४, २५२, २६२, ३३५ इन्द्रकूट १६३ इन्द्रप्रस्थ २८६, ५६३ इन्द्रिय (इन्द्रियाँ) ३५५, ३५६, ३८१ ३९६, ४३८, ४६८--पाँच ४१२ ५२१,--छह ४४०, ४४२,--वाईस ४०६, ४१२, ४४७ इन्द्रिय-चेतना ४३५, ४३७ इन्द्रिय-जातक २८७ इन्द्रिय पच्चयो ४६२ इन्द्रिय-प्रत्यय ४५८, ४६२ इन्द्रिय-भावना-सुत्त ९९, १५८

इन्द्रिय-यमक ४५१, ६३९ इन्द्रिय-विभंग ३९७, ४०६ इन्द्रिय-सच्च-निद्देसो ५२१, ६०१ इन्द्रिय-संयुत्त १०१, १७१ इरावदी (नदी) ५८२ इसिसंग २९३ इक्ष्वाकु १३९

इ

ईर्यापथ १५६, १६० ईशान चन्द्र घोष २७२ ईश्वर-प्रणिधान ४६४ ईश्वरवाद ४२८ ईर्ष्या ३८८, ३९२, ५३५ ईसार २९५ ईसाई धर्म २९६, ३३२

त्र

उक्काचेल १७४ उक्काचेल-सुत्त १७४ उग्र गृहपति १८४ उच्छेदवादी १३५, १३७, १९३, १९४ उज्जेनी (उज्जयिनी) १२, १३, १५ २८८, ४९४, ५६३ उट्ठान २५० उड़ीसा ६१७ उत्तम (भिक्षु) २०७, २२५, २३१, २४४, २४६ उत्तम (वालावतार टीकं के लेखक) ५७८, ५७९ उत्पलवर्णा (भिक्षुणी) १६२, १८४ २७१ उत्कल देश २८६ उत्तम सिक्ख (भिक्षु) ६०६ उत्तर-कुरु १८ उत्तर-पंचाल २८६ उत्तर-मनुष्य-धर्म १५० उत्तरलीनत्थदीपनी ५०५

उत्तरविनिच्छय ४३९, ५०४, ५०५ ५४०, ५७७, उत्तरविनिच्छय-टीका ५४० उत्तर विहार ४९९, ५०४ उत्तर (स्थविर) ५५७, ५६८, ५७२ उत्तरा १६४ उत्तरा नन्दमाता १८४ उत्तरापथ २९१ उत्तरापथ २९१ उत्तरापथक (बौद्ध सम्प्रदाय) ४२६ ४३२, ४३३, ४३४, ४३५, ४३६ ४३८, ४३९, ४४०, ४४२, ४४५ उत्तिय ८९, ३१०, ३३६, ५५७, ५६८ ५७२ उद जातक ६३५ उद्गत (उग्गत) गृहपति १८४ उदयन (उदेन) १७७, २३१, ४६४ ५०७, ५२७ उदय-माणव-पुच्छा २४१ उदान ७५, १०१, १०३, १०६, १०७ ११४, १९६, १९७, २१०, २२५-२३१, २३३, २३४, ४२०, ४५४ 438 उदान (साट्ठकथं) ६३९ उदानं ११४ उदानट्ठकथा ५७७ उदायि-सुत्त १७३ उदायी १५४, १७३, १७४ उदुम्बर (आचार्य) ५८० उदुम्बरिक-सीहनाद-सुत्त ९२, १४७ उद्दालक-जातक २९१ उद्देस-वार ४५१ उद्देस-विभंग-सुत्त ९८, १५८ उद्धन्नं (उद्धतता) ३८१, ३८८, ३९२ उपक (आजीवक) ३२५ उपिकलेस-सुत्त ९८, १५७ उपध्मानीय ३६ रुपतिसपसने (उपतिष्य-प्रश्न) २३५

६२७, ६२८, ६३० उपतिष्य ३१० उपतिष्य (सिंहली भिक्षु, महाबोधिवंस के सिंहली संस्करण के सम्पादक) ५६८, ५६९ उपतिस्साचरिय (अनागतवंस की अट्ठकथा के लेखक) ५८०, ५८७ उपनिःश्रय ४५८ उपनि श्रय-प्रत्यय ४५७ उपनिषद् १३०, १३१, १४२, १७६ २२०, २२१, २९१, २९३, ४४३ ४६३, ४६४, ४९३, ४९४ उपरिपण्णास ६३९ उपरिपण्णास-अट्ठकथा ६३९ उपरिवण्णास-टीका ६३९ उपवसथ ३२३ उपशम (अनुस्मृति) ५२१ उपसम्पदा ४८७ उपसम्पदा-नियम ३०९ उपसम्पदा-ज्ञप्ति ३१३ उपसीवमाणवपूच्छा २४१ उपसेन ५३२, ५७८ उपसेन वंगन्तपुत्त १८३ उपादान १६५, ३४८, ३९३, ४०७, ४५५ उषादान-स्कन्ध १५१ उपालि ७७, १८४,३१०, ५२५,५२६, ५५०, ५६२ उपालि-सुत्त १५३, १५९, १६० उप्पाद-निरोध-वार ४५१ उप्पाद-वार ४५१ उप्पाद-संयुत्त १००, १६७ उपेक्षा १७०, २९९, ३४९, ३७२, ३७७, ३७८, ३८०, ३८१, ३८२, ३८४, ३८५, ४०३, ४०८, ४१०, उपेक्षा-धात् ४०३ उपक्षा-भावना १५४ उपेक्षेन्द्रिय ४००

उपोसथ ३२३, ३२६ उव्बरी पेतवत्थु २४६ उब्बिरी २६८, २७० उम्मदन्ती-जातक २८५ उरग २४० उरगपेतवत्थ् २४६ उरगवमा २३५, २४० उरग-सुत्त २३६ उरगपुर (उरइपुर) ५०३ उरुवेल कस्सप (उरुवित्व काश्यप) १८२, ३२५, ५२५ उहवेला ७४, १७३ २२७, २८६, ३२५, ५३०, ५६२, ५६३ उशीनर २९४ उशीरध्वज २८६ उष्मा १५२

#### ऊ

ऊर्घ्व विरेचन १६० ऊष्म (ऊष्मा) ३५, ३६, ५५, ६२ **६४, ६५**, ६६

#### ऋ

ऋ और लृ के पालि प्रतिरूप ३९-४० ऋग्वेद ११, २८, ३९, १६४, २३६ ऋत ४५४ ऋपिदामी (भिक्षुणी) २६८ ऋपिपतन (इसिपतन) ५२५, ५६३ ऋपिपतन मृगदाव १७२ ऋष्पश्रंग २९३

#### Ų

एक-आयतन ४१५, ४१६ एकक-निपात (अंगुत्तर-निकाय) १०१, १७८, १८०, १८१, १८२, २३२, २३३, ६२४, ६३९ एकक्वरकोस ६१४, ६१५, ६१६ एक-दुक-निक-अंगुत्तर ६३९ एक-धातु ४१५, ४१६ एक-निपात-जातक-अट्ठकथा ६४०

एकब्बोहारिक (एकव्यावहारिक) ४२२, ४२३, ४२४ एकराजचरियं ३०१ एकराजजातक ३०१ एक-स्कन्ध ४१६, ४१७ एकुत्तर-निकाय १७९ एकोत्तरागम १७८ ए गाइड टू साँची ६३४ एकाग्रता (एकग्गता) १७१, ३७८, ३८३, ४०९, ५३४ एकादसक-निपात १०१, १७८, १८२, १८८ एकासनिकंग ४९१ एकंसिक ३०७, ५८२ एलेक्ज़ेन्डर ८९ एडमंड्स (ए० जे०) २३४, ६२९ एण्ड्क २९२ एतदगावगा ७५, १८२, ३१० एतिमासमिदीपकं ५८० एतिमासमिदीपिकाय टीकं ५८१ एन्साइक्लोपेडिया ऑव रिलिजन एण्ड एथिक्स २७३, ४७९, ४९२ ए वृद्धिस्ट मेनुअल ऑव साइकोलोजी-कल एथिक्स ३३९, ३४०, ३५१, ३५८, ४४३, ४९८ एलार (दिमल नेता) ५७३ एशिया २९४, ६४५ एसुकारि-मृत्त ९०, १५९

#### ऐ

ऐज यू लाइक इट २९६ ऐतरेय २९० ऐतरेय-झाह्मण १४२, २९१ ऐतिहासिक महाकाव्य ५५३ ऐसा तथागत ने कहा २३१, २३२

#### ऋे

ओक्कन्तिक-संयुत्त १०० ओघ ३६६ अोघ-वर्ग ३६६
ओतरणहार ४६८
ओपम्पकथापञ्हं ४७७, ४७९, ४९१
ओपम्म-वग्ग ९४, १५१, ४४३
ओपम्म-संयुत्त ९९, १६६
ओरियन्टल रिसर्च इन्स्टीटचूट ३१४
ओल्डनवर्ग २, १०, १३, १५, २६, ७९, ८०, ८४, ८५, ९०, १०४, १११, १३२, ३४०, ३५२, ५४८

#### स्रो

औद्धत्य ५३५

क

ककचूपम-सुत्त १५१ ककुसन्ध १४३ ककुट-जातक ६३५ कक्कट-जातक ६३५ कच्चान (कात्यायन, व्याकरणकार) १०९, १५१, ४७१, ६०३ कच्चायन-गन्ध (कात्यायन-ग्रन्थ) ५७७, ६०३ कच्चान-व्याकरण १०, ६०३,—और उसका उपकारी साहित्य ६०३-६०७; ६०९, ६१०, ६११, ६१६ कच्चायन-निस्सय ६४१ कच्चायन-रूपावतार ६४२ कच्चायन-भेद (कच्चान-व्याकरण की टीका) ५८०, ६०६ कच्चायन-भेद-महाटीका (कच्चायन-भेद की टीका) ६०६ कच्चायन-वण्णना ६०७ कच्चायन-सार ५८०, ६०६, ६४१ कच्चायनसारस्स टीका ५८० कच्चायनसार-अभिनव टीका ६०६ कच्चायनसार-पुराण टीका ६०६ कच्छप-जातक २८२ कजंगला २०, १८०, २८६, ४८०,

४९४ कजंगला-सुत्त १८० कटाहक जातक २८८ कण्टक-खिप नागित (बरमी भिक्ष्) ६०६ कण्ठच संयुक्त व्यंजन ६७ कण्डिन जातक २८१ कण्णकत्थल-सुत्त ९६, १५६, १६० कण्ह-जातक २८२, २९४ कण्हदास (कृष्णदास) ५०४ कण्हदीपायन-चरियं ३०० कथावत्थु (कथावत्थुप्पकरण) ८१, ८६, ८७, ९१, १०७, ११२, ११५, २०६, ३११, ३३५, ३३६, ३४१, ३४३, ३४४, ३४६, ३५२, ३५३, ३५४, ३५६, ३५८, ४२१-४५०, ४५२, ५००, ६३३, ६३९ कथावत्यु में निराकृत सिद्धान्तों की सूर्चा ४२८-४५९ कथावत्यु की अट्ठकथा ३३७, ४२२, ४२५, ४२६, ४४७, ५००, ५०१, ५२९, ५३८, ५४८, ५४९ कथंकथी २४३ कदम्ब-लिपि (कन्नड़-तेलगू) ६३७, ६३८ कनिष्क (कुषाण-राजा) ३५५, ३५७, कनिष्ककालीन ६१७ कन्दरक-सुत्त ९५, १५३, १५९, १६० कपिलवस्तु १५९, १७७, १८५, १८९, २८६, ५२५, ५२६, ५३०, ५६३, ५७१, ५७२, ५७४ कपोत-जातक ६३५ कप्पमाणव-पुच्छा २४१, २४३-२४४ कबीर ३० कम्पिल-राष्ट्र २८६ कम्बोज १८५ कम्बोडिया ५१३

कम्मवाचा ३२६, ६४१ कम्मट्ठानगहणनिद्देसो ५२० कर्म-स्थान (समाधि के आलम्बन) ५२०, ५२८ **क**म्मासदम्म (कस्बा) १९६ क्यच्वा (वरमी राजा) ६०६,--की पुत्री ६१२ क्यच्वामरञ्जो ५७९ ऋकुच्छन्द १४३ कर्न (डा०) ३०९ करणीय-मेत्त-सुत्त २११ करुणा (भावना) १५४, ३८८, ३९१, ३९२, ४१०, ५२१, ५३५ कलहिववाद-सुत्त २४१ कलकत्ता रिव्यू ४७३ कलापनिस्सय ६४२ कलापपञ्चिका ६४१ कल्याणी (पेगू-बरमा) ५८८ कल्याणी-अभिलेख ५३९, ६१७, ६३४, ६४२-६४३ कल्याणिय (भिक्षु) ५८८ कलापसुत्त प्रतिञ्ञापक-टोका ६४१ कलेला दमना २९५ किंलग १३, १५, ४९४, ५७६ ६१८ कलिंगवोधि-जातक २८७ कलिंग-लेख ६१८ कलिंग-युद्ध ६१९, ६२० कलिंगारण्य १५९ कल्प (कप्प) ४३९ कविकल्पद्रुम ६०७ कविसारपकरण ६१६ कविसार टीका-निस्सय ६१६ कस्सप (काश्यप---मोह विच्छेदनी, अनागतवंस और वृद्धवंस आदि के रचियता) ५७८, ५८७ कस्सप-सुत्त २१० कस्सप-संयुत्त ९९, १६५ कस्सप-सीहनाद-सुत्त ९२, १४१

कस्सपिक भिक्षु ४२२, ४२३, ४२९, ४४८ किस भारद्वाज (ब्राह्मण) २३९, २४० किस भारद्वाज-सुत्त २३९ त्रिया-चित्त ३८४-३८५ कमें २२५, ३०६, ३४०, ३५८, ४४६, ४५८ कर्म-प्रत्यय ४६२ कर्म-फल २४४ कर्म-विपाक ३७५, ३७७, ३९२, ४०८, ४१०, ४३५, ४४२, ४६२ कर्म-स्थान (कम्मट्ठान) ३७४,३७८ कर्मान्तक १८८ कंखा-टीका ६३९ कंखा-रेवत १८३ कंखा-वितरणी ५१३, ५२३, ५७७, ६४३ कंखावितरणी-अट्ठकथा ६३९ कंखावितरणी की टीका ५३९ कंखावितरण-विसुद्धिनिद्देसो ५२२ कंस-वंघ २९४ कृदन्त ७० कृष्ण १३९, २९४ कृशा गौतमी १८४ काय १६५, १६८, १६९, ३४८, ४०२, ४०३, ४०४, ४०६, ४६० काय प्रागुण्यम ३८७, ५३५ काय-आयतन ४०१, ४६१ काय-कर्मजता (काय कम्मञ्जता) ३८७. ५३५ काय गतासित-सुत्त ९७, १०१, १५७ कायगता सति २१०, २३१, ५२१ कायगतासति भावना २२९ कायानुपश्यना १४६, ३५५ कनिष्क-कालीन ३५५ काय-प्रश्रव्धि (कायप्पस्सद्धि) ३८७,५३५ काय-मृदुता (कायमुदुता) ३८७ काया में कायानुपश्यी ४०७

कायिक आलस्य (थीनं-स्त्यान) ३८८, कायलघुता ५३५ काय-विज्ञान १६५, ३४८, ३८२, ३८३, ४०३, ४०४, ४६१ काय-ऋजुता (कायुजुकता) ३८७ काय मृदुता ५३५ कामन्दकी ६४१ कारक पुष्फ मंजरी ६१३ कारिकाटीका ६४१ कारमाइकेल लेक्चरर्म (भांडारकर) २८७ कारपेंटर ११० कारिकं ५८० कारिका ६४० कारिकाय टीकं ५८१ क्रोधव ग २१५, २२४ काव्य विरतिगाथा ५४३ काव्य-आख्यान ५८४ काव्य ग्रंथ ५८४ काकवण्ण तिस्स (लंकाधिपति) ५५२ कांचीपूर ५१०, ५११, ५३१ कात्यायन ७८, १५१, १५५, ६०३, ६१३, देखिये 'आर्य कात्यायन' भी। कात्यायनी १८५ काठियावाड ६१७ काण्ड-विभाग ३५९ काबुल ११६ कॉवल (ई० बी०) २७२, २७८ काम-ओघ ३६६ काम आस्रव ४४१ कामधातु ४०३,४१२, ४३५, ४४० काम्बोज ८८ काम सुप्त २४१ काम-योग ३६७ काम-राग १५४ काम-लोक ४४५ कामावचर ३५८, ३७२, ४१२, ५३५,

कामावच विपाकचित्त (आठ) ३८२ कामावचर भूमि ३०२, ३६८, ३७६ ३८०, ३८९, ३९०, ५३६ कामावचर भूमि के आठ क्रिया-चित्त ३८४-३८५ कामावचर भूमि के आठ कुशल चित्त कामावचर लोक ४६४ कामावर्तक ४०६ काय ४०२, ४०३, ४०४, ४०६ कावेरी ५०४ काव्य-ग्रंथ ५४४, ५४५, ५४६ काव्य-शास्त्र ५४६ कातंत्र व्याकरण ६०३, ६०४, ६०८ काल्सी ६३२ काल उदायी १८४ कालसी (देहरादून जिला) ६१८ काली १८५ कालाम १८६, १८७, १६५ कालाशोक ५८१ काल सुमन ३१० काशीराज्य २८७ काशी १४५, १५६, २८८, ५६३ काशीनागरी ६२६ काशी प्रदेश १६२, १७७ काशीगाँव २८७ काशी-कोसल १४५ काश्मीर ८८, ११६, ३५४, ५५७, ५६८, ५७२, ५७४ कसिभारद्वाजसुत्त २१२ काश्यपिक ४४८ काश्यप (अट्ठकथाकार) ५३२ काश्यप १४२, २२५, ४३२ काश्यप-बन्ध ३२५ काश्यपीय ४२३, ४२४ काशिका वृत्ति ६०३, ६०४

कार्षापण २८२ काशिकावृत्ति ६०३, ६०४ कारिका ६०१ कासिका प्रुत्ति पालिनी (काशिकावृत्ति पालिनी) ६४१ कांक्षारेवत (भिक्षु) २२६ किन-जातक ६३५ किन्ति-सुत्त २५, ९७, १५६, ३३४ किन्नर-जातक ६३५ किम्बिल २४८ किरातार्जुनीय ५९० किरिया ४०८ क्रियामात्र ३८४ करणमत्त ३८४ क्रियाचित्त ३७५, ३७६, ३८४, ३८५, ३९०, ४१०, ५३३,५३६ किलेस-संयुत्त १००, १६७ किविल १५२ क्विशन्स ऑव किंग मिलिन्द ४३४, ४९२, ४९४ किसा गोतनी २३० किष्किन्धा-कांड २९२ किसील २४० र्काथ (ए० वेरीडेल) ८, १४, १६, १८, २४, १२१, १२३, ४८४, ५४६ कीर्तिश्री मेघवर्ण (कित्तिसिरि मेघ-वण्ण) ५३६ कीर्ति श्री राजसिंह (कित्ति सिरि राज-सिंह) ५६५, ६१३ कीटागिरि-सुत्त ९६, १५५, ३२९ कुक्कुरवतिक-सत्त ९५, १५३, १६० कुक्कुट जातक ६३५ कुक्कुटाराम १७७ कुद्दाल-जातक २८२ कुहाल पंडित २८२ कृटिदूसक जातक २८३ कुंडधान (भिक्षु) १८३ क्रुडिधान (वन) २२८

कुह्न (ई०) १२, १: कुंडिया (नगर) २२८ कण्हदीपायन जातक ३०० कुणाल २९३ कुणाल जातक २८५ कुष्प स्वामी शास्त्री ५२९ कृब्जा उत्तरा १८४ कामन्दक २९२ कुम्भकार जातक २८७ कूम्मास पंड जातक २८७ क्रम्भवति जातक कुम्मासिंड २९४ कुमार कस्सप ५२५ कुमार काश्यप १४६, १८३ कुमार पञ्ह १७९, २०८, २१० क्र्र (प्रदेश) १४५, १५५, १५९, १९५, १९६, २८६, २९२, ५२४ कुररघर १७७, १८५ क्रजातक २८३ कुरंगमिग जातक २७४, २७८, ६३५ कुरुदिगन्ध ५८० क्र्वम्मचरियं २९९ क्रधम्मजातक २८६, २९९ कुरुन्दी (कुरुन्दिय) ४९७, ५४९, ५७७ क्रराजा २८६ कुरुराप्ट्र २८६ क्रक्षेत्र २१ कलिंग-जातक २८७ कुशजातक २८७ कुशल ३५९, ३७३, ३७५, ३७६, ३८६, ४०१, ४०२, ४०४, ४०५, ४०६, ४०७ ४०८, ४१०, ४३७, ४३८, ४४२, ४४६, ४५४, ४६० देखिये 'कुसल' और 'कुसला' भी कुसलितक ३५९ कुशलचित्त २८०, ३७६, ३८५, ३८६, ३८७, ३९१ ४३६, ४३९, ५३३, ५३५, ५३६

क्रुशलचित्त, कामावचर भूमि के (आठ) ३७७, रुपावचर भूमि के (पाँच) ३७८, अरूपावचर भूमि के चार, ३७८, ३७९, लोकोत्तर भूमि के चार ३७९ क्रालादि ४०९ क्शलविपाकचित ५३५ क्राल विपाक चिन (आठ) ३८१ कुशल धर्म ४५०, ४६०, ४६१, ४६२ कुंशल मनो विज्ञान घातु संस्पर्शजा ४०० क्शल-मूल ३९४, ४४० कुशल विपाक चित्ता ३८,१ कुसल ४०८, ४११ कुसला ३६०, ४०१ कुसला धम्मा ३०६, ३७७, ३७९ कुसावती (कुशावती) २८७, ५६३ कुसिनारा (कुशीनारा) १४५, १९६, २८७, ५६३,५७१,५७२ क्टदन्त १३९ कूटदन्त सुत्त १२०, १२८, १३०, १३९, १४०, १७२,१९२,२७६ कूटागारशाला ५२५ क्टस्थ ४५३ केकय १३, १५ कंठ्य ३५, ३६, ५७ क्रेटेलॉग (डे ज्ॉयसा) ५६६, ६१३ केंडी (लंका) ६१३ केतुमती २८७, ५८६ केम्ब्रिज हिस्ट्री ऑव इण्डिया १२ केरल दुत्र ८८ केवट्ट १४८ केवट्ट-सुत्त ९२, १२०, १४२, १७२ केसपुत्त १८६, १९५ केसपुत्तिय सुत्त १८६ केसियस ए पिरीरा ३४१ . क्रोकालिय २४१ कोटिग्राम १४५ कौटित्य विष्णुगुप्त २९२, २९३

कोणागमन १४३ कोन्-पोन्-सेत्सु-इस्से-उब् ३३२ कोरव्य २८६ कोरिया ६४४ कोलम्बो १७८, ५०५, ५४०, ५६८, ५६९, ६१४, कोलद्धज ६४१ कोलध्वज-टोका ६४२ कोलिय १५९, १७७, ५७१, ५७४ कोलिय पुत्रो (सुप्रवासा) २२८ कोशल (कोसल-प्रदेश) १२, १४, १७, ८९, ११०, १४५, १५९, १६२, १७६, १७७, १८६, १९५, १९६, २३१, २८६, २८७, २९१, ४९४, ५२४ कोशलराज १६२, १७०, १९४, २२८, २३० कोशलराज (प्रसेनजित्) १७० कोशल-मुत १९५ कोसल संयुत्त ९९, १६२ कोसला देवी २८३ कौशाम्बिक (भिक्षु) १७३,३०२ कौसल्य २९१ कोसम्बिय मुन ९५, १५३ कोसी २१ कौकृत्य (कुकुच्च) ३८८, ३९२, ५३५ कौशाम्बी (कोसम्बी) ११०, १५३, १५९, १३१, १९६, २३१, २८७ ५२५, ५२६, ५३०, ५६३

खग्गवग्ग-संयुत्त ६३९ खग्गवग्गसंयुत्त-टीका ६३९ खग्गविसाण-सुत्त २०५, २३९, २४०

खरस्सर-जातक २८२ खरोष्ट्री (खरोष्ठी) लिपि १३,२२१ खुज्जुत्तरा १८४ खुद्दानुखुद्द (क्षुद्रानुक्षुद्र) ३०२,३०५,

ें ३१४, ३२९, ४८८

खुद्दक-निकाय १९६-३०१,---के स्वरूप की अनिश्चितता १९६, —सुत्त-पिटक के अंग के रूप में १९६-१९७,-अभिधम्मपिटक के अन्तर्गत भी १९७-१९८, के अन्तर्गत अभिधम्म -पिटक भी १९८-१९९,---इसका अभिप्राय १९९,--की ग्रन्थ संख्या विषय में सिहल, बरमा और सिआम में विभिन्न मंत १९९-२००,---के ग्रन्थोंका काल-क्रम २००-२०७;---२, ११३, ११४, ११७, १३१, १७९, ३४३, ३५५, ४९५, ५१३, ५२६, ५३१ खुद्दक-ग्रन्थ १९७ खुद्दकपाठ (सटीक) ६३% खुद्दक-पाठ ११४, १७९, १९६, २०७, २१४, ४३४, ५१३, ५२६ खुद्दकपाठट्ठकथा ५७७ खुद्दकसिक्खा ५३२, ५३९, ६१६ खुद्दसिक्खं (धर्मश्री-विरचित) ५७८ खुद्दसिक्खं (अनुरुद्ध-विरचितं) ५७८ खुद्दकसिक्खा-टीका (पोराण) ६३९,---—अभिनव ६३६,—*स्*थविर संघ-रक्खित-कृत ५३८-५३९,------महायास-कृत ५३९,---वाचि-स्सर-कृत ५४० खुद्दकवत्युविभंग ३९७, ४११ खुरप्प-जातक २८९ खेत्तुपमापेतवत्थु २४६ खेम (अट्ठकथाकार) ५३२, ५७८ स्त्रेमं (ग्रन्थ) ५७८ खेमप्पकरण ५३२, ५३९ खेमप्पकरणस्स टीका ५७९ खेमप्पकरण-टीका ५३९, ६०५ खेमा (क्षेमा, भिक्षुणी) १७०, १८४ खोतान २२१ स्रन्ध-आयतन-वातु-कथा ४१२

खन्धक ११४, ३२२, ३२४-३२६ खन्ध-कथा ५०५ खण्डिगिरि १३, १५ खण्डिगिरि १३, १५ खण्डिगि-जातक २९९ खन्ध-निद्देसो ५२७ खन्ध-निर्देसो ५२७ खन्ध-निर्मेग ३९७, ३९८-४०१ खन्ध-विर्मेग ३९७, ३९८-४०१ खन्ध-संयुत्त १६६, १७६, ३४८ क्षान्ति (खन्ति) २९९ क्षुद्रकागम (खुद्कागम) ११४, २००

ग

गणपाठ ६०८ गण-तन्त्र १९५ नणतन्त्र-प्रणाली १९५ गया १५०, ५०७, ६१८, ६२१ गयासीस (पर्वत) २८६ गरहित जातक २८४ गणकमोग्गल्लान-मृत्त १५६, १५७ गुध्यकुट (पर्वत) १२६, १६३, १९५ २६० देखिये 'गि अक्ट' भी गृह्यसूत्र १२४ गृहस्थ-धर्म १८७ गाइड थ्रू दि अभिधम्म पिटक (ज्ञाना-तिलोक) ३४१, ३४५, ३५१, ३५६, ३५७, ४२२, ४२६, ४४३, ४४९ गाथा २७७, ४२०, ४२१ गामणि ५५२, ५५८ गामणि-संयुत्त १६९ गायगर (डा०, विल्हेल्म) २, १२, १५, १६, १७, १८, १९, २०, २१, २३, २४, २५, २६, ४२, ४७, ५४, १२१, १३२, १६०, १६१, २७३, ३४१, ३४५, ४७१, ४७७, ४७८, ४९५, ४९६, ४९८, ५२७, ५५०, ५५१, ५५३, ५५४, ५६४, ५६९, ५७५, ५८७, ५८८.

५९०, ५९३, ५९४, ५९५, ५९८, ६०५, ६०६, ६०७, ६१०, ६११, ६१३, ६१४ गन्ध १६५, १६६, १६९, १९२, ३३०, ३४८, ३८९, ४०२,४०३, ४०४, 849 गन्ध-आयतन ४०१, ४५९ गंगमाल-जातक २९४ गंगा १६४, १७४, १७७, १९५, ५१० गन्थकाचरिय ५७७ गण्डतिन्दु-जातक २८७ मन्धट्ठि ५६६, ६१२ गन्धसार ५४०, ५७९ गन्धकार (भवन) ५०९ ग्रन्थ-वर्ग ३६६ ग्रहणात्मक विज्ञान ३८१ गण्ढाभरण ५८० गन्धाभरण ६१२ गन्धाचरिय (ग्रन्थाचार्य) ४९७, ५८० गन्धर्व १६१, १६७ गंघब्ब-काय-संयुत्त १६७ गंघवंस २८०, ४९७, ४९८, ४९९, ५०२, ५०६, ५०७, ५३९, ५४४, ५४८, ५६७, ५६८, ५६९, ५७६-५८१, ५८७, ५९१, ५९२, ५९३, ५९४, ६०४, ६०५, ६०६, ६०९, ६१०, ६१६ गन्धार (गान्धार) १३, १५, ८८, १९५, २८७, ४९४, ५५७, ५६८, ५७२, ५७४ गन्धार-जातक २८७ गहपति-वग्ग १५३ गाथा-जातक २७९ गाथा-संस्कृत २२२ गान्धी (महात्मा) २१३, ६१७ गिज्भकूट पब्बत १९५ गिरनार (काठियावाड़) १२, १३. १५, २७, ३९, ५३, ५६, ६१८,

६२३, ६२५, ६२६ गिरिदत्त-जातक २८२ गिरिमानन्द २१२ गिरिमानन्द-सुत्त २११ गिरिव्रज १७७, २६०, २६१, २६२, ५६३ ग्रियर्सन (डा० सर जॉर्ज) १३, १५, १६ गिहि-विनय (गृह-विनय) १८७, ६२९, ६३२, ६३३ गीता २२०, २६४, ५८९ ग्रीक २९२ ग्रीक प्रभाव ४९३ ग्रीक भाषा ४९३ ग्रीक राजा (मिलिन्द) ४८१ ग्रीक-शासन ४७४ ग्रीक ज्ञान ४८१, ४९३ ग्रीस (यूनान) ६२२ गुजरात (प्रदेश) १२, ५५१ गुजराती १२ गुजरात-पुरातत्व-मन्दिर ६१५ गुण-जातक २८२ गुणरत्न (ई० आर०) ४१२, ५८७, ५९४, ५९५ गुणसागर (ग्रंथकार) ५८० गुणभद्र ११३, ३५६. गुन्दावन (मथुरा में) ११५ गुप्ता (भिक्षुणी) २७० गुफा-लेख (तीन) ६१८ गुरु-धर्म ३०५, ३२१ गुलिस्सानि १५५ गुलिस्सानि-सुत्तन्त १५५, ३३४ गुहट्ठक २४१ गृढत्थटीकं ५८१ गेटे (जर्मन कवि-दार्शनिक) ६४६ ग्रे (जेम्स) ५६६ गोतम (गौतम) १२६, १४०, १४३, १६०, १७६, १९३, १९४, २४५ गोकुलिक (बौद्ध सम्प्रदाय) ४२२, ४२४, ४२४, ४२५, ४३०, ४४७ गोतमी (भिक्षुणी) २७० गोतमी (भिक्षुणी) २७० गोतमा (नदी) २४१ गोघ—जातक २७४ गोघक माह्मण १५७ गोपक माह्मण १५७ गोपक मोगल्लान सुत्त ९७, १५७, ३०५, ३२४ गोपालक सुत्त ५०९ गोबुन स्टिस्सु ३११, ३१९, ३३२ गोसिंग शालवन १५२ गोस्वामी तुलसीदास २५२, २५३ गौतम संघदेव (भिक्षु) ११३, ३५४

#### घ

घटक-जातक २९४
घटिकार-मुत्त ९६, १५५, २७५
झाण १६५, १६७, १६८, १६९,
३३० ३४८, ४०२, ४०३, ४०४,
४०६, ४३५, ४४०
घाण-आयतन ४०१
घाण-विज्ञान ३४८, ३८१, ३८२,
४०३, ४०४, ४६१
घाण-संस्पर्शजा ४००
घोटमुख १५९
घोष स्पर्श १९, २०, ३२, ३४, ३५,
५४, ५७, ५८,

# च

चक्कवित - सीहनाद - मुत्त १२९, १४७, ५८६ चक्कवर्ती की दाह-क्रिया १४४ चतुक्क - निपात १०१, १७८, १८०, १८१, १८६, १९० चत्थपयोग ६४१ चतुक-पंच-छ-निपात-जातक - अट्ठकया ६४० चतुरार्य सत्य ४४५, देखिये 'चार आर्य सत्य भी। चत्तारो पुग्गला ३४२ चतुष्क ३९२ चतुक्क - निपात १७८, १८७, ३३२, चतुक्क-निपात (अंगुत्तर) ६२९, ६३९ चतुत्थसारत्थ-मंजूसा ५३८ चतुर्थ ध्यान ४१० चतुर्थ विपाक-चित्त ३८३ चतुसामणेर वत्थु ५४४ चतुर्दश शिलालेख (अशोक के) ६१८ चन्द्रगुप्त (चन्दगुत्त) २३९, ५६२ चन्द्रगोमिन् ६०८ चन्द्रकीर्ति ४२३ चन्दकुमार जातक २९९ चन्दपरित्त-सुत्त २११ चन्दा (भिक्षुणी) २६५, २६८, ६२५ चन्द्रपञ्चिका ६४१ चम्पेय्य जातक २०६, २८७, ३०० चम्पा १३९, १५९, ५६३ चम्पा नगर १३९ चम्म सतक जातक ६३५ चम्पेय्यनागचरियं ३०० चम्पापुर १३९ चरियापिटक १०२, १०७, ११४, १९७, १९८, २००, २०१, २९८-३०१, ५३०, ५४९, ५७७ चरियापिटक-अट्ठकथा ६४० चलिन्द पच्चिका ६४१ चक्षु १६५, १६७, ३३०, ४०३, ४०४, ४०६, ४३८**, ४४०, ४४९,** ४५० चक्षु-आयतन ४०१, ४०२, ४१५, ४६१, ४६२

चक्षु-धातु ४१५ चक्षुस्पर्श ४०० चक्षु-विज्ञान १६५, ३४८, ३८१, ३८२, ३९८, ४००, ४०३, ४०४, ४४०, ४४४, ४५९, ४६२ चंकदास ६४१ चंकि १५९ चंकि - सुत्त ९१, १२७, १३०, १५६ चण्डाशोक ६१९ चातुर्वणी शुद्धि ३३२ चाणक्य (चणक्क) ५६२ चार अरूपावचर विपाक-चित्त ३८३ चार आर्य सत्य १५१, १७२, १७३, २०८, ४०५, ४२०, ४२१, ४३३, ५३५ चार आहार १८१ चार आ वासन १८७ चार आर्य-श्रावक ४१८ चार आर्य-मार्ग ४३३ चार ऋद्धिपाद १७१, ४९० चार पाराजिक धम्मा ३१५ चार महाभूत ३४०, ४३४, ४४०, ४६३ चार मार्ग-फल ४३२ चान्द्र ६१३ चार प्रतिसंविद् ४११ चार योग १८१ चार वैशारद्य १५० चार लोकोत्तर विपाक -चित्त ३८३ चाला (भिक्षुणी) २६८ चार स्मृति-प्रस्थान १७०, ३०३, चार स्कन्ध ४१५, ४१६ चार सम्यक् प्रधान १८०, ४९० चार समाधि १८१ चातमा १५४ वातुम - सुत्त ९५, १५४ चातुर्याम संवर १५५

चार ज्ञान १८१ चार श्रामण्य-फल १८ चुल्ल वग्ग १८९ चापा २६९, २७१ चार ध्यान १६९, ४०९, ४१० चाल्र्स डुरोयिसिल ५९२, ५९३, 498 चालिय पर्वत ५२५, ५२६ चार्ल्स इलियट ३३७ चाइल्डर्स (आर० सी०) १५, १६, ३५९ चित्त १७१, ३०६, ३५९, ३७४, ३८२, ३८५, ४१२, ४३४, ४३५, ४३८,४५१, ४५९, ४६० ४६२, ४६३, ५०५, ५३३ चिन्तामयी प्रज्ञा ४११, ४६८ चित्त कर्मज्ञता ५३५ चित्त की शून्यता का योग १५७ चित्त प्रागुण्य ३८७ ५३५ चित्त-ऋजुता ३८७ ५३५ चित्रा (भिक्षुणी) २६८ चित्तुप्पाद-कंड ३७३, ३९३ चित्तं गृहपति १८३, १८४ चित्त प्रश्नब्धि ३८७. ५३५ चित्तमें चित्तानुपश्यी होना १७०, ४०७ चित्त-मुदिता ३९० ५३५ चित्त-यमक ४५१ चित्तवगा २१५, २२१, २२३ चित्त विभेद ३८६ चित्त-लघुता ५३५ चित्तलतावग्ग २४५ चित्त संयोजन ४२९ चित्त-संयुत्त १००, १६६ चित्त की चार भूमियाँ ३७४ चित्तानुपश्यना १४६ चित्त-संतति ४३८ चित्त-समाधि ४०८ चीन देश ३०८, ३३२, ३३६, ४९४, ४९९, ६४४

चीन राष्ट्र ५७८, ४८२ चीनी ११३, ११६, ११७, ३११, ३१२, ३१४, ३३३, ४४९ चीनी अनुवाद १२९, २०३, २२२, .२२३, २२४, ३५४, ३५६, ३**५७**, ४७७, ४७९, चीनी परम्परा ३५६, ३५७ चीनी बौद्ध संप्रदाय ३१४ चीनी भाषा ११३, ३१२, ३५३, ३५५, ४७८ चीनी दीर्घागम १३३ चीनी बौद्ध साहित्य ११६ चीनी विनय पिटक ३१३, ३१८ चीनी आगम २०० चीवरो (ग्रन्थकार) ५८० च्ल्लर्कालग जातक २८७ चुल्ल धम्मपालो ५७८, देखिये 'चूल धम्मपाल, भी चुल्ल निद्देस १०७, २७६ देखिये 'चूल निद्देस' भी चुल्ल निरुत्तिगन्ध ५७७, ६०४ चुल्ल पन्थक १८१ चुन्द १४४, २३१, २४० च्न्द-मुस १२२ चुल्ल बद्धवोसो ५७९ चुन्द समणुद्देम १७४ चुन्द परित्त मुन २११ चुल्ल वजिरो ५७८ चुल्लवगा १७३, २१३, २०१, २२५, २२६,२७६, ३००, ३२२, ३२४, ३२५, ३२६, ३३८, ३४० चुल्लवंस ५७८, देखिये 'चूलवंस' भी चुल्लवग्ग (विनय पिटक) २१, ५५०, ५६८ चुल्ल सद्दनीति ६११ चुह्-खि-उ-थिग् २२२ चूल अभय ३१० चूल अस्सपुर मुन्न-१५२

चुल गोपालक-सुत्त १५२ चूल कम्म विभंग-सुत्त ९८, १५८ चूल गोसिंग-सुत्त ९४, १५२ चूल दुक्खक्खन्ध-सुत्त १३, १५१ च्लगण ६४० चूलदेव ३१० चूल (चुल्ल) धम्मपाल ५३२, ५३९, 480 चल धम्मसमादान-सुत्त १५, १५२ चूल तण्हासंखय-सुत्त ९४, १५२ चुल निद्देस अट्ठकथा ६४० चुलनिरुत्ति ६४० चुलनिरुत्ति मंजूसा ६४१ चुलनाग ३१० चूल-निद्देस १९७, २९७, ६४० चूल पच्चरी ४९८, ५४९ च्ल पुण्णम-सुत्त ९०, १५७ चू-फा-नेन ११३ चुलबोधिचरियं ३०० चूल मालुंक्य-सुत्त ९५, १३०, १५४, चुलयमणिसार ६४२ चूलयमक वन्न ९४-९५, १५२, १५३ चूलराहुलोवाद मृत्त ९८, १५८ चूलवंस २७, १०९,५०६, ५४१, ५४८, ५५४, ५६४- ५६५, ५६७, ६०४ चूल वेदल्ल-सुत्त 📿 , १५२, चूल सच्चक-मुत्त ९४, १५२ चूल वग्ग २३०,२४० चूल सारोपम-सुत्त ९७, १५१ चूल सोहनाद-सुत्त १५० चुल वियुह २४१ चूल सकुलुदायि-सुत्त- १५५ चूल-सुज्ञाता-सुत्त ९३, १५७ चूल सन्धिविपोधन ६४० चूल हत्थिपदोपम-सुत्त ९४, १२९, १५१, १७२, ४०९

चितसिक (चेतसिका धम्मा) ३५९, ३७३,३७४,३७८,३८६,४३७, ४५९, ४६२, ४६३, ५०५, ५३३,——की परिभाषा ५३४, ५३५

चेतना ३०६, ३८६, ४१५, ५३४ चेतिद्विनेमि परिगाथा ६४१ चैतियवादी ४२२, ४२३ चेति (चेदि) १४५,१९५, २८८ चेतोखिल-सुन्त १११ चैत्य पर्वत विहार ५५८ चैत्यवादी ४२३ चेतिय गिरि विहार ५६९ चेल-राज्य ५०३

# छ

·छ-अनुस्सति-निद्देसो १७८, ५२० छक्क-निपात १०१, १८८ छकेसधातुवंस ५४४, ५४८, ५७६ छगतिदीपनी ६४० छछक्क-सुत्त ९८, १५८ छदन्त (छद्दन्त) जातक २८५, ६३५ छन्द १७१, ३८७, ४६०, ५३४, ५३५ छन्द शा त्र ५३७, ५४६ <mark>छन्दन्तिय जातक ६३५</mark> छन्दस् (वृत्ति) ६४१ छन्दस् २२, २५, २९ छन्द प्रति (वृत्ति) ६४१ छंद समाधि ४०८ छन्दोग ब्राह्मण १४२, २९१ छन्दावा ब्राह्मण १४२, २९१ छन्न १५८, ५२७ छन्नोवाद सुत्त ९८, १५८ छिब्बसोघन-सुत्त ९७, १५७ छन्नगरिक ४२२, ४२३, ४२४ छपद (सद्धम्म जोतिपाल) ५४०, ६०४ छन्दोविचिति ६१६, ६४१

छन्दाधिपति ४६० छसत्तिपात-अंगुन्तर ६३९ छह आयतन १८२, ३४८ ४५५ छह इंद्रिय ४०३ छह बुद्ध १४३ छान्दोग्य-उपनिषद् २९०,,४६४, ४४७

#### ज

जनदीश काश्यप (भिक्षु) ४, ६, ७, १६, २५, २७, ७०, ७५, १२८, १३४, १६०, २०७, २१०, २३१, २३५, २३६, २४४, २४९, ३४**१,** ३४२, ३४५, ३४७, ३५१, ३६**१,** ३९३, ५१६, ५१७, ५३३, ५४५, ६०८, ६१०, ६१३ जगती (छन्द) २३६ जटिल काश्यप ३२५ जिंतग रामेश्वर (मैसूर राज्य) ६१८ जतुकिष्ण माणवपुच्छा २४१ जनपदकत्याणी १३०, १४३ जन-तन्त्र २८९ जनक (राजा) २९३ जनवसभ-सुत्त १४५ जनोको राजा जातक ६३५ जनपद-निरुक्ति २५, २६ जम्बुखादक १६९ जम्बूखादक-मंयुत्त १००, १६९ जम्बुधज (जम्बुध्वज) ६१२ जम्बुद्दीप (जम्बुदीपो) २८५, ३१०, ३३६, ४८१, ५०२, ५५८, ५८६, ५९८ जम्बुकोल ५५६ जयद्दिस जातक २८७, २९३, ३०० जयद्दिसं चरियं ३०० जयन्त पुरोहितपुत्र २७० ज्योतिपाल (स्थविर) ५११,५२४ ज्योग्रेफी ऑव अर्ली बुद्धिज्म (लाहा) २८८, २८९

जर्नल ऑव पालि टैक्स्ट् सोसायटी ३, १०९, १९९, २०१, ३५४, ३५५, ४२२, ४८४, ४८५, ४८६, ४८७, ४८८, ४९२, ४९३, ४९४, ४९५, ४९६, ४९७, ४९८, ५५०, ५६७, ५७५, ६०१, ६०४, ६०५, ६०६, ६२८ जर्नल ऑव रॉयल एशियाटिक सोसायटी २०४, २८९, ४२२, ४४९, ४७१, ५७६, ६२८, ६२९, ६३०, ६३१ जर्नल एशियाटिक ६३१ जरा २४१, ४३५, ५४५ जरा वम २१५, २१७, २२४ जर्मन भाषा ४१८ जरा-सुत्त १७३ जल-धातु ४०३ जहागीरदार ८ जंकदासस्स टीकं ५८० जातक ७१, १०२, १०४, १०६, १०७, ११३, ११७, १४५, १९६, १९७, २००, २०१, २७२-२९७, ५२६, ५२७, ५२८, ५४२, ५४३, ५४९, ५९२, ५९३, ५९६, ५९८, ५९९, ६००, ६३५ जातक ट्ठकथा २८१, ६०० जातकट्ठकथाय लीनत्थ पकासिनी नाम टीका ५७८ जातक-कथा २७५ जातक की निदान कथा २७५ जातक गाथाएं २९४ जातक गंठि ६४१ जातत्तगी निदानं ५६९ जातक कथानक १३९ **जातक-**टीका ६४० जातक निस्सय ६४१ जातकट्ठवण्णना २७८, ५१३, ५२७-५२८, ५७७ जातक विसोधन ५४२, ५८०

जातक सामग्री २९० जाति १६५ जातिवाद १३८, १३९, १५६ जात्यन्घ वर्ग २२६, २३० जापान ३३१, ३३२ ६४४, जालिय १४० जालिय-सुत्त १४० जावा २९०, २९४ जानुस्सोणि १४९ जिनचरित ५४०, ५७९, ५८४, ५९२-९४, ६०९, जिनविजय (मुनि) ६१५ जिनालंकार ५४१, ५८४, ५९१-५९२ जिह्वा १६७, ३३०, ३४८, ४०१, ४०२, ४०३, ४०४, ४३५, ४४०, जिह्वा आयतन ४०१ जिह्वाविज्ञान ३८३, ३४८, ४०३, 808, 853 जीव ४२८ जीवक कौमार भृत्य १८४, ३२५, ५२३ जीवितिन्द्रिय ३८६, ४०६, ५३० जीवक-सुत्त १५३ जुजु-रित्सु ३११, ३३२ जुगुप्सु १९४ जेम्स एल्विस १५, १६ जेम्स ग्रे ५०२, ५१२, ५९१ जै० लेग २०४ जेन्ती (भिक्षुणी) २६९ जेतवन (आराम) १२६, १८३, १८८, १९५, २२६, २२७, २३०, २८१, ५२५, ५२६, ५६३, -- का दान १७३, ३२५ जेतवन-विहार (लंका) ६१६ जेकोबी (हरमन) ४७ जैन आगम ३३ जेन्-कैन्-रोन् ३१२ जेन दर्शन १२९

जैन धर्म १७६ जैन साहित्य २३० जैन सूत्र १८ जौगढ (मद्रास राज्य) २६,५५,६१८ ६२१,६२२,६२३,६२७

## भ

भान विभंग ३९७, ४०९-४१० भान-संयुत्त १००, १०१, १२९, १७१

### ञ

ञाणदस्सनिवसुद्धिनिद्देसो ५२२
ञाणविलास (ज्ञानविलास, भिक्षु)
६०७
ञाण-विभंग ४११
ञाण सागर (ज्ञान सागर, ग्रन्थकार)
५८०
ञाणाभिवंस (ज्ञानाभिवंश) संघराज
५४३, ५४४
ञाणिस्सर (ज्ञानेश्वर, समन्तकूटवण्णना के सिंहली संस्करण के
सम्पादक) ५९८
ञोय्यासन्दित ५८१
ञाय्यासन्दित दीका ५८१
ञाणोदय (ज्ञानोदय) ५०७, ५१४,

# ट

ट्रांजैक्शन्स ऑव दि एशियाटिक सोसा-यटी ऑव जापान २०० टीका-साहित्य ५०५, ५३७-५४६ टीकाओं का युग १०९ टलर (ए० सी०) ४२१ ट्रेंकनर (वी०) ४७२ टोपरा (अम्बाला के पास) ६१८

#### ड

डायलॉग्स ऑव दि बुद्ध १३१, २८७ डे जॉयसा ५६६, ६१३ डेजिगनेश ऑव दिह्यूमन टाउप्स ४१८ **ढ** ढालके (पॉल, डा०) १४९ **गा** 

ण्वादि पाठ ६०८

त

तकाकुसु (डा०) ३५४, ३५५, ३५६ तक्कोल ४९४ तच्छसूकर जातक २८७ तण्डलनालि जातक २८७ तण्हा-वग्ग २१५, २१९, २२१, २२४ तण्ड (दण्डी) ६४१ तण्डि-टीका ६४१ तत्त्वावतार ६४२ तत्त्वावतार-टीका ६४२ तत्पापीयसिक ३१९-३२० तितय सारत्थमंजूसा ५३८ तृतीय संगीति १२३, ३३२, ३४१ तृतीय ध्यान ४०९, ४१० तैत्तिरीय ब्राह्मण १४२ ततिय परमत्थप्पकासिनी ५३८ तथता ४४४ तथागत ११, २५, २६, ७२, ७४, ८०, १०३, १३१, १४०, १४४, १४५, १५०, १५३, १६३, १७०, १७३, १७४, १७५, १८९, २३२, ३३१, ३३२, ३३६, ४३१, ४५४, ४८८. ४८९, ५२३, ५२५, ५७१, ५७३, ५८३, ६२५, ६३६, ६३७, ६४६ तथागत-प्रवेदित-धर्म-विनय १४३, १८९, १९३, ३२९ तथागतुप्पत्ति ६४० तथागतुप्पत्तिप्पकरणं ५८१ तनोगबुद्धि ६४१ तपस्वी १९४ तपस्सु १८४, ३०३, ३२५ तम्वपण्णि दीपं (ताम्रपर्णी द्वीप-लंका) ८९, ३१०, ५७२, ५७३

नूरानी ३३१ त्तृष्णा १६५, ३५५, ४५४, ४५५ तंत्र ५ तत्र मध्यस्थता (तत्र-मञ्भता) ३८७ तयो पुग्गला ३४२ तक्षशिला १६, २८७, २९१, ५६३ तामिल प्रदेश ५३१ तालपुट (स्थविर) २६१,-के उद्गार २५२ तालव्य संयुक्त व्यंजन ६७ नालव्यीकरण ६६-६७ तालव्य स्पर्श ३५, ३६, ५६, ५७, ६० निक (त्रिक) ३५९, ३९३, ३९६, ३९८, ४०१, ४५६, ४५७ निक निपात २५, १०१, १८१, १८५, २३२, ३४२, ६३० तिक पट्ठान ४५२ निक-दुक पट्ठान ४५६ तिक-तिक पट्ठान ४५७ तिक-निपात-जातक -अट्ठकथा ६४० तिक-पट्ठान ६३९ तिपिटकालंकार ५४३, ६०० तित्तिरजातक २७६ तित्थगाम (लंका) ६०९ निब्बन ८५, ३१३, ३३२, ६४४ निञ्बती (अनुवाद, भाषा, परम्परा, बौद्धधर्म आदि) ११०, ११३, २२२, ३१३, ३१४, ३५७, ३३२, 889 निब्दती दुल्व ८० तिरझ्दीन २७६ िनिरोकुड्ड-मृत्त २०१ तिलोकगुरु (त्रिलोकगुरु) ५४३ निलमुद्धि जानक २८८ निष्य (तिस्म) १६६, ३०६, ३१० तिप्प स्थविर ३१० तिष्य-श्रामणेर ५२३ निष्य (बरमी राजा) ५८८

तिस्समेतेय्य २४१ तिस्समेत्तेय्यमाणवपुच्छा २४१ तीन-स्कंध ४१७ तीन वेदनाएँ २०८ तीन संयोजन ४१९ तीन वेद ४८१ तीन लोकोत्तर इन्द्रिय ४०६ तीपुक्खल ४६९ तोस निस्सिगिया पाचिनिया धम्मा ३१७-३१८ नुफान २२२ नुरमय ८९ तुवटक (तुवट्ठक)-सुन्न २४१, ६२९ नुषित(लोक) ५५९, ५७४ तेज-धातु ४०३ तेपिटक बुद्धवचन १०४, ३३८, ४६५, ४८१, ४८७, ४९३, ५८३, ६३५ तेमिय जातक ३०० तेरसकण्ड टीका ६३९ तेलकटाहगाथा५४२, ५८४,५**८७-५९१** तेलपन जातक २८७ नेलगू प्रदेश ५१० नेमियचरियं ३०० नेविज्ज वच्छगोत्त-सुन ९६, १५५, *ځېږ* ج नेविज्ज सुत्त ९२, १२७, १३०, १४२, १४३, २९१ तोदेय्यमाणवपुच्छा २४१ तौंगदिन (बरमा में प्रान्त) ६३८ नैनिरीय ब्राह्मण २९१ नैधिक १५१ वक्कभासा (तर्कभाषा) ६४१ त्रिपटक १,२,३,४,६,७,८,९,१०, १२, १५, १६, १८, १९, २०, २**१,** २२, २६, २८, ३०, ७१, ७३, ७४, ७५, ८२, ९०, १०३, १०४, १०६, १०८, ११९, १२८, १३२, १७१, १७२, २००, २१२, २२०, २७८, न्८९, २९६, ३००, ३०२, ३०८, ३२७, ३३४, ३३७, ३३९, ४५४, ४६६, ४७२, ४८७, ४९४, ५००, ५०१, ५०२, ५००, ५६२, ५६४, ५६०, ५६३, ५६४, ५७६, ५७६, ६२८, ६२८, ६२८, ६३१, ६३२, ६३३, ६३४, ६३५, ६३८ देखिये 'पालि त्रिपिटक' की त्रिपिटक-गत २७९ त्रियोजनसते कुरुरट्ठे २८६ त्रिशरण-यज्ञ १४०

## थ

त्रिष्टुभ २३६

त्रैविद्य ब्राह्मण १४३

थन्-ब्यन्-टीका ६४० थपति-सुत्त १७५, ६२४ थॉमस (ई० जे०) ८, २६ थॉमस (एफ० डबल्यू) २८५ थ्ल्लकोटि्ठत १५५, १५९ थ्न २८६ थुपवंस ५४०, ५४८, ५६९-५७४, ५७५, ५७६, ५८१, ६४० थूपाराम ५६३, ६०८, ६१६ थेर-अपदान २९८ थेरगाथा १०२, १०६, १०७, ११४, ११७, १७९, २३९, २४६-२६४, 439, 560, येरनाथा-अट्ठकथा ५७८ येरवाद (स्थविरवाद) ४२२ देखिये ' थविरवाद' भी थेरवादी ४२२, ४२३ थेरी-अपदान २०६, २९८ येरीगाथा १०६, १०७, ११४, १७९, १९६, १९७, २००, २४६-२७२, थेरनाथा के साथ तुलना २४७, २६९-२७२; ३४९, ५३१, ६४०

द

दब्खखस-जातक २७५ दिवखणाविभंग-सुत्त ९८, १५८, ५०० दंडकवन २८७ दण्डकारण्य १५९, २९३ दंडि-टीका ६४२ दण्डी ३१, ४९२ दंड-वग्ग २१५, २१७, २२३ दन्तभूमि-सुत्त ९८, १५७ दन्तवातु पकरणं ५७९ दन्तधातुवंस ५७५ दन्त्य (पर्ञ) ३५,३६,५५,५६,५७, ५०, ६० दमिल ५५२. ५७३, ५७४ दव्वपुष्फ जातक ६३५ दब्ब मल्लपुत्त १८३, २२६, २३१ दब्र (द्रव्य) गुण ६४१ दब्र-(द्रव्य) ग्ण-टीका ६४२ द्रव्य-यज्ञ १४० दृष्ट ३५५ दृष्टि ३५५, ५३५ दृष्टि.आसव ४४१ द्षिट-ओघ ३६६ दृष्टिगत-युक्त ३८० दुष्टिगत-विप्रयुक्त ३८० द्घट-जाल १३५ दुष्टि-योग ३६७ द्वनिमाकारं २०० दर्शन-दिग्दर्शन (राहुल सांकृत्यायन) १४२, ४२७,४८४ दश-संज्ञा-मूत्र २१२ दस अव्याकृत १७० दस-आयतन ४०२, ४०४, ४१७ दस-एकादस-निपात-अंगुत्तर ६३९ दस-एकादस-निपातजातकर्ठकथा ६४० दसक निपात १८२ दस गण्डिवण्णना ५८०

दस तथागत बल १८२ दस द्वार ३५५ दस-धम्म-सुत्त २११ दस धातुएँ ४०४, ४१७ दसक निपात (अंगुत्तर निकाय) ६२९ दस पारमिता २०५, २७३, २९९ दसवल १५०, ४३१ दस भावी बुद्ध ५८५ दसरथ जातक २९३, ६३५ दस संयोजन ४३६ दस सिक्खापदं २०७ दसवत्थु ६४० दसुत्तर-सुत्त ९३, १४८, १७९, १८१, २१०, ३३४, ३४०, ६२९ दक्षिण देश १३९ दक्षिणापथ २८७, ५२४ दक्षिण-पूर्वी एशिया २९४ दक्षिण भारत ५५१, ५५२ दन्त्य स्पर्श दाठाधातुवंस ६४०, ६४१ दाठाधातुवंस टीका ६४०, ६४१ दाठानाग (संघस्थविर) ५२३,६०४ दाठावंस ५४०, ५४८, ५७५, ५७६ दानपारमिता २९४, २९९ दान-यज्ञ १४० दासक (भिक्ष्) ३१०, ३३६, ५६२ दाक्षिणात्य (प्राकृत) ३१ दाँते (इतालियन कवि) २९७ दि अभिधर्म लिटरेचर आँव दि सर्वा-स्तिवादिन्स (तकाकुसु) ३५४ द्वारका २९४ द्वायतानुपस्सना २४१ दिव्यश्रोत्र ५२१ दिङ्नाग ४६४ दि डैजिंगनेशन आव हयूमन टाइप्स देखिए 'डैजिंग-नेशन ऑव हचूमन टाइप्स' दिट्ठि-संयुत्त १००

द्विक ३९६, ४५६, ४५७ द्वितीय ध्यान १६६, ३४१, ४०९, ४१०, ४४३ द्वितीय संगीति ११०, ११८, ३४१, 388 दि पालि लिटरेचर ऑव बरमा देखिये 'पालि लिटरेचर ऑव बरमा' दि पालि लिटरेचर ऑव सिलोन देखिए 'पालि लिटरेचर ऑव सिलोन' दि लॉ ऑब मोरा ४२ दि लाइफ एण्ड वर्क ऑव बुद्धघोष (लाहा) ४९९, ५१२, ५१३,. ५१३, ५२९, ५६६, ६०१ दिव्यावदान ६२० दि सैक्ट्स ऑव दि बुद्धिस्ट्स् ४२२ दि होम ऑव लिटरेरी पालि (ग्रियर्मन का लेख) १६ दीघ-निकाय (दीघ) १०२, १०७, ११३, १२२, १२६, १३२-१४८, १५९, १७९, २०२, २१०, २१३,-२७५, ३४०, ३५७, ४९७, ५१५, ५२४, ५४३, ५६७, ५८६, ६२९, ६३२, ६३३, ६३७, ६४९ दीघ निकाय की अट्ठकथा ५१३, ५२३--५२४, ५३८ दीघनख (परिव्राजक) १५५, १५९ दीघनख-सून ९६, १५५ दीर्घलम्बक २१२ दीघसन्द (सेनापति) ५५४ दीर्घ स्थविर ३१० दीर्घ सुमन ३१० दीघ-भाणक २०२ दीर्घागम ११३ दीप ३२६, ३२७ दीपवंस २, ३, १०४, १०५, १०९, ३५२, ४२२, ४४९, ४९६, ४९९,. ५००, ५६८, ५६९, ५७०, ५७२. ५७३,५८१,६२०, ६२४,६४०

न्दीपवंस और महावंस की तुलना ५४८, ५५३, ५५४, ५५५-५६० दीपवंस और महावंस इतिहास हैं क्या? ५६०-५६४ दीपिका ५५४ दीपंकर (बुद्ध) ५६९ दीपंकर (स्पसिद्धिपकरण के लेखक) 400 दीपंकर (जिनालंकार के सम्पादक सिंहली भिक्षु) ५९१ दीपवंस एण्ड महावंस (गायगर) 459 दुक ३५९, ३६३ <sup>-</sup>दुक-पट्ठान ४५२, ४५६, ६३९ दुक-तिक-पट्ठान ४५६, ६३९ दुक-तिक-चतु क-निपात-अंगुत्तर-अट्ठकथा ६३९ दुक-निपात १०१, १७८, २३२ दुक-निपात-जातक-अट्ठकथा ६४० दु:ख आर्य-सत्य ४०५, ४३८, ४४२, ४४७ दू:ख-निरोध आर्य सत्य १७२, ४०५ दुःख-समुदय आर्य-सत्य १७२, ४२९ दुःख निरोध गामिनी प्रतिपद् १७२ दु:खेन्द्रिय ३९३, ४०० दुःख-धातु ४०३ ·दूट्ठगामणि (लंकाधिराज) ५५२,५५३ ५५८, ५५९, ५६१, ५६५, ५७०, ५७२, ५७३, ५७४, ५७६, दुट्ठक २४१ दुतिय परमत्थप्पकासिनी ५३८ दुतिय-सारत्थमंजूसा ५३८ दुम्मेघ-जातक २ ८, २९४ द्मजातक-अट्ठकथा ६४० दुर्मुख जातक २८७ दुष्कृत अपराध २२, २१३ दूभिय-मक्कट जातक ६३५ देव (सुभटक्टवण्णना) ५७९

देवता-संयुत्त ९९, १६१, १६२, १६३ देवदत्त १५१, २७८ देवदत्त-वमा १५६ देवदत्त-सूत्त १५६, १५७ देवदह १७७ देवदह-सूत्त ९७, ९८, १२९ द्वेघावितक्क-सूत्त ९४, १२९, १५**१,** १७२ देवधम्म-जातक २८८, २९३ (मोग्गल्लान-व्याकरण के संपादक, सिंहली भिक्ष्) ५९४, 809 देवरक्खित (सिंहली भिक्षु) ५६५, ५९७ देव स्थविर ३१० देवशर्मा (स्थविर) ३५३ देवानपिय तिस्स ५५१, ५५३, ५५६, ५५८, ५६१, ५७१, ५७३, ६४५ द्वेष (दोस) ३७४ देसना-नियम ३०९ देवासुर-संग्राम १६५ दैववादी १३७ दो आयतन ४१५ द्रौपदी २९४ दौर्मनस्य-इन्द्रिय ४०० दौर्मनस्य-धातु ४०३

۶Ţ

धजग-सुत्त २११ धजिवदेह २८७ धनंजय २८६ धनिय २४० धनिय गोप २३७ धनिय-सुत्त २३७, २५५ धम्मकथिक ६३४ धम्मकित्ति ५९४ धम्मकित्ति महासामि (धर्मकीर्ति

महास्वामी--चौदहवीं शताब्दी के सिंहली भिक्ष 'सद्धम्म संगह' के रचियता) ५४१, ५६८ धम्मकित्ति महाथेर (सारिपुत्त के शिष्य, तेरहवीं शताब्दी का आदि भाग) ५३८, ५४०, ५७५ धम्मकित्ति (दन्तधातुपकरणं) ५७९ धम्मिकत्ति महासामि (बालावतार और सद्धम्मसंगह के रचयिता) ६०५ धम्मिकत्ति (महावंस के परिवद्धंन कर्ता, तेरहवीं शताब्दी का मध्य भाग) ५०६, ५२८, ५४१, ५६४, ५६७ धम्मगुत्तिक (वौद्ध संप्रदाय) ३०८, ३११, ३१२, ३१८, ४१२, ४२३ धम्मचक्क-टीका ६४० धम्मचेतिय-सुन ९६, १५६, १६० धम्मचक्कपवत्तन-मूत्त ११८, १७२, १८०, २११, ३००, ५७०, ६२९, ६३६, ६४० धम्मदस्सी सामणेर ६१२ धम्म ३२७, ३३२, ३३४, ३३५, ३३६, ३३९, ३४६, ३४८, ३४९, ४९०, ४९२, ५५० धम्म-नगर ४९० धम्मदायाद-सूत्त ८०, ९३, १४९, १५५, १५८ धम्म-दीप १७४ धम्मपलियाय १११ धम्मदान ६४० धम्मपटिसम्भिदा ४११ धम्मदित्रा (भिक्षुणी) १५२, १८४, २६८, ५२६ धम्म-जातक ३०० धम्मचरियं २४० धम्मपञ्जापकरण ६४१ धम्मपाल (आचार्य) २,३०८, ४९६, ५०१, ५३०, ५३१, ५३२,

५४५, ५७७, ५७८, ६०० ध्मिक २४० धम्मसत्त ६४१ धम्मशरण १७४ धम्मट्ठवंग २१९,२२१, २२४ धम्मपद २१०, २१४-२२५, की प्राकृत धम्मपद से तुलना २२१,--की गाथा-संस्कृत में लिखित धर्मपद से तुलना २२२, संस्कृत धर्मपद २२२, --- के चीनी अनुवाद २२३-२२४; ११४, १९६, १९७, २३५, ५२७, ६०२, ६२३, ६२४, ६३३, ६३९, धम्मपदट्ठकथा १०७, २१३, २७५, ३३५, ५१४, ५२६-५२७, ५२८, ५३८ धम्मपदगण्ठिनिस्सय ६४१ धम्मपलियाय १११, ६२८ धम्मपाल (जिनालङ्कार के संपादक सिंहली भिक्षु) ५९१ धम्मपिटक १०२ धम्मरतन ५४४, ५६९ धम्मवादी ४२४ धम्म-यमक ४५१ धम्मविलास धम्मसत्थ ५४६ धम्मदीपको ५८१ धम्मविजय ४०८, ४९२ धम्म-विनय १२१, १६९, ३०४, ३०५, ३२०, ४११, ४१२ धम्म-विश्लेषण ३४४ धम्मुत्तरिय ४२२, ४२३ धर्मरत्न (भिक्षु) २३५, २३७, २३९. धम्मसिरि (खुद्दक सि खा) ५७८, ६०५ धम्म सिरि (धर्मश्री) ५३९, ५४०, धम्मसंगणि ८१, ११५, ३३९, ३४१, ३४३, ३४४, ३४५, ३४६, ३५१, ३५४, ३५८–३९५, ३९६, ३९७. ४०५, ४४३, ४५२, ४५५, ५०७, ५१३, ५३३, ५३५, ६३९

धर्म-स्कन्ध ३५३ धम्म-हदय-विभंग ३९७ धर्माशोक २०६ धम्माभिसमय ४४६ धम्माधम्मदेवपुत्त चरियं ३०० धम्मानन्द नायक महास्थविर ६०८, ६१०, (कच्चायनसार) धम्मानन्दाचरिय 420 धम्मानन्द (भिक्षु) ११३, ६०६ धम्मानन्द (समन्तकूटवण्णना के सिंहली संस्करण के संपादक) ५९८ धम्मानन्द कोसम्बी ३५२, ४५८ देखिये 'धर्मानन्द कोसम्बी' भी ध्वनि-परिवर्तन ५, ६, १९, ४२, ७१ ध्वनि-समूह ३१, ३५, ३६ ध्यान १५७, १५८, ३६७, ४१२, ४४०, ४४३, ४६२ ध्यानावस्था ४३० घ्यान की प्रथम अवस्था १७१ ध्यान की चार अवस्थाएं १३१ ध्यान-प्रत्यय ४५८, ४६२ ध्यान-भूमि ३७४ ध्यान साधना ३७९ ध्यान समापत्तियाँ २४९ धर्म १६५, १६९, ३९४, ४०३, देखिये 'धम्मं की धर्मी ४५३ धर्मगुप्त ४२४ धर्मगुप्तिक ४२२ धर्मचेक ४७४, ४३५ धर्मचक्र-प्रवर्तन १५१, १६३, ३२४, ३२५, ५२५ धर्मदूत २११, २२५, ३५०, ५१७ धर्मजाल १३४ धर्म-धर ७५ धर्म-धातु ४०४ धर्मपद ११४

धर्मरत्न (भिक्ष्) २०७ धर्मरक्ष ३५७ धर्मरक्षित ८८, २११, ४८१, ५१७, ५६८, ५७२, ५८८ धर्मराज (बुद्ध) ५५८ धर्म स्कन्ध १४८, ३५६, ५७२ धर्म स्कन्धपाद शास्त्र १४२, ३५६ धर्म-संगीतियां ९०, ४९९ धर्मसंगीतिकार ३२९ धर्मस्वामी (बुद्ध) ५०८ धर्मसूत्र १२४ धर्मसेनापति सारिपुत्र १५०, १५०. १६६, १६७, १६९, २४९, ३०४, धर्मसेनापति (ग्रन्थकार) ५८० धर्मसन्तति ४८६ धर्मानन्द कोसम्बी (आचार्य) ३५०, ५०९, ५१०, ५११, ५१२, ५१६, ५३३, ५४५, ५८६, ६०१, ६२२. 053 धम्मानुसारिणो ५८१ धर्ममेघ २३४ धर्म-आयतन ४०१, ४०२, ४०३ धर्मानुपश्यना १४६ धर्मश्री (धम्मसिरि) ५३२ धर्मान्पस्यी ३५५, ४०७ धर्भाशोक ५५६, ५८७, ६१९ धर्मशास्त्र संबंधी ग्रन्थ ५४६ धर्मोत्तरीय ४२३, ४२४ धम्मिय ३३६ धानंजानि १५९ धानंजानि-मूत्त १५६, १६० धात (अठारह) १५७, १५८, १६५. ३४५, ३४८, ३४९, ३६६, ४०३-४०४, ४१२, ४१५, ४१७. ४४७. ४५०, ५३१ धात्कथा (पक्ररण) १०९, ११५,

३४०, ३४१, ३४३, ३४६, ३५४, ४१२-४१८, ४५२, ६३९ भातुकथा की अट्ठकथा ५३८, ५४३ भातुकथा योजना ५४३ धात्कथा टोका वण्णना ५४३ घातुकथा अनुटीका वण्णना ५४३ धातुकायपाद ११५, ३५३, ३५४, ३५७ धात्राभं ५ १९ धानुपाठ ६०८, ६१०, ६११ घात्वत्थदीपनी ६११ घातुमाला ६११ धातुमंजुमा (कच्चान व्याकरण की) ६०७, ६१०, ६११ धातु-यमक ४५० धातु-यमक-पट्ठान ४८१ धातु-विभाग ३९७ धातु-विभंग ३४०, ३४२, ३४३, ३९७, ४०३-४०४ घातुविभंग-सुत्त १५८, ५०० वानुवादी १८३ धातु विवण्ण पेतव यु २४६ धातुसूची ६११ धातुसेन (सिहल का राजा) ५५०, ५५४ घातु-संयुत्त ९९, १६५, ३४८, ३५७ भोरेन्द्र वर्मा (डा०) ७२ भूतंग ४९१ धृतंग-निद्देसो ५१७-५१८ ध्र्व-आत्मवाद ४४४ धूमाकारि जानक २८६ धोतक (माणव) २४३ धोतकमाणव-पुच्छा २४१, २४३ धोमसाख जातक २८७ धौली (अभिलेख, कटक के पास) -4, **६१८,** ६२३

न

नकुलमाता गृहपति १८५

नकुलपिता गृहपति १८४ नग्गजि (नग्नजित्) २८७ नगर विन्देय्य-सुत्त ९९, १५८ नगई (एम०) ३१०, ३१२, ३१३, ३२८ नच्च जातक ६३५ नन्द १६६, १८४, २२६, २२९, २४८, 374 नन्दा १८४ नन्दक १८२ नन्दकोवाद-सुत्त ९८, १५८ नन्दमाणव २४१ नन्द-वग्ग २२७ नदुख-नसुख ४०१,४०२,४०३, ४०४ न दुख-न सुख की वेदना ४०५ नदी काश्यप ३२५ नयलक्खण विभावनी ६१३ नरपति सिथु (बरमीराजा) ६११ नरक के आठ प्रकार ५९७ नरक-लोक ४४१ नरयुत्तिसंगह ६४२ नलपान जातक २८८ नलकपान १५४, १९६ नलकरानक-सुत्त ९५, १५४ नलातवातुवण्णना ५८१ नलाटवात्वंस ५४४ नवक-नियात १०१ १७८ नवटीकं ५०८ नव विमलवुद्धि (अभिधम्मपणरसट्नं) नवमेधंकरो (लोकदीपसार) ५८० नवमोग्गल्लान (अभिघानप्पदीपिका के रचियता) ५७९ ६१६ नवांग बुद्ध-वचन १०४ नवंगजिनसासनं १०४ नवनीतटीका ११०, ३५० ५३३, ४५४ नन्द ३०६, ५६२ नवांग (बुद्ध-त्रचन) ७८

नवीन सर्वास्तिवादी ३१४ न्यग्रोध १४७, ५७२ नाग जातक ६३५ नागार्जुन ४२३, ४२८, ४५४ नागसेन ४७३, ४७६ ४७८ ४८०, ४८१, ४८२, ४८३, ४८४, ४८७, ४८८, ४९०, ४९३, ४९४, ५६६ नागवग्ग २१५, २१९, २२४ नाग संयुत्त १६७, नागित (बरमी भिक्षु) ६०६ देखिये 'कण्टक खिपनागित' भी नागिताचरिय (सद्दमात्यजान्त्रिनी) 460 नागसेनसूत्र ४७७, ४७८ नादिका १५५ नानादेश-प्रचार ५५७-५५८ नाम ४०७, ४५३, ५२२ नामचारदीप ५४० नाममाला ६०३, ६०४, ६०५, ६०६, ६०७, ६१०, ६१२ नाम-संयुत्त १०० नाम-रूप १६५, २४२, ४५४, ४५५, ४८६ नामरूपटोका ६४० नामरुप "परिच्छेदं ५३२, ५३९,५७८ नामहप परिछेद टीका ५३९, ५७९ नामसिद्धिजातक २८२ न्यायसूत्र १२४ नारद २४६, ५४४ नालक २४१ नालक-मुत्त २३५, २४०, ५९३, ६३० नालक (मगध में) १७७ नालन्दा १३६, १४५, १५९, ५६३ नाला (ब्राह्मण-ग्राम) ५२५, ५२६ नावा २४० नास्तिप्र यय ४५८, ४६३ न्यास ६४० निकाय १९७

निक्खेपकंड ३७३ निगण्ठ नाटपुत्त (निर्ग्रन्थ ज्ञातृपुत्र) १३७, १४७, १५३, १५५, १५९ निगण्ठ (निग्रन्थ) १९३ निग्लिबा ६१८ निग्रोघ जातक ६३५ निघंदु ४८१ नित्यता-अनित्यतावाद १३५ नित्यसंज्ञा ४६९ निद्देस १०२, १०७, ११४, ११७, १९०, १९९, ३४०, ३४४, ३५१, 800 निद्देस टीका ५३२ निदान-वग्ग १६५-१६६ निदान संयुत्त ९९, १६५, ४०७ निदानवग्ग संयुत्त ६३९ निदानवग्गसंयुत्त-अट्ठकथा ६३९ निदान कथा ७८, २८१,५४३, ५६९, ५७०, ५९२, ५९९ निधिकंडसुत्त २०९ नि:श्रय-प्रत्यय ४५७ ४६१ निमि २८७ निमिजातक २९४, ३९९ निमिराज चरियं २९९ नियत ४३९, ४४४ नियाम ४३३ निपात २१० निरय-वग्ग २१५, २१९, २२४ निरोध सत्य ४०५ निरोध-समापत्ति ४३४ निरोध-वार ४५? निरुक्त ४६५ निर्वाण (निब्बाण) १६९, २१७, २२४, २३१, २३६, २६५ ३३४, ३७२, ३७४, ३७५, ३८३, २६८, ४१५, ४३५, ४३६, ४३९, ४५३, ४८२, ४८६ ५०५,५३३ निर्वाण-घात् ४४४

| निर्वाणपद ४९०                                    | न्यायबिन्दु ६४२, 💎 👑                   |
|--------------------------------------------------|----------------------------------------|
| निरोध-समाधि ५३२                                  | न्यायबिन्दु-टीका ६४२ 💎 🕠               |
| निवाप-सुत्त ९४, १५१                              | न्यायसूत्र १२४                         |
| निष्कामता धातु ४०३                               | न्यास ६०४, ६१३                         |
| निप्फन्न ४३८                                     | न्वादि (मोग्गल्लान) ६४१                |
| निरुत्ति संगह ६१२                                | न्यासप्रदीप ६०४                        |
| निरुत्तिब्यास्यं ६४१                             | न्यग्रोधाराम १७७, १८९                  |
| निसन्देहो ५८१                                    | प                                      |
| निसत्तमार मंजूसा (न्यासकी टोका)                  | •                                      |
| ६०४, ६०६                                         | पुकिण्णक निकाय ६४१                     |
| निःसंगिय-कथा ५०४                                 | पकिण्णक-निपात २७९                      |
| निस्सग्गिय पांचित्तिय कथा ५०४                    | पकिष्णकवमा २१५, २१९, २२४               |
| निःसर्गिक पातयन्तिक ३१३                          | पच्चय निद्देस ्४५६, ४५७                |
| निसभ २४९                                         | प <del>च्</del> चनिय-अनुलोम पट्ठान ४५६ |
| नीवरण ४३९                                        | पच्चयाकार विभंग ३४३, ४०६,              |
| नीवरण-वर्ग ३६०                                   | ४०७ .                                  |
| नेत्तिप्पकरणस्स अत्थसवण्णना (नेत्ति-             | पच्चनिय-पट्ठान ४५६                     |
| पकरण-अट्ठकथा) ४,०१, ५३१                          | पच्चयसंगहो ५४०, ५७९                    |
| नेत्ति ४६५ ं                                     | पज्जमधु ५४१, ५८४, ५९४–५९५,             |
| नेत्तिपकरण १०८, २०८, ४६५, ४७१,                   | ६०५                                    |
| ४९४, ६०२, ६०३                                    | पजावति-पत्रज्जा-ुत्त १८९               |
| नेत्तिपकरण गन्धि ५८१ ,                           | पटाचारा १८४, २६६, २७१                  |
| नेत्तिगन्ध ४६५, ५७७                              | १ट्टिच्चसमुप्पाद ४५४                   |
| नेत्तित्थकथाय टीका ५३?                           | पटिसम्भिदाससा ८५, १०२, १०७,            |
| नेरंजरा ६०, १७७, २२७, २७८                        | ११४, ११७, १९७, २०६. ३४३,               |
| नित्तभावनी ५४२ 💢 🕌                               | ३५५, ६४०                               |
| नेत्तिपकरण की टीका (सद्धम्मसिरि                  | पटिपत्तिसंगह ६४१                       |
| कृत)५४२,(ज्ञानाभिवंश-कृत)५४३                     | पटिपत्तिसंगहो ५८१, ६४१                 |
| नैवसँजानासंजायतन १६९, २३१, ४३२                   | पटिसम्भिदा-विभंग ३९७, ४११ 👑            |
| ५२१                                              | पटिसिम्भदामग्ग अट्ठकथा ६४०             |
| नैपाल ६१८ 🛒 🕌 .                                  | पृटिसम्भिदामगा की टीका ५३२.            |
| नैष्कर्म्य २९९ / 🚶 🚶                             | पटिसम्भिदामगा गंठिपद 💎 🙃               |
| नैवसंज्ञानासंज्ञायतन् कुशलचित् 🚉 🤄               | ं पटिंगविवेक टी्का ६४१                 |
| नोट ऑन मेथंकर ५९३                                | पटिपदाञाणदस्सनविसुद्धि — निद्देसो      |
| नौ अंग १०२                                       | ५२१                                    |
| न्यूमन (के० ई <sub>े</sub> ) २७१, <sup>६३०</sup> | पटिदेसनिय कथा ५०४ .                    |
| न्येग्रोध (श्रामणेरे या स्थविर) ६२०              | पटिदेसनिया धम्मा (चार) ३१३             |
| દર્શ                                             | 326                                    |

पटिभान पटिसम्भिदा ४११ पट्ठान (पकरण) ९१, ११५, ३४१, ३४३, ३४६, ३५४, ३५६, ४०७, ४५२-४६३, ४७० पठम-परमत्थप्पकासिनी ५३८ पट्ठानगणनानय ५४०, ५८० पट्ठानपकरणट्ठकथा ५२९ पट्ठान की अट्ठकथा ५३८, ५४३ पट्ठानवण्णना ५४३ पण्णवार ४९८ खुद्दकनिकायो पण्णरसभेदो १९७ पत्तपिंडिकंग ४९१ पतंजलि ४०५, ४१०, ५२१ पथवीकसिण-निद्देसो ५२० पद्मपुराण ५९७ पदरूपविभावनं ५७९ पदसोधन ६४१ पद-साधन ६०९,--की टीका ६०९ पद-माला ६११ पदरूपसिद्धि ६०५ दे० 'रूपसिद्धि' पद्यचिन्तामणि ५२९ पधान २४० पद्यानिय सुत्त १८८, ६२४ पपंचसूदनी ४९७, ५६३, ५२४, ५७७ पपंचसूदनी की टीका ५३८ परमत्थजोतिका ५१३, ५२६ परमत्थमंजूसा ५३१, ५७८, ५८० परमत्थदीपनी २६८ परमत्थ दीपनी (लेदिसदाव-कृत) २४७, ५३१, ५४४, ५७८ परमट्ठक २४१ परमत्थबिन्दु पकरणं ५७९ परमार्थ सत्य ३५० पंचम विपाक चित्त ३८३ पंचतन्त्र २९५ पंचशाल (ग्राम) १६२, ४८९ पंचस्कन्ध (पञ्चवखन्धा--पांच स्कन्धः

या उपादान स्कन्ध) १५२, १५७, १६८, १८१, २०८, ३९४, ४५३, ४८२, ४८३, ५२१, ५८९ पंचप्पकरणट्ठकथा ६३९ पंचप्पकरणट्ठकथा की टीका ५३८ पञ्ह ४०२ पञ्हपुच्छकं ३५०, ३९७, ४००, ४०४, ४०५, ४०६, ४०७, ४१० पञ्चिकमोग्गल्लान टीका ६४० पंचिका ६०८, देखिये 'मोग्गल्लान पंचिका' भी पंच-जातक-सतानि २८६ पञ्चपुगगला ३४२ पंचपंडित जातक २७५ पञ्चवर्गीय भिक्षु १७२ पंचादिअंगुत्तर अट्ठकथा ६३९ पञ्चिकमोग्गल्लान ६४० पंचाल (पांचाल) १४५, १९५, २८६ पंचालराज २८७ पंचशतिका ७७ पञ्जा-बल ३८९ पञ्जत्तिवादी ४२२, ४२३ पञ्जसामि (प्रज्ञास्वामी-बरमी भिक्षु)-५८१ पञ्जिन्द्रिय (प्रज्ञा इन्द्रिय) ३९९ -परित्त पाठ २१२ पहलवी २९६ पंडितवग्ग २११, २२१, २२३ पंडितवाद ४९१ पसुक्लिकंग ४९१ पंजाब ११६ पंजाब संस्कृत सीरीज ५७५ पदावहामहाक्क ६४१ परचित्तज्ञान ५२१ पराजिक कंड ६३८ पराभव मुत्त २१२, २३९, २४० परस्मैपद ६८ परविवेक ६४२

परमत्थविनिच्छय ५३२, ५७८, ६४० पराक्रमबाहु प्रथम (लंकाधिराज) ५३७, ५४१, ५६४, ५६५, ६०९, ६१४ पराऋमबाहु (द्वितीय) ५६४, ५७५ परित्त २१०, २१४ परित्तपाठ और लंका २११ परिब्बाजक - वग्ग ९६, १५५ परिवार पाठ (परिवार) ८५, ९१, १०७, ११५, ११७, ३२६-३२७, 488 पयोग सिद्धि ६०९ पवारणा ३२६ पशुकथाएँ २८४ पसूर २४१ पसेनदि १६२ देखिये 'प्रसेनजित्' भी पश्चात्-जात प्रत्यय ४५७, ४६२ पंचगतिदीपन ५४२, ५८४, ५९३-490 पञ्चलय-सुत्त ९७, १५६ पंचनेकायिक ७५, १०४, २०१, ६३४ पञ्चकं ५७९ पंचनिपात-अंगुत्तर ६३९ पंचक निपात १०१, १७८, १८१, ३४२, ६२९ पांच इन्द्रिय १८०, १८१, ४९० पाँच निकाय ४९४ पाँच प्रकार की वेदनाएँ ४०६ पाँच निस्सरणीय घातु १८१ पाँच धातुएँ ४०४ पाँच विमुक्ति आयतन १८१ पाँच नैतिक इन्द्रियां ४०६ पांच विज्ञान घातु ४६०, ४६१ पाचित्तिय ९१, ११४, ३२२, २२३, ६३८ पाकट वण्णना ३१२ पाचित्तियादि अट्ठकथा ६३९ पातिमोक्ख १०६, १०७, ३२३, **4३**९, ६२८

पातिमोक्ख-खुद्दकसिक्खा ६४३ पातिमोक्ख - विसोधनी ५४०, 460 पाणिनि २२, २९, ५१२, ६०८, ६१३ पाणिनीय अष्टाध्यायी ६०१ पाणिनीय घातुपाठ ६०७, ६११ पाणिनीय व्याकरण ६०१, ६०२, पापवग्ग २११, २१५, २१८, २२३ पापक २८२ पायासि वर्ग २४५ पारायण वसा २०५, २४०, २४१ पावा १४५, १४७, ५७१, ५७२, ५७४ पातंजल मत ५०७,५११ पान जातक २८८ पातंजल योग ५११, ५१६, ५२२ पातंजल योगदर्शन ४१० पाथिक-सूत्त १४६, १४७ पाथिक-वेग १४६, १४८ पाथेय्य-टोका ६३९, पायासि राजन्य १४६, २०६ पायासि-सुत्त पायासिराजञ्ब-सुत्त ९२, १३१, १४६ ४३३ पारमिता २९९ पाँइन्ट्स ऑव कन्ट्रोवर्सी ४२१ पाराजिका ७७, ९१, ११४, ३२२, ३२३, ३३१ पाराजिक कथा ५०४ पाराजिका घम्मा ३१६, ३९२ पाारजिककण्ड-अट्ठ कथा६३९ पाजिटर ५४७ पारिलेय्यक (वनखण्ड) १७३ २२९ पारिच्छत्तक वग्ग २४५ पारिदेसनिय धम्म ३२२ पालि माध्यम ११७

पालिलेय्यक १७३, २२९ 'देखिये' पारिलेय्यक' भी। पाटलिंगामियवग्गो २२६ पाटलिपुत्र ८,१८, २१, ८५, ८७, ९० १५९, १९६, ३३८, ४२१, ४२५, ४८१, ५५६, ५५७, ५६३ पाटिक-सुत्त ९२, १३४ पाटलिग्रामवर्ग २३१ पाटिक-वग्ग ९१, १३२, १३३, १३४ पाठाचरिय ६४० पंडित वग्ग २१५ पाण्डव पर्वत २८६ पारानिस्सय ६४२ पालिटैक्स्र्सोसायटी (संस्करण) ८३, ८८, १०४, १६०, १७१, १७८, १९५, १९६, १९९, २७७, ३३४, ३४०,३४५, ३५२, ४१८, ४२१, ४२२,४५०, ४५२, ४५७, ४७१, ५०५, ५३८,५४८, ५५३,५६४, ५६७, ५६८, ५६९, ५७५, ५८१, ५८६, ६०२, ६२८, ६४४, पालि डिक्शनरी (चाइल्डर्स) ३५९ पालि-त्रिपिटक १०५, ११२, ११३, ११५, ११८, १२०, १२२, १२३, १२८, २००, २७६, ४६५, ४९४, ५०८, ५२४, देखिए 'त्रिपिटक' भी पालि दि लेंग्वेज आँव सर्दन बुद्धिःट्स् (कीय का लेख) १४ पालिधम्मपद २२१, २२२, २२३, २२४ पालि का अभिलेख-साहित्य ६१६ ६४३ पालि-काव्य २६७, ५६३-६०० पालि काव्य-शास्त्र ६१६ पालि कोश ७, ६१४-६१६ पालि छन्दः शास्त्र ६१६ पालि व्याकरण-साहित्य ६००-६१४ पालि बौद्ध धर्म ३५० पालि-भाषा १-७३,-शब्दार्थ-निर्णय १-

९,---का भारतीय भाषाओं के विकास में स्थान ११-१२,--- किस प्रदेश की मूल भाषा थी ? १२-२८,--का मागधी आघार १४-२८ —और वैदिक भाषा २८-३०, और संस्कृत ३०-३१,---और प्राकृत भाषाएँ विशेषतः अर्द्धमागधी शौरसेनी और पैशाची ३१-३५,---में पाये जाने वाले प्राकृत-तत्त्व ३२, ५७-६२.—के ध्वनि-समूह परिचय ३५-६८,—का साधन और वाक्य-विचार ६८-७०, —के विकास की आवस्थाएँ ७**१**-७२,--और साहित्य के अध्ययन का महत्त्व ७२-७३; १११,४५०, ४५२, ४७६, ६१७, ६२७ पालि लिटरेचर ऑव बरमा (मेबिल बोड) १९९, २०१, ३०८, ५९७, ६०६, ६११, ६१२, ६१३,६३८, पालि लिटरेचर ऑव सिलोन (मल-लसेकर) ५६६, ५८८, ५९८, ५९९, ६०४, ६१५ पालि लिटरेचर एण्ड लेंग्वेज (गायगर), १२, १७, १८, १९, २३, ५२, ८०, ९६, १२१, १३२, १६०, १६१, २७३, ३४५, ३४६, ४७१, ४७७, ४७८, ४९८, ५२७, ५५४, ५६९, ५७५, ५८७, ५८८, ५९०, ५९४, ५९५, ५९८, ६०५, ६०६, ६०७ पालि-साहित्य ७४, ८३, ९०, ९१, १०८, १२१, १३०, २१०, २७६, २९०, २९१, ३१८, ३४३, ३७४, ४५२, ४९४, ४९५, ५००, ६२७, ६३३, ६३८, ६४३,—का उद्भव और विकास ७४-९०;---का विस्तार, वर्गीकरण और काल-क्रम ७४-११०,<del>---</del>में प्रकृति-वर्णन २५५, -- के तीन बड़े अट्ठकथाकार

५०१,- का भारतीय वाङ्मय में स्थान ६४४-६४६,---और विश्व-साहित्य ६४६-६४७,---का विव-रण---७४-६४७ पालि माध्यम १११ पालि ग्रन्थ २७५ पालि महाव्याकरण (भिक्षु जगदीश काश्यप) ४, ६, ७, १६ २७, १२८, ६१०, ६१४ पांच संयोजन ४१९ पासादिका वण्णना ३१२ पालि मुत्तक विनय संगह ५३८ पासादिक-सुत्त ९३, १४७, १७० पासरासि-सुत्त १५१, १६० पांशुकूलबारो २५४ पिगलमाणव-पुच्छा २४१ पिण्डपात पारिमुद्धि-मुत्त ९९, १५८ पिण्डयातिकंग ४९१ पितनिक ८८ पिटक १२३, १३२, १८२, १९९, ३०९, ३१०, ३३५, ३५४ पिटकत्तयल भवण गन्ध (पिटकत्रय-लक्षण ग्रन्थ) ५३% पिटक-संप्रदाय १२३, १८६ पिटक-साहित्य ३०८, ३४०, ५१३, 486 पिटक-संकलन २०१ प्रिडो-टोका ६४१ प्रिंडो निस्सय ६४२ पिंडोल भारहाज १८३, ५२४ पियजानिक-सुत्त १६, १५५, १६० प्रियदर्शी (अंशोक) ६१९, ६२४ पियदस्सी (व्याकरणकार मोग्ग-ल्लान के शिप्य) ६०९ पिरित २११ पियजालि ३३६ पियदस्सि ३३६ पियपाल ३३६

पियवग २१५, २२४ पीति ४०८ पीटर ३२७ पीठवग्ग २४५ पुच्छक ४०२ पुग्गल ४८२ पुग्गल-पञ्जत्ति ९१, १०७, ११५, ३४०, ३४१, ३४२, ३४३, ३४४, ३४६, ३५२, ३५४, ३५६, ३५७, ४१८-४२१, ६३९ पुग्गलपञ्जति की अट्ठकथा १, ५३८ पुग्गलपञ्जत्तिपकरण-अट्ठकथा ५२९ पुण्णक २४२ पु णकमाणवपुच्छा २४१, २४२ पुण्ण मन्तानिपुत्त ५२४ पु-णोवाद-नृत्त ९८, १५८ पुर्गल ३५५, ३५६, ३९८, ४१८ पुनर्जन्मवाद ४६४ ४८४, ४८६ पुनर्वसु १६८, ३२७ पुष्फवग्ग २१५, २२१, २२३ पुष्पवती (पुष्फवती) २८३ पुम्भरसारि ६४२ पुररवा-उर्वशी २९० पुरंजात-प्रत्यय ४६१ पुराण ८२, ५४७, पुराण-इतिहास ५ ७ ५५१ पुराण टोका ५८१ पुराणाचार्य (पोराणाचरिय) ४९७, 800, 400 पुरामेद २४१, ४९४ पुरातत्व निबन्धावली (राहुल सांक्रायायन) ४२२, ४२५, ४२६ पुरुषत्व ४०६ पुरुषसूक्त ५११ पुलस्थिपुर ६१६ पलिबोघा ५२० पुलिन्द ८८ पुष्य ३१०

# ( ६८७ )

पुष्यमित्र ११६ पुष्यदेव ३१० पुष्पपुर ५६३ पूर्ण १५८, ३५३, ३५७ पूर्ण मैत्रायणी प्त्र १८३ पूर्णा २६८ पूर्णिका २६८ पूर्व-अशोककालीन २७७, ३४१ पूर्वाचार्य (पुब्बाचरिय) ५६७ पूर्ण काश्यप १३७ पूर्व-बुद्धघोप १०९ पूर्व-बुद्धघोष-युग ४६५,-४९५ पूर्वजन्म की स्मृति ५२१ पूर्वजात-प्रत्यय ४५७ पूर्वाराम २२८, ५२५ पूरणकस्सप ४८१ पूर्वशैलीय ४२६, ४३० पूसाँ ३०९ पृथग्जन (पृथुज्जनो) ४१८, ४१९ पृथ्वी-धानु ४०३ पृथ्वी-समान ध्यान की भावना १५३ पृथ्वी-ऋस्न ४३३ प्रकरण-पाद ११५, ३५३, ३५४, ३५५ प्रकीकर्ण ३५५ प्रकुध कात्यायन १३७, १७६ प्रतिकूलसंज्ञा (आहार में) ५२१ प्रत्यय २८६, ३५५, ४५५, ४५७, ४७० प्रत्ययोत्पन्न २९८ प्रत्यय-स्थान ४५७, ४५५ प्रत्यन्त देश ५५७ प्रातिमोक्ष ३०२, ३२३ देखिये 'पाति-मोक्त भी प्रतिदेशना ३१८, ३१३ प्रत्येक बुद्ध ४१८, ५७१ प्रतिसंख्यान ४३१ प्रतीत्य समुत्पाद १४४, १५१, १६५, २१३,४०७, ४१२ ४५४, ५८९, . ६३९

प्रातिमोक्षसूत्रटीका १४९,३०२,३०५, · ३१३, ३२४ प्रतिज्ञातकरण ३१९, ३२० प्रतिसर्ग ५४८ प्रतिसंविद्-ज्ञान २९८, ४३३ प्रथम ध्यान १६७, ४०९, ४१०, प्रयम दो बौद्ध संगीतियाँ ३५-८५, ३०८ प्रथम संगीति ७७-८२, ८९, १९७, ३१०, १९९, ३०९, ३३६, ३९४ 'प्रसाद' (जयशंकर) ७३ प्रज्ञा १५२, १५७, १७९, २४२, ३५४, प्रज्ञा-इन्द्रिय ३८८ प्रज्ञप्तिवादी ११५, ३५४, ३५६, ४२३, 858 प्रज्ञप्तिपाद बास्त्र १४०, १४१, ३५३, प्रयाग ५६३ ६१९, ६१९, ६३३, प्रसादजननी ५८१ पराक्रमबाह ५९४ प्राकृत-पाकड-पाअड-पालि ८ प्राकृत (भाषा) १२,३०,३१-३५, ३७, ३९, ४४, ५०, ५४, ५५, ५६, ५७, ५८, ७२ प्राकृतपन (पालि में पाये जाने वाले) ५७-६२ प्राचीन सिंहली अट्ठकथा ४९६ प्राकृत धम्मपद २२१, २२२ प्राच्या (प्राकृत) ३१ प्राचीन अर्द्धमागधी १८, १९, १११ प्राचीन आर्य भाषा ६८, ७१, प्राचीन भारतीय आर्य भाषायुग ११, ४७ प्राचीन जनकथा २७७ प्राचीन स्थविर (पोराणकत्थेरा) ४९९ प्रालेय (प्रालेयक) २८ प्राची<del>न वैदिक प्रयोग २३६</del>

प्राचीन सिंहली भाषा ४९६ प्राग्बुद्धघोषकाल ३२३ ४९३, ४६६, प्राण-ध्वनि ३६, ३७, ५६ प्राणध्वनि का आगमन ५६, ६३, ६४, ६७ और लोप ५६, ६३, ६७ प्रायश्चित्तिकं ११४ प्रायश्चित्तिक ३११ प्राणायाम १५७ प्रणिपात ३५० प्रीति १७०, ३८३, ३८७, ४०९, ४१०, ५३४,५३५ प्रियदर्शी ४, २८ प्रवचन ५ प्रमेनजित् १५६, १६२, १७७ १९४, १९५, २२८, २३० प्रश्न उपनिषद् २९१, १५६ प्रश्नव्धि १७० प्रद्योत (पज्जोत) १५७ पेगन में प्राप्त खंडित पाषाण लेख ६३४, ६३८ पेटकालंकार ५४३ पेटकी ७५ १०४, ६३४, पेटकोपदेस १०८, १२७, १२८, १९९, ४१४, ४६५, ४६६, ४७२, ५७७ ५८०, ६०२, ६०३ पेतवत्थ १०२, १०७, ११०, ११४, १९६, १९७, २००, २०१, २१०, २४५, २४६, ५३१, ५९६ पेतवत्यु अट्ठकथा सहिता ६४० पेतवत्युस्स विमलविलासिनी अट्ठकथा ५७८ पैशाची प्राकृत १३, १५, २८, ३१,३२,– का पालि से संबंध ३४–३५, ५० पोतन १४५, २८७ पोतलि २८७ पोराणा ४९९ पोराण अट्ठकथा पोराणाचरिय (प्राणाचार्य) ५७७,६११

पौराणिक आख्यान १३०
पोट्ठपाद-सुत्त ९२, १२७ १२९, १३०,
१४१-१४२, १७२
पोतिलय-सुत्त ९५, १३०, १५३
पोलिटिकल हिस्ट्री आंव एन्सियेन्ट
इन्डिया (हेमचन्द्र रायचौधरी)
२९१, २९२, २९३, ४७१, ६०९,
६१०, ६११, ६१३, ६१४
पोलोन्नस्ता (लंका में) ६१५, ६१६
पोराण खुद्कसिक्खा टीका ५३९
पोष्करसाति १३८

# फ

फ-क्यू-किङ् (धम्मपद का चीनी अनु-वाद) २२३ फल-चित्त ३८३ फ-शिन्यन २७७ फॉसबाल (वी०) २७३ फासुकारि-सुत्त ९७, १५६ फाह्यान २०४ फांस २९६ ५६१ फिक (डा०) २८९ फ्लीट (जे०एफ०) ५५४ फ़्रेंक (आर-ओ०) १२, १३, १४, १५, ११९, १३२, १४८, ५५०, ६०७,

#### ब

वक जातक २८२ वंकाक ५०५, ६४४ वक्कुल-सुत्त ९८, १५७ वॅगला २३५ वंग-प्रदेश ५५१ वर्मी विहार (सारनाथ) २३५ वंबई विश्वविद्यालय (संस्करण) ४, ९०, १३४, १४८, २०२, २१२,

२४६, ३१५, ३३८, ३४१, ३४९, ४७२, ४७४, ४८१, ५५३ बरमा ९१, २०७, २११, २७४, ३३१, ३३२, ३५१, ४७१, ४७२, ४९२, ५१२, ५३६, ५३७, ५४०, ५४१, ५४३, ५४४, ५४५ ५७६, ५८१, ५८३, ५९९, ६०५, ६०६, ६१०, ६११, ६४४ बरमी परम्परा, साहित्य, इतिहास आदि १७८, २७३, ३०८, ३५८, ३९६, ४१८, ४२२, ४५२, ४९५, ५०५, ५३१, ५३९, ५४२, ५४४, ५४६, ५४८, ५६४, ५६७, ५७६, ५८१, ५८२, ५८५, ६००, ६०४, ६०६, ६०९, ६११, ६१२, ६१३, ६१४, ६१५, ६१९, ६३८, ६४२ बरमी पालि साहित्य ५४२-४४ बरमी परम्परा ५०९, ५१०, ५१२ बल (पांच) ४१२ बलसंयुत्त १०१, १७१ बहुवेदनिय-सुत्त ९५, १५३ बहु-धातुक-सुत्त ९७, १५७ ब्रह्मचर्यसंबंधी उपदेश (ब्द्धका) १९१-१९३ ब्रह्माण्ड पुराण ५९७ ब्रह्मायु सुत्त ९६, १५६ ब्रह्मविहार-निद्देसो ५२१ ब्रह्मजाल सूत्त ९२, १३४-१३७, १३८, २७६ ब्रह्मविहार १४३, २१० ब्रह्मवती ५८६ ब्रह्मगिरि (मैसूर राज्य) ब्रह्मायु सूत्त १५६, १६० ब्रह्मदत्त २७४ ब्रह्मनिमन्तिक-सुत्त ९५, १५३ ब्रह्मजाल-मुत्त १३४-१३७, १५३ ब्रह्मविज्ञान ४१० ब्रह्म संयुत्त ९९, १६२-१६३

ब्राह्मणधम्मिय (वग्ग) २४० ब्रह्म-प्राप्ति १७७ ब्रह्म देश ७२ ब्रह्म-सूत्र १२४ ब्रह्मचर्य २०८, ४२९, ४३०, ४५३ ब्रह्मा १४३, २५२, ५११ ब्रह्मायु (ब्राह्मण) १५९ वृहत्तर भारत २९० बापट (डा०) २३५, ३५०, ३५२, ५२८ बार्थ (ए.) ८६, ११९, ४७७ बाण ४९२ बारह आयतन ३४८ बाराबर (पहाड़ी, गया के पास) ६१८ बालप्पबोधनप्रत्ति-(वृत्ति)-करण ६४१ वावरि (ब्राह्मण) १६२,२४०, २४१ बावेरु जातक २८३, २९५ बावेर राष्ट्र २८३ वालप्पवोधन (व्याकरण) ५८१, ६०७ 5,88 वालत्तजन ६४१ बालावतार ५६८, ५७९, ६०५, ६०६, ६०९, ६१३, ६४० बालपंडित-मुत्त ९८, १५७ बालावतारटीकं ५३९ बालवभा २१५. २२१, २२३ बाहरी संयोजन ४१९ बाहिर कथा ४७७ ब्राह्मण-ग्रन्थ ११, २८, २९ ब्राह्मण-वग्ग ९६, ९७, १५६, २१५. २२०, २२१, २२४ ब्राह्मण-संयुत्त ९९, १६३ बाहितिक-सुत्त ९६, १५६ बाहिरा (धम्मा) ३६९ बाहिय दारुचीरिय (भिक्षु) १८३ वाह्य आयतन ३४८ ब्राह्मण वर्ग १५९ बाहुलिक (बौद्धसम्प्रदाव) ४२२, ४२३: वाहश्रुतिक (बाहलिक) ४२३

ंबिगेंडेट (विशप) ६०० बिडल जातक ६३५ बिबलियोथैका इंडिका ५६९ विम्बिसार १३९, १४५, २२८, २९२, ३२५, ३२६, ५६१, ५६२ बिनि-म⊹-रोन ३१२ बिलारवत जातक २८२ बीजस्यं ६४१ बद्ध-उपदेश ७५, ७७, ८७, १०१, १३२, १२५, १२६, १३१, १३२, १३४, १३७, १६७, १८०, २०१, २१४, २३५, ३०४, ४४५, ४६५, 156, 159 बुद्ध-काल ९१, २२८, २३७, ३१० बद्ध-कालीन १२७, १८२, २४६, २७७, २८९, ३२५,३४९, ४८०, ४८१ बृह्यकालीन भारत १२०, १५९, १७५, १९६, २८५ बद्धघोष (आचार्य) १,२,३,६,१०, २२, २३, २४, ७८, १०४, १०५, १०८, १२७, १३०, १४८, १९७, २८०, ३०८, ३०९, ३१०, ३१२, ३१५, ३२४, ३३१, ३३४, ३३७, ३४१, ३४६, ३५०, ४२७, ४६५, ४७२, 893, 839,835, 699, 896, ४३८, ५००, ५०१, ५०२, ५०३, वृद्ध वैविद्य १५५ ५ - ४, ५ -५,—की जीवनी ५ -५ ---५१३---को रचनाएँ ५१३-्र्२९ --- की अट्ठकथाऍ ५२२<del>---</del> व<u>ुड</u>-युग २१, ७५, १९३ . ५२४,---५३१, । ५३२, । ५३६, (५३७, ५३८, ५३८, ५३९, ५४२, ५४३, ५४५, ५४८, ५४८, ५६६, ५६७, ५६४. ५६६, ५७७, ५८६, ५८७, ६००, ६०१, ६०२, ६०३ बद्ध-देसना ४६८ बुद्ध जीवन १२५, १७७, २०९, २२,५, ५ ७१, ५ ७४, ५ ७५, ५८२, ५९१, ५९२, ६००

बद्ध की जीवनी १५०, १५५, १५६, २०८, बद्ध-धर्म ७३, ८६, ८८, ११२, ११९, १२३, १४५, १४६, १४७, १६१, १६२, १६९, १७२, १७४, १७५, १७६, १७८, १८५, १९०, ३०७, ३११, ४१८, ४२१, ४२२, ४२५, ४२७, ४६५, ४९३, ५५७, ५६३, ५६८, ५८९, ५९५, ६२०, ६३१, ६३३, ६४७ बुद्ध-नेत्र ४५४ वद्ध-प्रवचन १४८, १५७, १६०, १६८, ३०९ बद्ध प्रशंसा १६३, १७६ बुद्ध-प्रमुख भिक्षु-संघ १२७, २२८ बुद्ध शिष्य १७२, २६९ बद्धचर्या (राहल सांकृत्यायन) ७६, ८२, १३२, ६११, ३३५, ५२५ वृद्ध-पूर्व युग २९० बद्ध भक्ति २२८ वृद्धकालीन संघ ३०८ बद्ध-मन १५३, ३२५, ४२८, ४५३ वृद्धमन्तव्य ८४,१८४, ३०६, ३३५, ३४६, ४२५, ४६३, ४६८, ४८४ बद्ध मख ८३, ११२, १२०, ३१० बुद्धमित २८१ बद्ध गौरव १६४ बृद्धवंस १०२, १०७, १०७, १९८, १९९, २९८, ५०४, ५०५, ५४९, ५७८, ५८५ बद्ध-झामन ५, १३६, २४५, २४७, २४८, २५७, २६६, २६९, ३०७, ३०८, ४७२,४६७ ५८१,५८८, 500 बृद्धरक्षित ३१० वद्ध-संवाद १७८

बुद्ध-पूर्व युग २९२ बुद्धकालीन भूगोल २८९ बुँद्धप्रिय 'दीपंकर' (स्थविर) ५९५, ६०५, देखिये 'दीपंकर' भी वुद्धघोप युग की परम्परा अर्थात टीकांअ को युग, ५३७, ४६ वृद्धिस्ट फिलासफी (कीथ) १२३ वृद्धिस्ट साइकोलोजी ५०५ (अट्ठकथाकार) बुद्धदन ४६५, ४९६ ४९९, ५०१, ५०२, -- की जीवनी और रचनायें ५०२, ५०५, ५०३, ५०४, ५३०, ५३१, ५३२ ५३९, ५४ , ५४५, ५६६, ५.७, ५१७, ५९२, ६०० बुद्धघोप-विहार ५१३ बुद्धालंकार ५४२ बुद्धगया २९०, ५०९ बुद्धमित्र ५१०, ५२४ ब्द्धिप्य ५८० वृद्धवंम-अट्ठकथा ६८० व्द्धवंश ११४, ११५ बुद्ध-यात्रा राजगृह से कसिनारा तक १४५ वृद्ध की हृदय से उत्पन्न कन्या २६७ बुद्धघोष-युग ४९६, ५३६ बुँड-परिनिर्वाण ११८, ११९, १२०, १२१ बुद्धिस्ट एजुकेशन इन पालि एंड संस्कृत स्कृत्स (ए० ई० जे० कालेज) ೯ ಕ ब्द्धघोष युग की परम्परा अथवा टीकाओं का युग ११० बुद्धरक्षित (जिनालँकार के रचयिता) ५९१, ५९२, बृद्ध-चरित ७३, ५९२ बुद्धानुस्सति ५३ बुद्धकालीन सामाजिक अवस्था 203 बुद्धघोसुप्पत्ति ४०५, ५०२, ५०३,

५०६, ५०७, ५११, ५१२, ५४२, ५४८, ५६६, ५६७ बुद्धघोष की अभिधम्म पिटक सम्बन्धी अट्ठकथाएँ ५२८-२९--की अन्य रचनाएँ,--- का पालि साहित्य में स्थान ५२९-३० बुद्धप्पिय ५४१ बुद्धयश ११३, ३५६ बुद्ध बगा २१५, २१८, २२४ वुद्ध (भगवान्) ५, १२, १४, १६, १७, २१, २२, २३, २४, २५, २६, २८, ७३, ७४, ७५, ७६, ५७, ७८, ७९, ८०, ८१, ८२, ८६, ८-,८९,९०,१११, ११२, ११८, ११९ १२०, १२१, १२२, १०४, १०५, १०९, १३०, १३१, १३३, १३२ १३६, १३८, १४२, १४४, १४५, १४६, १४७, १५१, १५२ १५,५ १५६, १५७, १६० १६६, १६३, १६४, १६५, १६६, १७४, १७५, १७९, १८५, १९३, १९४, २०१. २८८, २२५, २२८, २३०, २३१, २४१, २४८, २५०, २५२, २६७, २७३, २८१, २९२, २९३, '३०५, ३०७, ३०८, ३१०, ३०३, ३२४, ३२५, ३२६, ३२७, ३३०, ३३५, ३३६, ३४८, ३४७, ३५२, ३५६, ३५७, ४०५, ४२५, २४८, ४३३, ४४७, ४६८, ४७१, ४५३,४८६, ४८९,४९०,४९२, ५००, ५०१, ५०४, ५२३, ५२४, ७२५, ५२६, ५३०, ५३१, ५५०, ५५६, ५५७, ५७८, ५६१, ५६२, ५६३, ५७२, ५७१, ५७२, ५७३, ५७४, ५७६, ५८१, ५८३, ५८५, uze, ५९८, uee, ५९४, ५९६, ५९८, ६०२, ६०३, ६१९, ६२०, ६२१, ६२३, ६२४, ६३२, ६३९

बुद्ध-वचन १, ४, ६, ८, २१, २२, २३, २५, ७४, ७५, ७६, ७७, ८०, ८४, १०२, १०३, १०४, १०६, १०७, १०८, ११२, ११७, ११८, ११९, १२०, १२३, १२४, १२७, १२९, १३१, १३३, १४८, १७९, १८२, १८७, १९२, २००, २१४, २२५, २३२, २३३, २३४, २७६, ३३६, ३३७, ३३८, ३३९, ३४०, ३४७, ३५०, ३५२, ३५३, ३५८, ३७४, ४०५, ४०९, ४१०, ४१२, ४६५, ४२८, ५६६, ४६९, ४७०, ४८४, ४८७, ४९२, ४९३, ४९४, ५७७, ६३३, ६३६ बुद्ध दर्शन ४५३, ४८१, ४८४, ४२७ बद्धिस्टिक स्टडीज (लाहा-संपादित) ४, ८, १२, ८०, ८२, ४४, ८९, १०५, ११६, १२३, ३१२, ३१३, ३२८, ३३४, ३३८, ४२४, ४४९ वृद्धिस्ट वर्थ स्टोरीज २७३, २८१ वुद्धिस्ट विनय डिसप्लिन और वृद्धिस्ट कम्पाडमेंटस् ३२८ वद्धिस्ट मेन्अल ऑव साइकोलोजीकल एथिक्स ४४३ बृद्धिस्ट इंडिया (रायस डेविड्र्) १२, ११२, २०२, २७७, ३७३, ५५०, ५६१, ६२८ वद्धिस्ट विनय डिमिप्लिन ३१२ वुद्धिज्म: इट्स हिस्ट्री एंड लिटरेचर (अमेरिकन लेक्चर्स ऑन वृद्धिज्म, डा० रायस डेविड्स्) ३४६ बुद्ध की उठाने वाली आदेशना १८७ बृद्धिप्पसादिनी ६०९ बुद्धनाग (स्थविर) ५३८,५३९,५७९ बुद्ध वन्दना ३७७ वुद्धालंकार ५८४, ५९९ बुद्धत्व प्राप्ति १२५, १८५, २७४, 358

बुद्धरिक्खत (स्थविर) ५३८, ५४०,५६५: बुद्धश्री (बुद्धसिरि) ५२२ बुद्ध निर्वाण ९१, १५५ बद्ध स्वभाव ३२५ बेखनस-सुत्त १५५ बेलक-जातक २८२ बैक्ट्रिया ८९, ४९४ बैराट (जयपुर) ६१८ बोधिवंस ५८१, ६४०, देखिए 'महा--बोधिवंस' बोधिपक्षीय धर्म १८९, २६३, ४२२,-६३७ बोधिसत्व आदर्श २०८, २९० बोधिसत्त (व्याकरण) ६०८ बोधि वृक्ष ५०९, ५५१, ५६२, ५६८, ५७३, ५७४ बोधिसत्व २०५, २७३, २९६, ४३२ ४४७, ५७०, ६३६ बोधि के सात अङ्ग, १७०, २०८, ४०८ बोरोबदूर स्तूप २९० बौद्ध भिक्षुणियः २६४ बौद्ध योग २१० बोधिराजकुमार-सुत्त ९६, १५५, १६० बोज्भंग विभंग ३९७,४०८ बोज्भंग-संयुत्त १०० बोध्यंग १५८, ३४६ बोधि वर्ग २२१, २२५, ४१२, ४५४ बोबोगी पेगोडा (बरमा) ६१७ में प्राप्त खंडित पाषाण लेख ६३८. बौद्ध संगीतियाँ १०५, ११८, ३२५, ५२३, ५३७, ५५०, ५५१, ५५६-५५८, ५६२, ५६८, ५६९, ५७२). ५८१, ६२३ बौद्धयगीन शिक्षा २८९ बौद्धधर्म ११७, ११८, १३१, १४६, १५९, २३१, २३५, २३७, २४५, २६९, २७६ २९०, ३३१, ४४७,. ४४८, ४७६

न्बौद्ध साहित्य २१३, २३०, २९०, २४१, २३०, २६५ बौद्ध अनुश्रुति ७९, ४९६ बौद्ध महाविभाषा शास्त्र २९२ बौद्ध परम्परा १६०, ३३८, २९६, ३३५, ५८७, ३३८, ४२७, १०५ बौद्ध-संघ ८६, ३०७, १०८, ३०९ बौद्ध ग्रंथ ३४० वौद्ध नैतिकवाद २४४ बौद्ध दर्शन ४८९ बौद्ध सम्प्रदाय ३५५ बौद्ध-तत्व-दर्शन ३३५ वृहज्जातक-निस्सय ६४२ बृहत् कथा २९४ बृहज्जातक-टीका ६४१ बृहज्जातक ६४१ बृहदारण्यक ४९४

भ

"भग्ग १५९ भग राज्य २८७ भर्ग देश ५८५ भगवान् महावीर १५६, १५९ भंडगाम १४५, १९५ भंडारकर (डी० आर०) ८६, ६२९ भड़ौंच ४९४ भतो-रोग-रोम् ३१२ भदन्त (स्थविर) ५२४ भद्रकल्प १४३ भद्रयानिक ४२४, ४२२, ४२५, ४३० भद्रा (भिक्षुणी) २६९ भद्रा कात्यायनी (भिक्षुणी) १८४ भद्रा कापिलायिनी २६८ भद्रा कुंडलकेशा (भिक्षुणी) २६८-२६९ भद्दनाम ३३६ भद्दसाल (स्थविर) ५५७, ५६८, ५७२, ८९, ३१०

भद्दसाल जातक २८७ भद्दालि १५४ भद्दालि-स्त ९५, १५४ भद्रावुध माणव पुच्छा २४१ महिय २३०, ३२५, ३३६ भद्दिय कालिगोधापुत्र १८३ भद्देकरत्त-सुत्त १५८, ३४५ भूमिज-सुत्त १५७ भयभेरव-सुत्त ९३, १२९, १४९, १७२, भरंड-कालाम १८५ भरंडु-सुत्त १८४ भृगु ँ१४२, २९१ भत् हरि ५९० भरत मुनि ३१ भरुकच्छ २८८, ४९४ भल्लिक ३२५ मल्लिकं ३०३ भव १६५, ४५४, ४५५, ४०७ भव-ओघ ३६६ भव-योग ३६७ भव्य (आचार्य) ४४९, ४२३, ४२४ भव-वासना ४२० भयासे २३६ भवास्रव ४४१ भागलपुर १३९ भागवत (डा०) १४८, ५४८ भांडारकर ओरियन्टल सीरीज, पूना ३५२ भांडारकर कोमोमेरेशन वोल्यूम १६ भाणक ७५, ६३४ भाव (शिलालेख) ४, ६, १९, १०३, २३५, ६१८, ६२०, ६२७, ६३३ भारत (भारतवर्ष) ७४, ९१, २८५, ४७३, ५०२, ६४५, ३३७, १०९, ११०, ४८१, ५०८, ५०९, ५३०, ५५८, ५६२, ५६३, ५७३, ५७४, ५७७, ३१०, ३६६, ४९२, ४९३,

५०७, ५८६, ४०४, ६२२, ५९८, ५९९, ६१४, ६२१ भारद्वाज (ब्राह्मण) १४२, १७७, २९१, १५९, १७६, १६३, २३९ भारहुत (अभिलेख) १०४, २०१, २७७, ५७३, ६१७, ६३४-६३५ ६३६ भारतीय साहित्य २९०, २९५, २८५, ४७६, ४९२, ४९९ भारतभूमि ३३१ भारत-यूरोपियन ६३ भारतीय काव्य साहित्य २५५ भारतीय गद्यशंली ४९२ भारतीय दर्शन ४५३, ४८४ भारतीय भूगोल २८५ भारतीय राष्ट्र ४८१ भारतीय विद्या भवन (बम्बई) ५१४ भारतीय साहित्य का विदेशी साहित्य पर प्रभाव २९० भारतीय वाङ्मय ४९३ भारतीय ज्ञान ४९३ भावनामयी प्रज्ञा ४११, ४६० भाष्य ५००,--की परिभाषा ५००-409 भाष्यकार ४६६ 'भिक्खुगतिक' ६२१ भिस जातक ६३५ भिक्खु-पातिमोश्ख ३२३ भिक्खुनी पातिमो:ख ३२३ भिक्षु-प्रकीर्गक ३१३ भिक्खु बग्ग ९५, ९६, ११३, १५५, २१५, २१९, २२१, २२४ भिक्ख विनय १८७, ६२९ भिक्ख विभंग ५०४ भिक्खुनी विभंग ३२३,६२८ भिक्षु-संघ २०९, २२८, २५१, ३२१, ३२३, ३२५, ३२६, ३२७-३२९, ३३२, ३३८

भिक्षुणी-संघ १९, ३०५, ३०८, ३२६: भिक्खु-संयुत्त १७३, ३०६ भिक्खुणी-संयुत्त ९९, १३०, १६१,. १६२ भीतरी संयोजन ४१९ प्रथम (लंकाधिराज) भुवनेकबाह ५९३ भुवनेकबाह द्वितीय (लंकाधिराज) ५६५ तृतीय (लंकाधिराज) भुवनेकबाह ६०९ भूमिज-सुन ९८ भूततथता ४४४ भूरिदत्त-चरियं ३०० भंसकलावन १७७, ५२५ भेसज्जमंज्सा ६४२ भोज ८८ भोजाजानीय जातक २७४ भोवादी २२० भौतिकवाद ४२८ भौतिकतावादी ४५३

## Ŧ

मगामगा वस्सन विसुद्धि निद्देसो ५२२ मगध ४, १०, ११, १४, १७, १८, २४, २६, २८, २९, ५६, १४५, १७७, १९५, २५१, २८६, २८८, ५६३, ५७१, ५७२, ५८३, २६३ मगध-कोसल २३७ मगध-भाषा १०९ मिष्कमा (स्थविर), ८८, ८९, ५५७, ५६२, ५६८, ५८२ मिष्कमा पिटपटा ३६२ मिष्कममिकाय की अट्ठकथा १४८-१६०, १६१, ५१०, ५१३, ५३८ मिष्कमपण्णास अट्ठकथा-६३९ मिष्कमा पिलास ६३९ मेंजूसा टीका व्यास्यं ६४१

मज्भिमेस्पदेस् २१ मज्भिम-निकाय(मज्भिम)२५,२६,८१, ९१, ९३, ९९, १०३, १०७, ११३, १२३, १२७, १३१, १२९, १३०, १४०, १४८-१६०, १६१, १६८, १६९, १७०, १७१, १७२, १८०, १८८, १९४, २७५, २९१, ३०७, ३२१, ३२४, ३३४, ३४०, ३४२, ३५९, ४०३, ४०८, ४३१, ४५५, ४९७, ५००, ५०९, ५१४, ५२४, ५६७, ६२४, ६२९, ६३० मध्य मंडल १८, २१, २४, २६, ३०, ३३, ३४, ३३१, ३३२, ३३८, ५६०, ६१४, ६४४ मजिभम निकाय की अट्ठकथा की टीका ५३८ मध्य-व्यंजन ३७, ५४,-अंसयुक्त ५७-६२,--संयुक्त ६३-६७ मध्यमा प्रतिपदा (मध्यम मार्ग) ५२२ मध्यमागम ११३, १३३ मध्यकालीन भारतीय आर्य भाषाएं ₹0, ३२ मध्यम मार्ग १४१, १६९ १७३ मध्यकालीन भारतीय आर्य साहित्य ४४३ मध्यम (स्थविर) देखिये मिजिसम स्थविर' मव्रत्थ विलासिनी (वृद्धवंस की अट्ठकथा)५०४,५०५,५३१,५७७ मनोविज्ञान १६५, ३४८, ४०३, ४०४ मन-आयतन ४०१, ४०२, ४०३ मनोरथपूरणी ४६७, ५१३, ५२४-२६ मनोघातु ४५९, ४६०, ४६१, ३८१. ३८३, ३८४ मत्स्य (राज्य). १४५, ५४८ मगधराज १३७, १५७, १६६, २२८ मक्कट जातक २८२ मखादेव जातक २८१, ६३५

मललसेकर (जी० पी०, डा०) ५८८, ५९८, ५९९, ६१५ मघादेविय जातक ६३५ मक्खिल गोसाल १३७, १५९, १७६, 860, 869 मच्छ-जातक ३०० मच्छराज-चरियं ३०० मंकुल पर्वत ५२५ मच्छ १४५, १९५ मंगोलिया ३३२,६४४ मधुरसवाहिनो ५७९ मञ्जा (प्रोम-वरमा) का स्वर्णपत्र लेख ६३४, के बोबोगी अभिलख ८३७-३८ मनोविज्ञान धातु ३८१, ३८४,४००, ४०२, ४०४, ४५९ मजिभम पण्णासक १४८ मनोरथ पूरणी ५७७ मनोरथपूरणी की टीका ५३८ मन १६५, १६७, १६९, ३३०, ३३२ 386, 803, 808, 805 महानाग ३१० मन्त्रकर्ता ऋषि २९१ मध्यदेश २७७, २८६ मज्भिम-भाषक १९७ मथ सोगि-रित्स् ३११ मनोधातु ४०२, ४०४ मग्गवगा २२१, २२४ मंज्जेट्ठ वगग २४५ मनसिकार (मनसिकारो) ३८६, ४१२, मणिसार मंजसा ५४२,५८० मलादेव-स्त्त ८१, १५५, २७६, २८१ मनसेहर (पेशावर जिला) १७,२३. ६१८, ६२७. ६३३ मग्ग-संयुत्त १७०, १७७ मग्ग-विभूग ३९, ४०८ मल्ल राष्ट्र २८७

मत्थके मत्थल्गं २१० मधुपिण्डिक-सुत्त ९४, १५१ मनुवण्णना ५४६ मनुस्मृति २२०, ५४६ मंगल (गन्धट्ठि के रचयिता) ६१२ मनुसार ५४६ मन्वन्तर ५४८ मलिक मुहम्मद जायसी २३० मनाचे क्लोक २५२ मंगल सूत्त १९५, २०८, २१० मज्मन्तिक (स्थविर)८८, ५५७, ५६८, मच्छिकाषण्डवासी १८४ मलाया २८८ मणिदीप ५४२, ५८० मद्र (देश) २९२, ५६३ मनोहरं ५८० मगधभूताविदग्गं ५८० मनोधातु-संस्पर्शजा ४०० मधुरा (मथुरा) १५५, १८७, ४७४, ४९४, ५६३ मधुमारत्थदीपनी ५४३ मृद्ध ३९२ ५३५ मध्य यता ५३० मल्ल राष्ट्र १४५, ५६३, ५७१ मध्य-एशिया ६४४ मलवगा २२४ मध्यमा प्रतिपदा १३६ मार्कण्डेय पुराण ५९७ मध्यकालीन आर्य भाषा युग ११, २९, मिज्मिमपण्णास टीका ६३९ मराठी १२, २८, २९, ५६ मणिकंठ जातक २७६ मरिचवट्टि विहार ५५८, ५५९, ५७३ मयूररूपपट्टन ५१० मयूरसुत्तपट्टन ५१० मसूदा (प्रो०) ५४९

महाकोट्ठित ५०० महावगा टीका ६३९ महासुदस्सन सुत्तन्त २७६ महामेघवण्णाराम ५६३ महाकालचक्क ६४२ महासुर २९२ महाकच्चायन (विनयगढि) ५७७ ५७०, ५७१ महासेन (लंकाधिपति) ५४८, ४५९, ५५०, ५५२, ५६०, ५६१, ५६४ महाविजितावी (बरमी भिक्षु) ६०७ महापरिनिब्बाण सुत्त ७५, ७६, ८०, ८१, ८३, ९२, १३०, १३३, १४४, १४५, २२५, २३१, ३०५, ५७०, ५७१, ६२४ महाबोधि (जर्नल) २२५, ३०२, ५७० महावंसटोका ५४९, ५५४, ५५५, ५६९, ५७२, ६००, ६४०, देखिये 'महावस की टीका' भी महाधम्मसमादान सुन्त १५२ महालोमहंस-जातक ३०१ महाविजित १३० महासंघिक ३११, ४२२, ४२३, ४२४, ४२५, ४२८, ४३७, ४३८, ४४१, ४४४, ४४८, ५५० महासतिपट्ठान सुत्त ९२, १४६, १५०, १३०, २१०, ४०५ महापुरुष-लक्षण १२९ महासलायतनिक-सुत्त १५८ महाकम्मविभंग सुत्त ९९ महासलायतनिक सुत्त ९९ महासुदर्शन २९९ महानिस्सरं ५८० महागण ६४० महायानी बौद्ध साहित्य ८५ महासंगोतिक भिक्षु १२१, २०२, ३५२ महाथेर टीका ६४०

महानिद्देस १९७, ६८० महापुरुप-लक्षण १४७ महिपमंडल ८८ ५७४, ६९४ महायानी ग्रंथ ४४६ महामंगल २२४, ५६६, ५६७ महाकच्चान भदेकरत-मृत ९८, १५८ महावस्त् २२२ मह।प्राणत्व ३२ महालि म्ल १४०, २१३ महाकम्मविभंग-म्च १५८ महाराहलोबाद-स्न १५ महापदान-सूत ९२, २०५ महावजिरवृद्धि ५७८ महाटीका ५३१ महाकौष्ठिल या शारिपुत्र ३५३, ३५७ महामंगल सुत्त २१० महासारोपनं सुन ९४ महिंसासक विनय ३११ महाअट्ठकथा ४९,७, ४९८ महायुप ५५२, ५५८, ५५९, ५६० महारिष्ट ५५६ महासम्मत ५५०, ५५६ महाबोधि सभा १३२. १३४, १४८, ₹33 महाउम्मम-जानक २८५, २८९, **Ę**ą. नहाबलो गंगा ५१० नहायच्चरी (महापच्चरिय) ४९७, ५४, ५८१ ५ ७३, ५८१ महासहनोति ६११ नहाकालचवक-शिका ६४० 269 महास्त्रि १८० महाप्रापाद ५५८ नहानास २३५, ३०५, ५७८ नहेन्द्र (महिन्द) १०, १३, १५, ८९, 20, 1 , 200, 202, 45%, १७२,५७३, ३१०,३३६, ३३७,

३३८. ४९६, ५०८, ५५१, ५५७, ५५८, ५६०, ५६२, ५६८, ६४५ महाव्युत्पत्ति ३१४ महानिरुत्तिगन्वो ५७७ महास्वामी (महासामि) ५३२ महायमय-मृतं ९२,१२६, १४६ महालि-स्तं ९२, १७२ महाविभंग ३२५ महापुण्णम-सुत्त ९७, १५७ महास्दस्सन-स्न ९२ महाचुन्द २१२ महा-धम्मसमादान-सूत्त ९५ महाअस्मपुर स्न ९४ ,१२९, १५२, १७२ महासेन ५६४ महासकुल्दायि म्त १६, १५५, १६०, ६२४ महाकपि जातक ६३५ महाद्युत्यतावादी ४२८, ४४२. ४४३. महावियुह २४१ महाधर्मरक्षित ८८, ५८२ महायानी संस्कृत साहित्य १२४ महासीव ३१० महातण्हासंखय-सूत्त ९४, १५२ महाबुद्धघोतस्म निदाननत्थ् ५६७ महा दुक्ख्क्कन्ध मुन्त १५१ महावंस टोका ५७२ महानिद्देस अट्ठकथा ६४० महाकात्यायन १८३ २१०. २३१, ४७२, ४००, ५००, ५२४, ५२५, ६०२, ६०३ महास्दस्तन जातक १४५, २९९ महाधिय २१० महानगर राष्ट्र (स्थाम) ५८२ महाविजित १३९ महानतारीनक-सून ३७, १५७ महावस २२, ७५, ९१, २, १०७,

११४, १३२, १३३, १३४, १४६, १७०, १७२, १८३, २१८, २१९, २२५, २२६, २४०, २५६, ३२२, ३२४, ३२६, ६३९ महामाया ३३५ महाभूत ३५५ महाधर्मरक्षित ५५१, ५६८, ५७२ मही (नदी) १९५ २३८, २५७ 'महावंस' की टीका' ४९६, ५४१, ५५३, ५इ९ महागोत्तिंग-सुत्त ९४, १५२ महापरित्त २१० महायमक-दग्ग ९४ महाकाश्यप १६५ महानाम-सूत्त १८८ महासीहनाद-मुत्त ९३, १६० महावन १७७, ५२५ महामौद्गल्यायन १५१, १५३, १६६. १६९, १७४, १८१, २१०, २२९, ३२५ महायान २८५ महाराष्ट्र ८८, ५७४ महानाम शाक्य १८४, १८५, १८८ महासच्चक मून ९४ महापिंगल जातक २९२ महावंस (महावंश) २२, ८, ९, १० 36, 46, 63, 66, 50, 906, १०५, १०९. ११०, ११६, २११, ३०७ ३३९, ३५१, ४२० ४२४, ४२६, ४४९, ४७०, ४९६, ४९०, ५०६, ५०७, ५०९, ५११, ५२८, ५४७, ५४८. ५५०, ५५१,५५३, ५६४, ५६६ ५६७, ५६९, ५७०, ५७१. ५७२, ५७३, ५७४, ५७५, ५३८, ५८२, ५८८ ५८७, ५९८ 650, 850 महानाम (लंकाधिपति) ५०८५०९ महादेव (स्थविर) ५५७, ५६८, ५७२

महानंगल सूत ६३२ महामंगल २४०, ५४२ महाप्राण ५४, ५६, ५८, ५९, ६२ महास्वामी: ५३९ महावय-टाका ६४० महावच्छगोत्त-सूत्त ९६, १५५, १५९, 250 महासदिउ ६४१ महायाम (स्थिविर) ५३९ महाकस्तप (मत्रहवीं शताब्दी के वरमी भिक्ष) ५४३ महाकात्यप (बद्धशिष्य) ५२६, ७७, ७८, ८७, १८२, १९८, २१०, ३००, ३२५, ३२७, ३३९, ५५०, ५७३ महानाम (महावंश के रचयिता) ५५४, ५५५, ५६४, ५६५ महासाराप-सुत्तम १५१ महामाया २६५ महापरिनिर्वाण ११८, १२१ ३१२, ४२२ महासुदर्शन १४५ महामुदस्मन-मुन १४५ महायान २९० महापधान ५०८, ५३० महा-सुञ्जता-मृत ९८, १५७ महाटोक ५७९ महायान धर्म ४४२, ४४३ महाभाष्य ३५५ महा-मालक्य-सत्त ९५ महाराप्ट्री (प्राकृत) ३१, ३९ महाकच्चायन ४७१. ६४० देखिये 'महाका यायन भी महिष्मज्ञल ५५ ३, ५६८, ५७२, ५७४, महायान संप्रदाय ४४३ महागोजिन्द १४५ महीचासक २८१. ४२२, ४२३, ४२, ४२५, ४३४, ४३६, ४३७, ४४०. 836, 866, 586

महानिदानसुत्त ९२,१६५,४५५,५४५ महाबोधिवंस ५६८-६९, ५७२ महामालुंक्य सुत्त १५४ महागोविन्द-सुत्त ९२, १४५ महासुतसोम जातक २८६ महामात्र ६२६ महाप्रष-लक्षण १५६ महापंथक १८३ महाकोटिट्त १८३ महाकप्पिन १८३ महावेदल्ल-सूत्त ९५, १०३, १५२ महाभिनिष्क्रमण १५१ महानिद्देस १०७, २९७ महागोविंद जातक २७५ महागोपालक-सुन १५२ महाजनक-जातक २८७, २९३,६३५ महास्तूप ५७०, ५७३, ५७४ महानिरुत्तिगंध ६०४ महासकुलुदायि परिव्राजक १५५ महापदान मूत्त १४३ महाविनयसंगहप्पकरण ५३८ महावग्गसंयुत्त ६३९ महाकोशल २८७ महायमक-वग्ग १५२ महाविभंग ५०४ महारट्ठ (महाराष्ट्र) ५५७ ५६८, ५७२, ५८२ महाअट्ठकथा ५४९ महानाम (सद्धम्मप्पकासिनी रचियता) ५३२ महारक्षित (स्थविर) ५५७,५६०, ugt, महायाम (कच्चायनभेद के रचयिता) ३०३ महाबुद्धधोसस्म निदानवन्य ५०६ महासञ्चक मृत्त १५२. १६० महाविहार ६०, २८१, ४९८, ४९९, ५०४, ५०८, ५१६.५३८, ५३१,

५५१, ५६३, ७६८, ५६९, ५९८ महाभारतकार ५८९ महाजतवन (छंका) ६१४ महाहत्थिपदोपम-मृत्त ९४, १५१, ४५५ महानिदान सुन १४४ महावोधि सभा २०७, ३५०, ५८८ महावोधि ग्रहण ५५८ मगगसंयुक्त १७४ महाप्रजापति गोतनी १८४, १८९, १९०. २६५, ३२५, ५२५ मज्भिम २७४ महाराहुलोवाद सुत्त १५३, १६० महानाम ( मधुसारत्थ दीपनी के रचियता) ५४३ महासंगीति ८४, ८५ महासुदस्सन जातक २९९ महाभारत १२९, १३०, १६४, २२०, २८६, २९२, २९३, ५४७, ५४८, ५९३ महाकस्सप (वारहवी शताब्दो सिंहली भिक्षु) ५३७ महायानी परम्परा ३१४, ३४०, ५९२, ५९६. ५९९, ६२० महिस-जातक २९० मागधी (प्राकृत) १०, ११, १४, १५, १६, १७--की विशेषताएं १७-१८, १९,२१,२३,२४, २५, २६,२८,३१, कहा तक पालि का आधार है ? १४-२८, ३१, ३२, ३४, ४८, ५५. ६१ मागधा निम्किन १०, ११ मागधी (भाषा) ५०२, ५०८, ५०९, ५३७. ५७५ मागधिक भाषा १० मग्ग संयुक्त १७४ मागन्दिय सूत्त ९६, १५५, १६० मार्ग-सत्य ४०५. ४१५. ४१७ मार्ग-प्रत्यय ४५८, ४६२

मागधको बोहारो १०, २३ मागन्दिय (परिव्राजक) ५७, १५५, १५९, २४१, ३०६, ३३० मागध सहलब्खण ६०८ मार्ग-प्राप्ति ४३३ माघ २४: मार्ग ३२५ मार्ग-फल ४४४ माध्रिय मृत्त १५५ माध्यमिक सूत्र ४२३ मान ५३५ मानत्त ३१६ मार १५१, १५३, १६२, १६६, १६७ २५४ मारतज्जनिय मुत्त ९५, १५३ मॉरिस (ई) १७८, ३४२, ४१८, ५९५ मार सयुत्त ९९, १६१ मातिकट्ठकथा ६४३ मातिका २१२, ३२६, ३३९, ३५९, ३९५, ४१२ माणत ८७६ मालालंकारवन्थ ५४४, ६०० मानंग-जातक ३०० मातंग-चरिय ३०० मातुगाम-संयुन १०० मातिकत्थदीपनी ५४० मात्सर्य (मच्छरियं) ३८२, ३९२, ५३५ मालुक्यपुत्त ४८८ मार्शल (सर जोन्ह) ६३४ मार्स्का (हैदराबाद राज्य) मात्राकाल ४२, ५१ मातुगाम-संयुन १६८ मात्रिका-वर ७५ मात्रिका बण्णना ३१२ म्खनतदीयना ५२८, ६०४ म्बनतसारं तर्टीकं ५८० म्गपकय जानक ६२५ म्बमत्तसार टीका ६४०

मुनिक जातक २७५ मुनि-सुत्त ३३५, ६३० मुक्ता २६८ मुनिगाथा २३५, ६२९, ६२८ मुडक २४० म्लर (ई) १३, १५ मुखमत्तसार ६४० मुदिता ४१० मूगपख जातक ६३५ मुदिता ५२१, ५३५ मूर्घन्य ३५, ३६, ४६, ५७ मूधन्यीकरण ५९ मूलपद ४६ -मूलगधकुटी २३४ मूलसिक्बा-टोका ५३९ मूर्द्धन्य संयुक्त व्यंजन ६७ मुल सिक्खोय टीका ५७९ मूल वर ३० मूलपण्णास अट्ठकथा ६३९ मूल टोका ५६८, की टोका ५४३ मूल सिक्का (मूल शिक्षा) ५३२,५३९ मुलपरियाय-वंग २४९, १५० मूल यमक ४५०, ६३९, -मुलटीकं ५३३ मूल सर्वाति वादो ३१३, ३१४ म्ल परियाय सुन १४९ मूलपण्णास टीका ६३९ मूलपण्णास ६३९ मूलिमक्खा अभिनव टीका ५३९ मूलिक्खा पोराण टीका ५३९ मूल सिक्खा टीका ५८१ मेगस ८९ मेघिय-वर्ग २२६, २२९ मेदलुम्प १५९ मेबिल बोड १९९, २११, ३०८, . ૪૭૨, ५૬६, ५૬૭, ५८**१, ५९७,** ્ષ્**લ**ુ, ૬૦૦, ૬૩૪, ૬૦**૬,** ૬**૧૧,** ३१२, ६१३

मेत्तगुमाणवपुच्छा २४१, २४३ मेत्त सूत्त २०९, २१० मेनभावसृत्त २३४ मेत्तग् २४३ मेरठ ६१८ मेता ४१० रचयिता मेधंकर (जिनचरित के तेरहवीं शताब्दी के सिहली भिक्ष) ५:९, ५९३, ५९४ मेधंकर (वरमी भिक्ष्, लोकदीपसार के रचयिता) ५९३ मेधंकर ५४० ५४३ मेनुअल आव (इिडयन) बुद्धिज्म , कर्म ३४० देखिये 'एं मेनुअल ऑव इंडियन व द्धिज्म' भी मेधंकर (व्याकरण) ६०९ देखिये वनरतनमधंक मत्थपयोग ६४१ मेनान्डर (ग्रीक राजा)४७३, ४७४, ४७५, ४७६, ४७९ मेत्तानिसंस-सुन २११ मेसन (डा) ६०३ मैसूर ६१७ मैन ऐण्ड थाँट इन एन्झियेन्ट इण्डिया (राधाकुमुद मुकर्जी) ६२१ मॅत्रेय (बुड)५०९,५३०, ५८५, ५८६, 460 मैत्री-भावना १५३, २१३, २२३, २३४ मैत्रिका २६८ मैत्री (भावना) ९१, ४१०,५२१ मैक्समुलर ५५० मैक्स वेलेसर ८१, ८६ मेथुन-संबंध ४४७ मौगन के दो वर्णपत्र लेख (बरमा) ६१७, ६३४, ६३६-६३९ मौद्गलिपुत्र तिष्य ५५७, ५६२, ५६६ देखिये मोग्गलिपुत्त तिस्स' भी

मोग्गल्लान (व्याकरणकार) १०, ५७८, ६०८, ६०९, ६१६, ६१६ मोग्गल्लान व्याकरण और उसका उपकारी माहित्य ६०७-६१० मोगगल्लान (अभिधानपदीपिकाकार) ६१४, ६१५ मोग्गलिपुत्त विस्म ३१०, ३११, ३६५. ४२२, ५२४, ४२५, ४९२, ५५७. ५६२, ५६६. ५७२ मौद्गल्यायन ३२५ मौर्य-अधिपति २०६ मौद्गल्यायन १२५, २४९ मोगगल्लान-सयुत्त १०० मोग्गल्लान (मोग्गलायन) ४९. १२५, २४५, ४७१ मोगाल्लान पञ्चिका ३०९, ६१०. ६१४ मोग्गल्लान पञ्चिका ६०८ मोघराजमाणवपूच्छा २४१ माधालिय्कत ३३६ मोघराज १८४ मेविल हन्ट १३८ मोरंडखेटक ५१० मोलिनी २८३ मोरपति सुत्त २११ मोनेय्य सुते (मोनय्य सुत्र) २३५. ६२७, ६२८, ६३० मेसेडोनिया ८९ मोह ३७४, ५३३, ५३५, ४५८, मोहिवच्छेदनी ५३२,५४६, ५८७,६४०, मोहमूलक ३९२, ५३५ मोहमूलक दो अकुशलिचन ३८१ मोहनयन ६४० मोग्गल्लान ब्याकरण ६०३, ६११ मिथ्या-दृष्टि १२९, १३५ मिलिन्दपञ्ह १२९, १३०, १३१, **१**३३, ४७२-४९५ मीमांसा १७१

मिलिन्दि वान्स्यगुत्र १८३ म्यो-रयो-रोन् ३१२ मृगारमाता (विशाखा) २२८ मृत्यु वंचन ६४२

#### य

यज्वेंद २३८ यतनप्रभा-टीका ६४२ यद्भूयसिक ३१९ यमक ९१, ११५, ३४१,३४३, ३४६, ३५४, ४५०-४५२, ४५३, ५४४ यमक पकरण ४५० यमक पकरणट्ठकथा ५२९, ५३८ यमक-वग्ग २१४, २२३ यमक वण्णना ५४३ यमक (लेखक) ६०४ यमदग्नि १४२, २९१ यमुना १७७, १९५ यवन-देश (योनक लोक) ८८, २९२, ४७३, ४९४, ५५७, ५६८, ५७२ यश (वृद्ध-शिष्य) ३२५, यशोमित्र ३५६, ३५७ यसवड्ढनवत्थु ५४३ यप्टिवन २८६ यशोधरा ७३ यक्ष १६१ यक्ष-लोक ४३५ यक्षिणी १६१ याम्क २९. ३९ याजवन्क्य ४९४ युग-काल ४३५ य्गिरल पञ्जानन्द महाथेर ५४४, ر چ بر युक्त-विकर्प ३४ युत्ति संगह ६४२ युनि संगह-टीका ६४० य्धिद्ठिल २९३ य्धिष्टिर १६४, २४०, २८६, २९३

युद्धजेय्य ६४२
युद्धज्जय चिरयं ३००
युद्धज्जय जातक ३००
युद्धस्यव २९६
युआन्-चुआङ् ८१,८२,८३,८५,८७,
३५४,३५६,३५७
यूनान ४९४
योग ३६७
योग-सूत्र १२४
योग विनिच्छय ५४०,५७९
योगे कम्बोज १५९
योगेपियन साहित्य २९६
यं वमणो अवयेसि जातक ६३५

# ₹

रक्खित घेर (रक्षित स्थविर) ५५७, ५६८, ५७२ रज्जुक (राज-कर्मचारी) ६२५ रटठ्पाल ५२५ रट्ठपाल (महाविहारवासी भिक्षु) 496 रट्ठपाल (मधुरसवाहिनी) ५७९ ग्ट्ठपाल मूत्त १५५ रट्ठमार ५४-, ५४३, ६०० रतन २५० रत्माला ६४१, ६४२ रत्तमाला टीका ६४१ रतनमूल २०९, २१० रथविनीत-सूत्त ९४. १५१, १५९, 530 रम्मनगर २८७ रमेशचन्द्र मजूमदार (डा०) ८३, ८४, ८६, ४७४ रम १६५, १६६, ३३०, ३४८, ३८९, ४०२, ४०३, ४०४, ४५९, रस-आयतन ४०१, ४५९ रमवाहिनी ५४१, ५८४, ५८८, ५९७-५९९

रसवाहिनी गठि ५९९ रिक्षत ८८ रक्षित वन २२% राउज (डब्लू० एच० डी०) ५९२ रॉकहिल (डबल्यू० डबल्यू०) २२२ राग ५३३ राध-संयुत्त १००, १६७ रामण्य देश (पेग्-बरमा) रामकथा २९३ रामगाम ५,७१, ५,७४ रामपुरवा (चंपारन-विहार) द्रु रामायण २९२, २९३ ंरायस डेविड्स (टी० डबल्य्० डा०) ६, ७, १६, १४, १०४, १०६, १०७, १११, १२१, १३१, १३२, २०१, २७३, २८९, २९०, २९३, ३४०, ४२२, ४७४, ४७५, ४७६, ४८४, ४९२, ४९४, ५५०, ५६१, ६०८. ६२९, ६३०, ६३१ रायम डेविड्स (सी० ए० एफ०, श्रीमती) देखिये 'श्रीमती रायम डेविड्म्' राष्ट्रपाल १५५ राष्ट्रिक ८८ राहुल १३०, १५३, १५४, २२९, २४०, २९८, ३६५, ५२५ राहल वाचिस्मर' (सिंहली मिक्ष्) ६०५, ६०९, ६१० राहल सांकृत्यायन (महापंडित) १०८, १२३, १२९, १३२, १३३, १३४, १४८, १८२, १९३, २१४, रूपकंड ३ ७३ २२५, २३१, २३५ २४४, २४६, २९१, ३१३, ३३४, ४२२, ४२३. ४२५, ४२६, ४२७, ४४३,४८४, ५२५, ५६४, ६३२ राहुल संयुत्त ९९, १६६ राहलोवाद-मूनन्त ६३१ राजगृह ७९, ८०, ८१, १२६, १३६,

१४५, १५३, १५९, १७७, १९५, २५१, २८६, ५२४, ५२५, ५२६, ५३०, ५६३, ५७१, ५७२, ५७४, राजगृहिक (भिक्षु) ४२६, ४३४, ४३९, ४४०, ४४१, ४४२, ४४७, राजतरंगिणी ५४७ राजमनन्त ६४१ राजमत्तन्त-टीका ६४२ राज-वग्ग ९६, १५५, १५६ राजवाद ४९१ राजवादवत्थ ५४४ राजधिराजाविलासिनी ५८४, ५८४, €00 राध १६७, १८४ राधाकृष्णन् (सर्वपल्ली, डा॰) ४२७, 868 राधाकुमुद म्कर्जी (डा०) २८९, ६२१ रिकाई अ वि दि बुद्धिस्ट किंग्डम्स २०४, २७७ रिक्कणिय यात्रा ६४२ रिक्कणिय यात्रा-टीका ६४२ रिश्श् ३०८ रुक्खमुलिकंग ४९१ म्मनदेई ६१८ रूप १६५, १६७, १६८, १९२, २३०, ३४४, ३४७, ३४८, ३९३, ४०२, ४०३, ४०४, ४०३, ४३३, ४५०, ४५३, ४८२, ४८३, ५०५, ५२१, ५२२, ५३३ क्पआयतन ४०१, ४५९ ह्पक्खन्ध-विभंग ३४४, ३४५ रूप-जोवितिन्द्रिय ४३६ रूप-धातु ४१२, ४३५, ४४०, ४४६ रूपनाथ (जवलपुर के समीप मध्य-प्रदेश में) ६१८ म्हप-राग ४४२ रूप-लोक ४३५, ४४५

लकुटिकोपम-सुत्त ९५, १५४

लक्खण-संयुत्त ९९, १६६

लक्खणपञ्हो ४८६

रूप-विधान ३१ रूप-विश्लेषण ३४९ रूप-स्कन्ध ३४९, ३९४, ३९९, ४०१, ४०४, ४१६, ४५१, ४५२ म्पिद्धि ५९५, ६०९, ६११ रूपसिद्धिअट्ठकथा ६४० रूपसिद्धिटीका ६४० रूपसिद्धिटीकं ५७८ रूपसिढिनिस्सय ६४१ रूपसिद्धिप्पकरण ५७८ न्पारूपविभाग (वृद्धदत्त-कृत) ५०४, ५०५-- वाचिस्सर--कृत ५४०, ५७९ रुपावचर ३७२, ३७४, ३९९. ४४३. ५३५, ५३६ रूपावचर-भूमि ३७४, ३७६ व्यावचर-भूमि के पाँच किया-चित्त ३८५ रूपावचर विपाक चित्त (पाँच) ३८३ रूपावतार ६४१ रेवत ८५ रेवन खदिर-वनिय १८३ न्वत महाथेर ५०७, ५०८ रोगनिदान ६४१ रोगनिदान-निस्सय ६४२ रोगनिदान व्याख्यं ६४२ रोगयात्रा ६४१ रोगयात्रा-टीका ६४१ रोगयात्रा-निस्सय ६४२ रोमन (लिपि में संस्करण, पालि ग्रंथों के) १७८, २७३, ३९५, ४१२, ८२१, ४५०, ४७२, ५३१, ५३३, ५६६, ५६८, ५७५, ५८४, ५८७. ५९१, ५९२, ६२८ रोमक २९२ रोहण ३१०, ४८१, ५६६

रोहिणी २८२ रोहिणी जातक २८२ लक्खणसुत्ते १२६, १४७,
३५७, ६३२, ६३३
लेका २, १२, १३, १५, ८%, ९०,
९१, ११२, ११६, १२२, २११,
२७८, २९०, ३०७, ३१०, ३३१,
३३२, ३३७, ३३८, ३५१, ४७८,
४९२, ४९६, ४९७, ५०२, ५०३,
५०८, ५०८, ५०९, २२८, ५२९,
५६३, ५३७, ५३०, ५६१, ५६२,
५६३, ५६४, ५६०, ५६१, ५६२,
५६३, ५६४, ५६०, ५७६, ५६४,
५६३, ५६४, ६६०, ५७६, ५७४,
६७९, १७७, ६०४, ६०४,

लत्वा जातक ६३५ लतुकिका जातक ६३५ लट्टिवन २८६ लघुचिला लेख (अशोक के) ३१८ लंकुटिक भहिय (भिक्षु) १८३, २३० लाटी (प्राकृत) ३१ **लाघु**लोवादे आंधगि**च्य** मुसावादं भगवतातभागिना नंयुन १९. १६५ लाभस कार १६६ लाळ ५५१ लाहा (डा० विमलावरण लाहा) ४, ११, १२. १९, २२, २४, ११६, १२१, २०५, २७३, ३१२, ३१३, ३३३, ३३८, ३५६ देखिये 'विमलाचरण लाहा' भी लिंगत्थ विवरण ६४० लिंगत्थतिवरणपकरणं ५८०

लिंगत्यविवरणपकासनं ५८० लिंगत्यविवरणटीका ५६९ ६४०, लिच्छवि १८०, १७७, १९३, २१२, ५२६, ५७१ लिच्छिव गणनन्त्र १६६ लिच्छविपुत्र १४० लिट् लकार ६९ लियोन फियर १६०. ५९६ लीनत्थ पकासिनी ५३१, ५३८. ५७८, ५८१. लीनन्थवण्णना ५३१ लीनत्थस्दनी (मद्दिबन्दु की टोका) 520 लुम्बिनो २८६, ५३० लुम्बिनी ग्राम ६२१ लुम्बिनीवन ६२१ लूडर्म (एच.) १८, ३३. २९१ लेदि मदाव ४५२, ५४४ लेवी (सिलवां) १९.२०.८६ लोक पञ्जति ६४० लोकपञ्जानिपकरणं ५८१ लोकपदीपसार (लोकदीपसार) ५४२. ५८० ५८४, ५९७. ६०९, लोकवगा २१५, २१८, २२४ लोकायत ४८१. लोकिया ३६४ लोकपत्ति ५६९. ६४० लोकोत्तर ३६४, ४३१, ४४०, ४४१, लोकोत्तर विपाक चित्त (चार) 3/2 लोकोत्तर ध्यान ४०७, ४०८ लोकोत्तर भूमि ३७६ लोकोत्तर भूमि के चार क्रशल चित्त ३७%, लोकोनर धर्म ३५५ लोकोत्तरवार्दः ४२४ लीनत्थवण्णना ५७८

लोभ ३६५, ३६६, ३६९, ३९२ 860. 846, 334 लोभमुलक ३९२ ५३६ लोभमूलक आठ अकुगल चित्त ३७९ लोमसकंगिय-भद्देकरन-५न ९८,१५८ लोमहंस जातक ३०१ लोह प्रामाद ५५२, ५५८, ५५९ ५६०, ५६२, ५७३ लोहिच्च १४२ लोहिच्च-मुत्त १४२ लौकिक ४३० लौकिक ज्ञान ४१९ लौरिया अरराज ६१९. लौरिया नन्दनगढ ६१० विहार) लौहित्य १४२

व

वचन-ध्यत्यय ५० वचनत्थजोतिका ६१६ वच्च-वाचक ६१२ बच्छगोन-यन १००. १६८ वज्रवृद्धि (विनय टोका के लेखक) ६८३ बज्रा (बजिरा) १६२ विज्जि १४४, १४५, १९५ विजिरवृद्धिः (अट्ठकथाकार) ५३२ वजिरबुद्धि समन्तपासादिका की टीका) ४९८. ५३२ बट्टगामणि अभय । लङ्काविपति । ९ ११, ११६, ३२७, ३३७, ४९६ ५५२ वड्ढिकिस्कर जातक २८७ वर्णनात्मक काव्य ग्रंथ ५८४ वन्थुगाथा २४१ वथम्न १५० वत्म राज्य २८३ वनपर्व ५९३ वनरतन मेबंकर ५९३, ६०९

वनवासी-सम्प्रदाय ५९८ वन-संयुत्त ९९, १६३ वट्टपोतक जातक ३०० वक्कुल-सुन १५७ वर्जिपुनक ४२२, ४२६, ४२८, ४४८, वर्ण-परिवर्नन ३३ ~वण्णनीतिगन्धो ५७७ वर्णव्यत्यय ३२, ७० वत्थूपम-मृत्त (वत्थ सुत) ९३ वनपत्थ-मुत्त ९४, १५१ वनवास (मैसूर का उत्तरी भाग) ५५७, ५६८, ५७२, ५७४ वलाह-संयुत्त १००, १६८ विशष्ठ २८१ वस्मित्र ३५३, ३५५, ४२३, ४२४, 883 वंग १५६, ४९४ वंगीश (वंगीस) ७८, १६३, ५२५ वंगीस-संयुत्त ९९, १६३ व्यंजन अनुरूपता ६३, ६४ व्यंजन-विपर्यय ६३ व्यंजनों के उच्चारण स्थान में परि-वर्तन ५९, ६१, ६३ ६६-६७ वृज्जि ८४ देखिये 'वज्जि भी व्यंजन-परिवर्तन ३७, ५४-६७ व्यवहार सत्य ३५० वस्मकार (वर्षकार) १९५ वप्प ३२५ विम्मक-मून १८, १५१ वलाहक-कायिक १६८ विञ्चिय ( थविर) २४७ ´ ३२६ वर्षा-वास ३२१, वसल मुन २१२ वसुबन्ध् ३३४, ३५५, ४६४ वय्तिस्मा-नियम ३३२ वमण ४५४ ब जिजपुत्रक ४२३देखिये 'वज्जिपुलकभी'

वृत्तरत्नाकर ६३८, ६४२ वृत्ति (मोग्गल्लान व्याकरण पर) ६०८ वृत्तोदय टीका ६४१ वंश (वंस) शब्द का अर्थ और इतिहास से भेद ५४७-४८ वंश ग्रन्थ ४९५, ५०२, ५०६, ५३६, ५३७, ५४०, ५४१, ५४२, ५४४, ५४५, ५४६, ५४८, ५६७, ५६९, 497, 403, 40E वं र-माहित्य ५४ ७-५८२ वंसत्थदीपनी (महावंस की टीका) ५४१ व्यंजनविपर्यय ६५-६६ वाचकोपदेस (व्याकरण) ६०७ वाचनामगा ११, २२ वाचस्पति ४६४ वाचस्पति मिश्र ५३९ वाचिस्सर महासामि (वागीव्वर महा-स्वामी) ५०५ वाचिस्सरो ५७९ वाचिम्सर ५९४, ६०५ वाचिस्सर (सिंहली भिक्षु, सारिप्रन के विष्य) ५३८, ५३९, ५४०. --की प्रधानरचनाएं ५३४-५४०, ५६८, ५६९ वाजिरीय ४२६ वाडुआ-औरमित्र २२२, २२१ वात्मीपुत्रीय ४२३, ४२४, ४२६ वात्स्यायन ४६४ वानिनककार (कान्यायन) ६०३ वाक्य-विचार २९ दानर-जानक २८३ वान्। रन्द जानक २८२ वामक १४%, २९१ वामदेव १४२, २५१ व्याकरण माहित्य ४८१. ५३७. ५४५, ५४६,५६६ व्याकरण स्त्र १२४

च्याकृत ३५५ वाय-धात ४०३ वारोणर्सी १५९, १६३, १७२, २७४, २८६, ३२४, ३२५, ४९४, ५२५, ५६३, ५२९, ६३६ व्यापाद १५४ व्यापाद-धान् वाल्मीकि-रामायण १११, २२९, २५५, २६३ वाशिष्ट १४२, १४३ वाशिर्छा २७० वासवदना ५२७ वासेट्ट १५९ २४१ वासेट्ट-मून ९७, १५६ वासेटठी २६८ बाहीतिय-मृत्त १९४ वाह्नीक (प्राकृत) ३१ विक्रमसिंह ५४८ विक्रमसिंह (सारियन के शिष्य) ५९३ विगति-प्रत्ययं ४५८ विचार १७१, २२३, ३७२, ३७८. 370, 375, 376, 390, 390, विचिकित्सा १५४, ३८८, ३१२, ४३०, विचिनाचार ६१३ विचित्र गन्ध ६४१ विजय ५५१, ५५६, ७६०, ५६१ विजयवाह (द्विनीय, तृतीय) ७९४ विजयवाह ३५१ वितर्क १७१, ३७२, ३०८, ३८८, ३८०, ३८६, ३८९, ३००, ४०९, ४१०, ४३६, ५३४ वित कमण्टान-स्त ९४. १५१ विमेमिका ४८० वन्तिय मेनासन ४८० वितृर पुनकिय जानक ६३५ विद्धि मुखसंडन टीका ५८०

विदर्शना ४६९ विदर्शना-भावना २६१ विदयालंकार परिवेण ६०८, ११० विदिशा ५७४ विदुर २९३ विघर २९३ विधर पंडित जातक २८६, ६३५ विध्रोखर भट्टाचार्य अ विटरनित्ज (एम०)८,८७,१२९,१३०, १३२, १३३, १३४, १६१, १६४, २००, २०१. २५५, २७१. २७३, २९१, २९३, २९४, ३१५, ३२६, ३४१, ३४५, ३५१, ४७०, ४७४, ४७५, ४७७, ४७८, ४७९, ४८४, ४९२, ५५४, ५८६, ५८९, ५९०, ५९१, ५९३, ५९५, ५९८, ६३०, 532 विडिंग (ई०) १५, १६ विन्ध्य प्रदेश १३, १४, १५, २१ विनय ७९, ८२, ८७, ११३, ११७, १९८, ३३६, ३३७, ३३९, ३५७, ३५८, ३७९, ५५६ विनय गृहत्थ दीपनी ५४० विनयोत्तर सिचय अटठकथा ६३९ विनय नियम ३२८, ३२९, ३३२ विनयपत्रिका २५२, २५३ विनय पिटक १३, २१, २२' ७५, ७७, ७८, ८३, ८५, १००, १०७, ११५, ११७, ११८, १२१, १७२, १७३, १९८, २०१, २१०, २७५, ३०२-३३३. ३३६, ३३८, ३४०, ३५१, ३५२, ४२२, ४२३, ४५४, ४९७, ५०५, ५०७, ५८०, ५५०, ६०८, ६३८, ६४३, ६४९ विनय-पिटक के नियम ३१५-३२२ विनय-पिटक का विषय और उसका मंकलन-ाल ३०९-३११ विनय-पिटक के भेद ३१५-३१७

विनय-माता-वण्णना ३१२ विनय पिटक की अट्ठकथा (अथंकथा) ७८. ३०८, ५३८, ६०१ विनय भिटक की टीका ५४० विनयपिटक-चुल्ल-वग्ग ७६, ७८, ८० विनय पालि ६४३ दिनयच्ल वसा ६३९ वित्य परिवार ६३% विनय प्रज्ञानि ४८८ विनय महाबग्ग ६३८ विनय पिटक-महावग्ग १७३ देग्विय 'महादस्य' भी विनयविनिच्छरप्पकरग ६८३ विनयविनिच्छयो ५३३ दिनयत्थमंजूमा ५३९ विनय विनिच्छय की टीका ५४० विनय समुद्ठान दीपनी ५८० विनयत्थ मंजूसं ५७ विनय गाँठि पद ६:९ विनय गण्ठि ५७८ विनय विनिच्छय ७०२, ५१४, ७०५. **પ્**તર્, પ્છિ विनय-कन्य-निद्देस 🤫 😘 विनय संगह ५३८ की टीका ५४३ विनय-सम्प्रदाय ३०८ विनर्यासचयटीका ६३९ विनयसंगहप्पकरण ६४३ विनयसंगहपकरणं ५७% विनयसाहित्य ३०५ विनय संग्रह अट्टबाया ( महा । ६३० विनय संग्रह अट्ठकथा (चूल) ६३९ विनय समुद्ठान दीपनी ५४० ५७% विनय समुकसे (विनय समृत्कर्ष) ६२, ६२७, ६२८, ६२३ विनयसारत्थदीपनी ५०५ विनय-सूत्र ३१३ विपाका ३६०

विपाक चित्त ३७५. ३७६, ३८१, ३**८३** इ.५, ५३६, ५३७ वियाक धम्म ३६० विपश्यना १७० विपन्यना प्रज्ञा ५२२, ५२८ विपस्मी (विपश्यी) १४३ विप्रग्राम (विप्पगाम) ५९८ विप्रयुक्त-प्रत्यय ४५८ विपाक-प्रत्यय ४५७ विभिन्ति-व्य यद ७० विभज्यदाद ८६, ३४३ विभज्जवाद ४२५ विभज्यवादी ३४. ८६, ८७ विभत्यत्थदीपनी ६१२ विभागान्य टीका ६१२ विभन्तिकथावण्णना ६१२ विभव्यत्यपकरण ६१२ विभन्न ९१, ११४, ११५, ३२३, ३४१. ३४२, ३४३, ३४४, ३४५, ३४५ इंडेड, इंप्ड, इंप्ड, इंप्ड, डंप्ट्. विभंग की अट्टकथा ५१३. ५२८, ५०९, ५३८ विभग-वन्ग १ ३ विभाषा ३५५ विमका २६९ विमलाचरण लाहा ( डा०) १०५.१०७ २०३, २२०, २८५, २८८, २८९ ३४४, ४ २, ४९८, ५१२, ५१३, ५००, ५५४, ५६६, ५६६, ५७० ५ ७५, ५८०, ६१४, ६०० विमतिच्छेदनी ५३२, ५७८, ५८७ विमति विनोदिनी ६४३ विमितिच्छेदन पञ्हो ४८६ विमलसार ५३९ विमल बुद्धि ५३८, ६०४ विमल बुद्धि (महाटीकं) ५७९ विमान वस्तु ११४

विमानवत्थु १०३, १०७, ११४, १९६, १९७, २०० २०१, २४४, २४५, 69, 539, 560 विमलविलासिनी विमान वत्थुस्स नाम अट्ठकया ५७८ विरम्ध ६४२ विरम्ध-टीका ६४२ विरतियाँ (तीन) ५३५ विरोचन जातक २८२ विलारवत जातक २८२ विवृत् स्वर ४३ विक्वासित्र १४२, २९१ विशाखा ५२६ विष्णुदाम (वेण्हुदाम) ५०४ विष्णु-गुप्त २९२ विसर्ग ३६, ३७, ४४-४५ विसर्जनीय या विसर्ग ३६ विस्द्धिमग्ग (विस्द्धिमग्गो) १ १०, ७७, १००, ११०, १३०, २७०, ३३०, ४९१, ५७७, ५८६, ६०१ विसुद्धिमग्ग अट्ठकथा ५३१, ६४० विस्द्धिमाग चुल्ल नवटीका ५८१ विस्डिमग्ग को टीका ५४५, ६४० विस्द्विमगा गन्धि ५८१ विहार सीना ३०३, ५८२, ६४२ विशेष भागीय १४८ विजास १५२, १६५, १६६, १६८, २४१, ३४७, ४०१, ४०२, ४०६, ४५४, ४५५, ४८२, ४८३, ५०५. प्रश्, प्इड विज्ञानानन्त्यायत्तन १६९, ५२१ विज्ञानानत्यायतन कृशल चिन ३७९ विज्ञानकायपाद ११५, २५६, ३५३ विज्ञान धातु ४०३

विज्ञानवार ४२८

विज्ञान स्कन्त्र ३४९, ३१४

वीतसोक (स्थविर) २०४

वीमंसक-सुत्त ९५, १५२

वीमंसा (मीमांसा) ४६० वीमंसाधिपति ४६० वीम मा-समाधि ४०८ वीर्य (विरिय) १७०, १७१, ५३४, ५३५ वीर्याधिपति ८६० वीसतिजातक-अट्ठकथा ६४० वीसति वण्णना ५४३ व्तिमोगगल्लान ६४० व्तोदय ५७८: ६१६, ६४१ व्तोदय-टीका ८० वृत्तोदय विवरणं ५७९ वेखणस-सुत्त ९६, १२७, १५९ वेठदीपक ५७१, ५७२ वेणीमाधव वाडुआ २२१, ३५५ ६२९, ६३०,६३१, ६३४ देखिए 'वाड्आ' भी वेणुवन (वेलुवन) १५३,३२५, ५२५, 483 वेतुल्लक (वैतुल्यक-वैपुल्यक) ४२८ देखिए 'वैतुल्यक' भी वेद २२, २९, ७०, ११५ वेदगू (वेदज्ञ) १५६, १७६, २४३ वेद-वेदांग २९१ वेदविधिनिमित्तनिमृत्तिवण्णना ६४१ वेदना १५२, १६६, १६७, १६८, ३४७, ३८६, ३८९, ३०४, ३ ८, ३९० ४०१, ४०६, ४०७, ४१२, ४५४, ४५५, ४६८, ४८२, ४८३, ५०५, ५२१, ५३४, ५३६ वेदनानुपत्र्यना १७०, २४६, ३५५, 100 वेदना-विज्ञान ३४७ वेदना-संयुत्त १००, १६८ वेदना-स्कन्ध ३४९, ३९४, ३६८, ४१५, ४१६, ४१७ वेदयम जातक २८८ वदल्ल १००, १०३ वेपुत्तवद्भि ५८०

वैय्याकरण १०२, २७७, ४८१, ६०२ वरंजक-मुत्त ९४, १५२, १९३ वेरंजक-ब्राह्मण-सुन १२९ वेरंजा ५२५, ५२६ वेरंजकण्डवण्णना २ वेल्स (एच० जी०) ६१९ वेस्सन्तर-जातक २०९, २६४, २८५, २९३, ६०० वेस्सभू १४३ वैतुल्यक (वैपुल्य) ४२६, ४४१, ४४२, ४४७, ४४९ वैदिक आख्यान २९१ वैदिक परम्परा १२४, २४१, २८९, ४६४, ४७१ वैदिक भाषा ६, ८, २२, २८. —की विशेषताएँ २९-३०, ---का ध्वनि-समूह ३५, ५२, ७१ वैदिक वाङ्मय १२४ वैदिक माहित्य १२४, २९१ वैदेह स्थविर ५४१,--की दो प्रसिद्ध रचनाएँ ५४७. ५९५, ५९८ वैभार गिरि २८६ वैभाषिक ३५५ वैशाली ७७. ८४, १४५, १५९, २१२, २०७, ३०९. २८६, ३२६, ३३८, ५२७, ५२६, ५६३, ५७१, ५७२, ५७४,---का गणतन्त्र १४५,---की संगीति ३३९, ३५२ वैशेषिक-सूत्र १२४ वैस्टरगाई १२, १४ वोदोपया (बृद्धप्रिय-वरमी राजा) ६०० वोपदेव ६००, ६०७

# হা

शब्द १६६, १६९, १९०, ६६०, ६४८, ४०२, ४०६, ४०४ शब्द-आयतम् ४०**१** शब्द-साधन २९, ६८ शक १४५, १४६, १६४, २४३ शब्द कल्पद्रम १२४, ५०० शतपथ ब्राह्मण २९०, २९१ शतक काव्य ५८९ शरण-त्रय २०३ शमथ १७० शरीर के वत्तीम अंग २०८ गंख-लिखित ब्रह्मचर्य ३०७ साक्य १३८, १६९, १५९, २६९, ५७१ शाक्य मुनि ३०७ ६२१, रवाम-प्रश्वास ४८ ३ गारवतवाद १३५, १३६, ४२८ श्यामावती २३१ बाक्य और वृद्धिस्ट ऑरीजिन्स (श्रीमती रायस डेविड्स) ६, ७, **ब्यारामातिकब्य-निस्नय** ६४२ श्यारामितिकव्य ६४२ ब<del>ास्त्र संग्रह ३५३</del> **गां-जैन आग ४२**१ शाल (कोमल में ग्राम) १७७ शहवाजगदी (पेशावर जिला) ६१८ श्यामा (भिक्ष्णी) २६८ शाक्य महिलाये २६८ शारिपुत्र (महाकौष्टिल) ३५३ शिवुन्रित्म ३११, ३१२, ३१३ ३१८, ४१५, ३१८, ३३६ शिक्षापद १४०, ३०५, ३१४, ४८८ शिखी १४३ शिशुपाल वध ५९१ शिव स्थविर ३१**०** शिश्पचाला २६८, २७१ शीलव २५१ २७० भील १५२, १५३ शीलभद्र (भिध्) २३५ शील सम्पत्ति १८१ बील-निर्देश (सीलनिहेसो) ५१७-52%

शील यज्ञ १४० शीलव्रतपरामर्श १५४ श्क २३४ शुभा २६८ शुभ १४२ शुक्रतारा २४५ श्नः शेप की कथा २९० शुद्धोदन २६८ श्ग ११६ शून्यता ४४३ शंकर ४५४ शूरसेन (मूरसेन) १४५, ११५, ४२२ क्वेतकेत् आरुणेय ४९४ शेक्सपीयर २९६ शैल (ब्राह्मण) १५९ शैला (भिक्षुणी) २७२ शैक्ष्य ३१३, ३१४, ३५५, ४१८, ४३३, शोभन (चित्त) ३८६, ५३४ शोभन-चित्त-साधारण ३८७ शोभन चेतसिक ३८७ शोणा (भिक्षुणी) २६८ सोभा (भिक्षुणी) २६८ शोभित स्थविर २३०, ३८७ शौरमेनी १८, २८, ३१. ३२.--का पालि से सम्बन्ध ३३-३४, ३९ श्रद्धा १७१, २२३,५३५ श्रद्धेन्द्रिय ४३१, ४४४ श्रगाल माना १८४ श्रमण गोतम १४% श्रावक २२३ श्रावक संघ ३२७ श्रावस्ती (सावित्थ) १८, १२६, १५६, १५९, १८३, १८८, १९३, २०६, २०७, ०३०, २८६, २९१, ५१५, ५२४, ५२६, ६२१ श्रीमती रायम डेविड्स (सी० ए० एफ्०) १२३, २९६, ३३९, ३४०, इ४५, ३९१, ३९७, ४२१, ४४३,

४५०, ४५२, ४८४. ४९८, ५०५. 488 श्री मेववर्ण (सिरि मेघवण) ५६४ श्रीराजाधिराज सिंह ५६५ श्रीपद (बद्ध का चरण-चिन्ह) 596 श्री महासिंह सुधर्मराज (वरमी राजा) श्री विकम राज सिह (सिरि विक्कम राज सिंह) ५६५ श्री संवोधि (सिरि सम्वोधि—लंका-धिराज) ५७५ श्री हर्ष ४६४ श्रुतमयी प्रज्ञा ४११ श्रुति ४८० श्रेडर ४७८ शैक्य-अशैक्य ३५५ श्रोत्र ३३०,३४८,४०२,४०३,४०४, ४०६, ४३५, ४४० श्रोत्र-आयतन ४०१ श्रोत्र-विज्ञान १६५,३४८,३८१, ३८२. ४०३, ४०४, ४६१ श्रोत्र संस्पर्शजा (वेदना) ४०० थाँत मृत्र १२४

प

पडायतन ४५४ पाण्णागारिक ४२४

# स

संगीति पर्यायपाद ११५, ३५३, ३५४, ३५६, ३५७ संगीति-पश्यिय-सूत्त १३,१२९,१७२, १७९,१८१, २१०,३३४,३४०, ३४२,३५०,६२९ सगारव-सूत्त ९७,१५६ सगाथवग्ग १६१,१६२,१६५ सगाथवग्ग संयुत्त-अह्टकथा ६३९

सगाथवना संयुत्त ६३९ समास के कारण वरों के मात्राकाल में परिवर्तन ५१-५२ सर्ग ५४८ संगहवार ४६७ सर्ववर्मा ६०३ सम्मोह विनोदनी ५१३, ५२८ मंगीतियाँ ८१, १९४, १९८, ३१०, ३३६ मपुरिम-मुन ९७, १५७ मम्मणधान-विभग ४०८ मगाथवग्गसंयुत्त टीका ६३९ मागल २८६, ४७३,४८०, ४९४, ५६३ संगीतिकार २२५, २२६ मागलका ४७९ मासनपट्ठान ४६७ मामनाम-मृत ९७, १५६, १७२, ३०० सामंडक सयुत्त १००, १६९ साम जातक २९३ संगारव १५९ सिगाल १४८ सिंगवेर ४६ सिगाव ५६२, ५६६ सिगालोबाद-म्त १४८, ६२९, ६३२ सिगाल जानक २८४ सिलव लेबी, देखिये 'लेबी' न्ग्रोद २९२ संघनित्रा (अगोक की पुत्री) ५५१, ५,७३, ५,७८ स्टेन कोनी १३, १४, १५, सिम्पलिफाइड ग्रामर ऑव दि पालि प्रश्वेज १३ नहिना ५.३२ स्रात्त्म ७९३ सम जानक २८८, २९९, ३०० ननगत्र चरियं ३०० सप्रस्थनगर ४२७, ५०६, ५४१,

५४८, ५६७–५६८, ५७२, ५९१, ५९३, ५९४ सद्धम्म जोनिका ५३२ मद्धानन्द ५६७, ५९९ सद्दक्षिका ६१३ मद्दकारिका ६४१ मद्दत्थभेदचिन्ता ५७९, ६०५, ६४१, —को टोका ६४१ मददत्थ भेद चिन्ताय महाटोकं ५८० मद्दत्थभेद चिन्ताय मजिसम टाकं ५८१ सद्दत्थभेद चिन्ता निम्नय ६४२ सद्द विन्दु ५७९, ६०६, ६०७, ६१३ सघरिकत (स्थविर-सम्बन्धचिन्ता के लेखक) ६०४ नन्देमकया ५४४ संघपाल स्थविर ५०८ स्वागन (निक्षु) १८४ मन्दक गुन १५५ मंघ ३२्१, ३२२, ३२७, ३३२ मंघागम ४८७ मधादिनेस कथा मर्विचन साधारण ३९२ मवित मत्य ३५० सब्दग्राक्षर ६०२ सरभू (सर्य्) १९२ नमेध कथा ५४३ मञ्चियभंग-सून २११ सच्व-मंयुत्त १०१, १७२ मच्चसव्ह-चरियं ३०० सच्चित्रभग-मृत्त ९८, १५०, 😘 सच्च विभग ३४२ ३८३, ४०५ मच्द-संय्न १०१ मच्चंकिर जातक ३०० सच्चसक्षेत्र (सन्य राजेन) ५३२, 439,460 सच्चमंखेपटोका (स्थाबिर वास्मिर-कृत) પ્ટેંગ मन्त्रमंत्रेय ५७८

सच्छिकिरिया १३६ सहसराम (विहार) ६१८ संघरिक्खत (सिंहली भिक्षु सारिपुत के शिष्य) ५३८, ५३९, ५४० स्कन्य ८७, ३४५, ३४८, ३९४, ३९६, ३९८-४००, ४**१**०, ४**१३**, ४**१**७, ₹33, **४६**२ समणमंडिका-मृत्त ९६, १५५ समर्थ रानदास ३५३ समरसेकर ५४४ सक्तदानामी ४१८, ४१९, ४२८, ४३३, 477 सक्क-संयुत्त १०६, १०७, १६४, १७३ सम्मित्तिय ४२२, ४२३, ४२४, ४२५, ४२९, ४३०, ४३१, ४३४, ४३५, ४३६, ४३७, ४४४, ४४८ सकुलादायि १५९ सकेलिक सुत्त १७३ मुक्ख-सञ्जा ४६९ भनत्कुमार ब्रह्मा १४% ससराज-जातक ३०० यसुमार-जातक २८३ सक्रदागामिफल १९० सिद्धत्य ५४१ निद्धत्थिक ४२६, ४३४, ४४०, ४४१, 882, 889 निद्धार्थ ७३ साकेत १७७, ४९४ संकिलेस ४६९, ४७० संकिलेस-वासना-निब्बेच-भागिय ४६९ संकन्तिक ४२२, ४२३ संकिलेस भागिय ४६९ सिक्खापद १०७ सिक्खापदविभंग (शिक्षा पदविभंग) ३९७, ४१० सिवि जातक २९९ सिविराज चरियं २९९ संकिच्च २४९

\*\*\*

मेकेड वृक्स ऑव दि ईस्ट १०२, १२३, ३४०, ४७५, ४९२, ४९४, ५५०, मीहनाद-बमा ९३, ९४, १५०-१५१ सेक्ख-सुत्त ९५, १५३ मंखार यमक ४५० मंखपाल जातक २८८ संखारुपति-सुत्त १५७ युचिलोम २४० मद्दनीति (सद्दनीतिपकरणं) ५७९, ६०३, ६१०-६११, ६१३,-का उपकारी साहित्य ६११, ६४० सद्दविनिच्छय ६१३ मद्दमारत्थजालिनी (कच्चान-व्याकरण की टोका) ६०६ सद्दसारत्थजालिनिया टीका ५८० सद्दवृत्ति ६१२ नद्दवुत्तिपकासनं ५७९, ५८० मद्दावतार ६४१ सद्दव्तिपकासनस्स टीकं ५८० सद्धम्मकिति (एकक्खरकोस) सद्धम्मप्यकासिनी ५३२, ५७८ मद्धम्मट्ठटोका ५३२ सद्धर्म प्डरीक १०२ मद्यम्मोपायन ५४२, ५८४, ५९५-५९इ सद्धम्म विलास ६०६ मद्धम्मगुरु (सद्दवुत्ति) ५७९, ६१२, ६१३ सद्धम्म दोपक ६४१ सद्धम्मद्ठि टोकं ५७८ सद्धम्मालंकार ५४३, ५८८ मद्धम्मुपाय ६४१ सन्तयंगी गुहा ५२६ संसुमार गिरि १७७, ५२५ सम्बन्ध चिन्ता ५७८, ६०४, ६०५, सम्बन्ध-चिन्ता टीका ५७%, ६४१

सद्धम्मतंगह ३ सद्धानन्द ३ सच्च ६७ संघावशेष ३१३, ३१४, ३१८, ३१९ संघादिसेस १९, २०, ३२२, ३२६ सप्तशनिका ८३ सच्च-यमक ४५० सच्च संखेप टीका (सुमंगल-कृत) ५४० सेछ जातक ६३५ सञ्जय वेलट्ठपुत्त १३७, १३८, १७६, सुजात जातक ६३५ सुञ्जता-वग्ग ९७, ९८ मुमीम-जातक २८७, २९४ मुजाता १८४, २६८, २६९, म्बराघान के कारण स्वर-परिवर्तन ४६, 86,78 स्ट्रांग (एस० ए०) ५६८, ५६९ िमथ (बीट ए०) १२१, ५५०, ६१८, ६१९ . **स्**मना २६९ सौत्रान्तिक ४२३, ४२४ सानुनासिक ४२,४३,५०,५१,५२,५५ सुजती गहुनी जातक ६३५ मुञ्जता वना ९७-९८, १५७ स्ट्रीड २७३ सज्ञायतन वर्ग ९८, ९९, १००, १५८, १६८, १30 महायतन-विभंग-स्न 2.6. 360. 600 सलायतन नंयून १००, १२९, १६९, १७३, ६११, ६३९ स्तिबल ३८१ सन्यतन्त्राववीध ६४१ मृत्तनिक १०४ मृत्त निपात की अट्ठकथा ६०१ सनक निपात १०१, १७८, १८२, १९१ साबनवारिकंग ४९१

सति**पट्**ठान विभग ३४२, ३९३, 303,806 सत्किंणक जातक २८६ सति पट्ठान २१० मतिपट्ठान-संयुत्त १००, १७०, १७३ मजाबेडियत-निरोध १५२ न्वर-सन्धि **५३-५** ४ स्वर-भक्ति के कारण स्वरागम ५०-५१ स्वर-विपर्धय ४५ सतिपट्टान नुत्त ९३, १५०, १७०, इ४३, ४०७, ४०८ सर्ताशचन्द्र विद्याभूषण ६०३ समन्तवासादिका २१०, ३१०, ३३९५ २४०, ४२७, ४९८, ५०४, ५०५, ५१३, ५१८, ५२३, ५३०, ५६८, प्ड़°, प्७०, ष्७१, ष्७२, ष्७७. ५८२, ६०१, ६२२ ममन्त्रामादिका की निदानकथा ४१८ समन्तामादिका की वाहिरकथा ११३ ममन्तपानादिका की वाहिर निदग्न वणाना ४९६ सम्मण्यान-संयुत्त १०१ समन्तव्य पर्वत ५९८ मांचीस्प ८९, २०१, २७०, ५३६, ५६२.५७३, ६३२ और भारहुत के अभिन्येष ६३४-६३५, ६१७, म्यालकोट ४७३ मात भातूए ४१३ स्यान (द्यीन) ३९२, ५३५ साम ाम-सून ९३, १५६, ₹.5, 101 माम ज्ञानक २९३ मामञ्जापल मृत ४, १२, १३०, १३७ १३८, १७६, १७६, ६७६, नामञ्ज्ञकल सुन्त-व णना १,२ नामावति (श्यामावनी) १८८

सडम्मसिरि (सद्दत्थ भेदचिन्ता) ५७९ सद्धम्मजोतिपाल ५३८, ५४०, ५७९-420 सद्धम्मनन्दी ६१२ सब्बासव-म्त्त ९३, १४९ सब्बदाठ जातक २८४ संयुत्त निकाय ९१, ९९, १०१, ११३, १२२, १२९, १३०, १३१, १६०-१७८. १८०, १८१, १८२, १८८, १९८, २०१, २१०, ३०६, ३४२, ३४७, ३४८, ३४९, ४४३, ४९७, ५१३, ५१४, ५६७, ६२४ संयुत्त-निकाय की अट्ठकथा ५१३, ५२४, ५३८ संयुक्त व्यंजन ३७, ३८, ४१, ४२, ४३, ४४, ४८, ५०, ५१, ५२, ६२-६७ संयुक्त स्वर ३५, ३७, ४४, ७२ संयोजन १५४, ४३२ संयुक्तकागम ११३ सं ज्ञत ७, ११, २२, २३, २५, २०, -का पालि से सम्बन्ध ३०-३१, का व्वनि-समूह ३६, ३७, ३८, ३०, ४१, ४२, ४३, ४४, ४५, ४६, ४७, ४८. ५२, ५३, ५४, ५५, ५६, ५७, ५८, ६२, समृति १७०, १७२,३८७ स्मृति प्रस्थान १४६, १४७, १५०, 946, 900 सम्ति-सम्प्रजन्य १७०, १७३ सिद्धार्थ (भिक्ष्) ४. ५, ६, १६, २३, २४, ३० स्मृति-विनय ३१९ संघर वित (खुद्दकसिक्खा, सम्बन्ध-चिन्ता, वृत्तोदय के लेखक) ६१६ सद्धम्मदीपिको ६४१ सबहल-मूत्त १७५ संघरिक्वत ५७८ (सुबोघालङ्कार)

साध्विलासिनी ५८३ स्धीरम्खमंडन ६१३ संधिभेद जातक २८३ सोघनहार ४६८ सिंधु २७४ सम क्षत्रिय ट्राइब्स ऑब एन्जियन्ट इंडिया (लाहा) २८८ मुप्रवासा कोलिय-दृहिता १८४, २२७, २२८, सुप्पारक ५५१. ५६३ मनक्षत्र लिच्छविपूत्र १४०, १४६, १५० सूत्त १३२, १०२, १०३, १०८, ४२०, ४२१, २७४, ३२७, ३२८, ३३५, ४७९, २२५, ११५, १२४, २२६ ५८५, ५१३ सुत्त पिटक १७, ७४,८१, ९१, १०४, १११-३०१, १९९, २२२, २२५, ३३४, ३३५, ३४०, ३४२, ३४६, ३५०, ३५१, ३५२, ४९७. ५२३ सुननिद्रेस (छपदकृत व्याकरण-ग्रन्थ) 508 मुत्तावली ६४१ सुत्तनिपात २२, ६२९ ६३०, ६३२, १०१, १०२, १०६३, १९६, १९७, ११४, ५९३, २३५, २४८ सूत्तमाला ६११ मुत्तनिद्देम ५८० सुत्तनिपात को अट्ठकथा ५१३, ५२६ मृत्तों की शैली १२८, १३१ मंगीतियाँ १८२ मुत्तसगह ११२, १९९. ४९५ सुत्तन्त ३४३, ३४८, २४७, ३९७,४०६, 303. 326, 653 सुमंगल विलासिनी १. २. १९९, इड्*४.* ३३९, ५१३, ५०३, ५०**४**, ५३०,५३८,५७७, ६०२, स्मंगल विलासिनी की निदान कथा १९६. 293. 29%, 302

सुद्दस्सन २८७ सुदत्त गृहपति १८४ सुद्धट्ठक २४१ सुब्रह्मा ५८६ सुवण्णसामचित्यं ३०१ सुभ-सुत्त ९७ सुवोघालंकार ५७८, ६१६, ६४१ मुनक्खत-सुत्त ९७, १५६ मुनक्षत्र लिच्छविपुत्र १४०, १४६ मुप्रबुद्ध २३० मुप्रिया (उपासिका) १८४ सुपण्णसयुत्त १००, १६७ मुमेघ-कथा ५९९ मुमंगल ५४२, ५६५, ५९४ मुमंगलाचार्य ५६५ सुरट्ठ २८७ मुरियपरित्त-मुत्त २११ सत्तवखतु-परम ४३८ सत्य (चार आर्य) २९९, ४१२ ५२१ सात बोध्यंग १८०, ४९० सीमा विवाद-विनिच्छय ५४४ सीमालङ्कार नंगह ५७:, ६४३ सुत्त विभंग ९१, १०६, ३२२, ३२४ स्तूपाई व्यक्ति ५७१ सुत्तन्तिक ७५, १०४, ३४९, ६३४ स्तसोम चरियं ३०० सुत्तवादी ४२२, ४२३ मुभूति चन्दन ३१२ स्गंघ-कला ५९९ मूत्र ग्रन्थ ११, २८ संखा रक्खन्धो ३९४, ३९८ संखेय अट्ठकथा ४९७, ४९८ संखपाल चरियं ३०० सांख्य दर्शन १२९ सालेयक-मृत्त ९४, १५२ सालक जातक २७५ सिखी १४३ संखेय परिवेण ४८०, ४८१

सेखिया ३१३, सेखिय धम ३१५, संघा दिसेसा संखेय वण्णना ५८० साख्य योग ४८० सास्य सूत्र १२४ मुख्म ३९.९. सुख धातु ४०३ सेल-सुन ९६, १५६ मुखावती व्यूह ४४६ सीलवंस ४९९, ५४२, ६०७ सुखा-न-दु:खा १६८ सुख १७१, ४०२, ४०३, ४०४, ४०६ ४०९, ४१०, मुखवग्ग २१८, २२४ सुखोदय २८० संखपाल जातक ३०० सेखिय कथा ५०४ संख्या योग ४८० सेखिय धम्मा ३१२, ३२२ मुख वेदना ३४८, ४०५ सात अनुशय १८२ सिआम (स्याम देश) ७२, ९१, १०९, २००, २०९, २७४, २९०, २९४, ३३१, ३३२, ४९२, ५४५, ६०५, सिआमी (स्यामी) २००, २७३, ४१२, ४३२, ४५२, ४५५, ४५६, सुतन्त आधार ३९८ सुत्त विभाग ३४४ समीपवर्ती व्यंजनों का न्वरों पर प्रभाव म्न्दरिक भारद्वाज २४० मुवर्ण-भूमि ८९, २८८, ५५६, ५६८, ५७२, ५७४ सीमालंकार संगह ५३९, ५४०, ५७९, सीमालंकारस्म टीका ५७९

सीहचम्म जानक २८२

सीहलवत्थ् ५८१, ६४० सीहविक्कोलित ४६९ सीहलट्ठकथा महावंस ५४९, ५५३ सुरेन्द्रनाथ मित्र २२१ सुरापान जातक २८७ सुरुन्धन २८७ सुरुचि जातक २८३ सेल-मुत्त ९६, १५६ सेवितब्ब-असेवितब्ब नृत्त ९७, १५७ सुत्तन्त-भाजनिय ३४४, ३९६, ३९८, ४०१, ४०२,४०३,४०४,४०५, ४०६, ४०७, ४०९ सुत्त निपात की प्राचीनता २३६ स्रोत आपति ३०४, ४३३, ५२२ सुतसोम जातक २८६ सात संबोध्यंग १८२ सिरिया ८९ सोतत्तगीनिदानं ५७९ सोतप्पमालिनी ५८१ सोतापत्ति संयुत्त १०१, १७२ सोतमालिनी ६४१ सेतकेतु जातक २९१ सेनाँ ११९, २२१, ४७७, ६३१ सेनानी (गांव) १७३ सेनानी दृहिता १८४ सोणदण्ड (ब्राह्मण) १३९ सोणदण्ड-सुत्त ९२, १३०, १३८, १७२ सोण ७५ सोण कोडिवीस ८३,५५२ सोणक ३१०, ५६२,५६८ सोणत्तर ४८० सबजैक्ट्म ऑव डिसकोर्स ४२१ सत्त-अट्ठ-नव-निपात जातक अट्ठ कथा ६४० सत्थेकविपस्वप्रकाश ६४१ स्रोत आपन्न ४१८, ४१९, ४२८, ४२९, ४३१, ४३८, ४८० सुत्त-निपात (अट्ठकथा सहित) ६४०

सति ३९० सितन्द्रिय (स्मृति इन्द्रिय) ३८९ सोलह महाजनपद १९५, २८६ सोम (स्थविर) ५५७,५७२ स्तम्भलेख (सात) ६१८, ६२६ सोत विञ्जान ३४६ सोसनिकंग ४९१ सो-सोर-थर-पा ३३२ सोरट्ठ (सौराप्ट्र) ११६, १९४ सहस्सवत्थुप्पकरण ५८४, ५९९-६००, ६४० सहस्स वमा २१५-२१७, २२१, २२२, २२३ सहस्सरंसिमालिनी ६४० सहजात प्रत्यय ४४१, ४५७ सहेतुकचिन ३९९,५३३,५३५,५३६ सवण्णनानयदीपनी ६१२ सारत्थदीपनी ४७८, ५८९. ६०६. ६४३ सारत्थप्पकासिनी ४९७. ५१३, ५२४, ५३८, ५७७ सारत्थमंजुसा ५३८. ५७% सारत्थमंगह ५८०, ६४२ सारनाथ १०९. ४७२, ६१७, ६१९, ६३२ सारसंगह ५४१. ६४१ सारसंगह निस्मत्र ६४२ सारदस्सी ५४३ सारिपुत्त (मारिपुत्र) १०९, १२५, १४९, १५७, १६९, १७०, १७४, १७५, १८३, २४१, ३२१, ३३६, ४२४, ५००, ५३८, ५४०, ५४१, ५७५, ५७९, ५८०, ६०४, ६०५, ६१०, ६१६ सारिपुत्त-सुन २३५ सारिपुत्त संयुत्त १००, १०६, १६१, सिंहल २, ९, ७२, १२०. १९९, २०९,

३२६, ३३६, ३३८, ३५१, ४७१, ५३९, ५४०, ५४१, ५४२, ५५०, ५५१, ५५२, ५६१, ५६३, ५६४, ५६५, ५६७, ५९३, ६१०, ६११, ६४४

मिहली अट्ठ कथाएँ (प्राचीन) ४९५, ४९७, ४९८, ४९९, ५००, ५०१, ५०८, ५०९, ५२७, ५४९, ५५३, ५५५, ५६०, ५७७

मिहर्ली (परम्परा, भाषा, साहित्य जावि) १०, ११, १२, १४, १५, १६०, १७८, १९९, २७३, ३३७, ६५१, ३५२, ४१२, ४१८, ४२२, ५०२, ५०५, ५०८, ५४२, ५४८, ५४९, ५५०, ५५२, ५५३, ५७०, ५७८, ५९९, ६०४, ६०५, ६०६, ६०९, ६१०, ६१८, ६४०

मुभाषित काव्य २४०
मुभ-सञ्जा ४६९
मुभणकूट वण्णना ५७९
मुभ मुत्त ८६, ९०, १२९,
१४०, १५६, १७२
मुभद्र ७६, ७८, ७८
७९, ८० १४४, ४८८
मुभ (ब्राह्मण) १५९
मुभूति (सिह्ली विद्वान्) ६०३, ६०४, ६०५, ६०६, ६०७, ६१०, ६१२,

सिंह सेनायति १९३

मुभूति (३ुड-भिक्षु) १८३ सूळचारक ६४१ सोमप्रिय (ब्रह्मचारी) ५९६ सोभित ३३६

585

मंस्कृत भाषा ६८, ७१, ११६, १२०, २३०, २३२, २३५, २६४, ४४७, ४४९, ४७६, ५४७, ५८३, ५९१, ५९२, ५९२, ६००, ६०१,

६०२, ६१५, ६१६, **६४५,** ६४६

संस्कृत व्याकरण ६८, ७०, ६०**१,** ६०३, ६१०, ६११

संस्कार १५७, १६५, १६६, १६७, १६८, ४०१, ४३०, ४५०, ४५५, ५०५, ५२१, ५३६

संस्कृत ग्रन्थ ७३, ६०३, ६३८ संस्कृत धर्मपद २२२, २२३ संस्कृत नाहित्य ११२ संस्कृत त्रिपिटक १७९ संस्कृत वाङ्मय ६४३ संस्कार स्कन्ध ३४९, ४१७, ४४४ संयोजन ४३८, ४४६ संस्कार चेतना ४०७ सेसकसिणनिद्देसो ५२० मामनवंस ५०२, ५०३, ५०६, ५४४,

सिंहवाहु ५५१ सिंहा २६८

सर्वास्तिवादी वोद्ध धर्म (उसकी परम्परा, आचार्य, साहित्य आदि) ११३, ११४, ११५, ११६, ११७, २००, ३११, ३१२, ३२४, ३३९, ३५३, ३५४, ३८०, ३९२, ४२२, ४२३, ४२४ ४२८, ४२८, ४३८, ४३८, ४३८, ५६५

ह

हित्थिगाम १४५ हरनिय जातक ६३५ हरित मातक जातक २८७ हरिद्दबसन (क बा) १५९ हत्श (डा०) २०४ हस्तक आलवक १८४ हन्थवनगल्लविहारवंस ५७४ देक्विये अक्तनगल्दुविहारवंस

ह्रस्व मात्राकाल का नियम ४२-४३ ह्रस्वस्वर ३७-४०. ४२, ४३, ५२ ह्रंस जातक ६३५ हार्डी (ई) ३४०, ४७१ हितापदेश २९४ हिमवान (हिमवन्त) प्रदेश ८९,५२० हिमालय प्रदेश ८८,२९२ हिमालय पर्वत ४८० हिमाचल-प्रदेश २१,४८१ हिगुवल जिनरतन (बरमी मिक्षु) ६११ हिन्दी १२,३०,४९२ हिन्दी भाषा का इतिहास (यीरेन्द्र वर्मा) ७२

हिन्दी माहित्य सम्मेलन २७२, ५५३ हिस्ट्री आँव डण्डियन लिटरेचर (विन्टर्गनत्ज्)

देखिये 'इण्डियन लिटरेचर'

हिस्ट्री ऑब पालि लिटरेचर (लाहा)
८, ११, १२, १८, २२, २४, १०६,
१०७, २०३, २२०, ३४२, ३४३,
३४४, ३५६, ४९८, ५५४, ५५६,
५५७, ५६२, ५६८, ५८२, ५८५,
५८६, ५९३, ५९८, ६०१, ६१०,

हिंदुइइम एंड वृद्धिइम (चार्ल्स इलियट) 339 हिंदुकुश (पर्वत) २९४ हीनयान २९० हीनयानी ३११, ३५२ ह्री ३८७, ५३५ हेनु ३६३, ४५८, ४७०,—नाब्द का अर्थ ५३३ हेतू-पच्चयो ४५८ हेतु-प्रत्यय ३५६, ४५७, ४५८ हेतुवादी (वौद्ध मंप्रदाय) ४२६, ४४१, ४४२, ४४५, ४४७, ४४८ हेतुविन्दु ६४२ हेतुबिन्दु-टीका ६४२ हेमकमाणव पुच्छा २४१ हेमचन्द्र (वैयाकरण) ३१ हेमचन्द्र राय चौधरी (डा०) १७६, २९१, २९२, २९३, २९५, ४७३ हेमवन २४०, ४२४ हमवत-मून २४० हेमरस्मिथ ६१० हेवावितरणे निधि संस्करण २७३, ३९६, ५३१

ਭ

ज्ञान-वर्शन २२३ ज्ञान प्रस्थान-शास्त्र ११५, ३५३, ३५४ ज्ञान-विप्रयुक्त ३७७, ३७८, ३८२, ३८४, ३८५ ज्ञानयज १३९ ज्ञान-संप्रयुक्त ३७७, ३७८, ३८२, २८४, ३८५ ज्ञानानिलोक (महास्थविष्) ३४१, ३४५, ३५१, ३५६, ३९३, ४१२, ४१८, ४२२, ४२५, ४२६, ४२७, ४४३, ४४९, ४५५

# २--- उद्धत पालि शब्दों की अनुक्रमणी

ऋ

अकल २०, ५९ अकालिक १७५ अकुसला (धम्मा) ३६०, ३७९-३८१, ४०१, ४०२ 👚 देखिये 'अकूशल' (नामानुक्रमणी) भी । अक्लि ६३ अगति २३१ अगर ५२ अगलु ५२ अगन्यनिया (धम्मा) ३६६ अगग ४७ अग्गि ३७, ४५, ६४ अर्गाहि ३८ अंक्स ४६९ अंगुल-अंगुलि-अंगुली ५ अचेतिमिक ४३७ अचेनसिका (धम्मा) ३६८ अच्चन्तानयामता ४४४ अच्छ ३९, ४० अच्छेर (अच्छियर, अच्छिरिय) ४९, ક ક अजानन्तेन ८८९ अजिरवती २० अज्भत्तवहिद्धा ३६३ अज्भत्तवहिद्धारम्मणा ३६३ अज्भता ३६३ अज्भतारम्मणा ३६३ अज्भतिक आयतन ३४८ अज्भत्तिका (धम्मा) ३६९ अज्भतं ३९९

अज्भेन ४९ अञ्जामञ्जापच्चयो ४६१ अञ्जा ४०६ अञ्जाताविन्द्रिय ४०६ अट्टः ६७ अट्ठ ३७ अत्तनोपद ६८ अत्तसञ्जा ४६९ अत्ता १६७, ४६४ अतिवोन ४९ अतिरेक ३३४, ३४६ अतीतवत्थु २७७ अतीता ३६२ अतीतारम्मणा ३६३ अत्थपटिसम्भिदा ४११ अत्थवण्णना २७७ अत्थि-पच्चयो ४६३ अदुक्खमसुखाय वेदनाय सम्पयुत्ता (धम्मा) ३६० अदोसो ३८८ अधिकरणसमथा धम्मा (सात) ३१२, ३१९-३२१, ३२२ देखिये 'अधिकरणशमथ' (नामानुक्र-मणी) भो। अधिगिच्य १९ अधिपति-पच्चयो ४६० अधिमोक्खो ३८७, ३९२ अनण ४० अनत्तलक्खण ५८९ अनत्तसञ्जा ४६९

अनत्ता ४५३, ५२२

अनन्तर-पच्चयो ४६० अनभिज्जा ३९० अनमतग्ग १६५ अनागता (धम्मा) ३६२ अनागतारम्मणा (धम्मा) ३६३ अनारम्मणा (धम्मा) ३६८ अनासव ४३२ अनासवा (धम्मा) ३६५ अनिच्च-सञ्जा ४६९ अनिद्दस्सन-अप्पटिघा (धम्मा) ३६३ अनिद्दस्सना ३६४ अनियत ३१३ अनियता (धम्मा) ३१२, ३१६, ३१७, ३२२, ३६२, ३७२ अनिय्यानिका (धम्मा) ३७२ अनुत्तरा (धम्मा) ३७३ अनुष्पन्ना (धम्मा) ३६२ अनुपादानिया (धम्मा) ३७० अनुपादिन्ना (धम्मा) ३६९ अनुपादिन्नुपादानिया (धम्मा) ३६० अनोत्तप्प ३८८, ३९२ अपचयगामिनो (धम्मा) ३६१ अप्पच्चया (धम्मा) ३६४, ३९५ अप्पटिघा (अम्मा) ३६४ अप्पमाणा (धम्मा) ३६२ अप्पमाणारम्मणा ३६२ अपरगोयान ५८ अपरण्ह ६५ अपरसेलिय ४४८ अपरामट्ठा (धम्मा) ३६८ अपरियापन्न ३९९ अपरियापन्ना (धम्मा) ३७२ अपाग्त ४० अप्पीतिका (धम्मा) ३७२ अपेखा (अपेक्खा) ४२ अब्बहित ४२ अव्भमत (अव्भामत्त) ५२ अभिनन्द्ति ५३

अभि-विनय ३३४ अभ्यापादो ३९० अमूढ़-विनय ३१९, ३२० अमोहो ३८९, ३९४ अम्ब ३०, ५२ अम्हना ६६ अय्य (अरिय) ६४ अरणा (धम्मा) ३७३ अरूपावचरा (धम्मा) ३७२ अरूपिनो (धम्मा) ३६४ अरंजर ४६, ६१ अलिक ४८ अलोभो ३८७, ३८९ अवट ३९ अवस्मं ६५ अव्याकत १५४ अव्याकता (धम्मा) ३६०, ४०१ अव्याकतो ४०१ अविगत-पच्चयो ४६३ अविचारा (धम्मा) ३७२ अविज्जा ४६९, देखिये अविद्या (नामानुक्रमणी) भी। अवितक्क-अविचारा (धम्मा) ३६१ अवितक्क-विचारमत्ता (धम्मा) ३६१ अवितक्का (धम्मा) ३७२ अवीवदाता २३६ अवेच्च ५३ अवंग ५७ असञ्जामता ४३१, ४४१ अस्स ६५ अस्मादं ४६८ अस् ४८ असुभसञ्जा ४६९ असेक्खा (धम्मा) ३६१ असेख ४७० असेखभागिय ४६९ असंकिलिट्ठ-असंकिलेसिका (भ्रम्मा) ३६०

असंकिलिट्ठ-संकिलेसिका (धम्मा) ३६०
असंकिलिट्ठा (धम्मा) ३७०
असंकिलेसिका ३७०
असंखता (धम्मा) ३६४
असंखता धातु ३९५
असंयोजनिया (धम्मा) ३६५
अहिरीकं ३८८, ३९२
अहितार ४७
अहेतुक (चिन्न) ५३३, ५३५
अहेतुका (धम्मा) ३६४

#### श्रा

आचरिय (आचेर) ५० आचरिय-मुट्ठि ४६६ आचयगामिनो (धम्मा) ३६१ आजिर (अजिर) ४८ आदिनवं ४६८ आननि ४६८ आनापानसति १५३ आने ञ्ज ४४६ आमिमदायाद ३२७ आरञ्जिकंग ४९१ आरभरे २७ आरभितु २७ आरभिमु २८ आरभिन्दा १७, २७ आरम्मण ६१ आरम्मण पच्चयो ४५९ आरोग (अरोग) ४८ आलमितु १३, २३ आलभियिसु २७, २८ आलविक ५ आलारिक ६१ आलिन्द (अलिन्द) ४८ आवनहार ४६८ आवुध ६१ आव्सो ६१

आसवविष्पयुत्ता (धम्मा) ३६५ आमदविष्पयुत्ता अनासवा (धम्मा) ३६५ आसवविष्पयुत्ता सासवा (धम्मा) ३६५ आसवसम्पयुत्ता (धम्मा) ३६५ आस्वसम्पर्युत्ता चेव नीच आस्वा (धम्मा) ३६५ आसवा (धम्मा) ३६४ आसवा चेव आसवसम्पयुत्ता च (धम्मा) ३६५ आम्बा चेव सासवा चा ३६५ आयस्मन्त ४६ आसेवन-पच्चयो ४६२ आहार-पच्चयो ४६२ आहुनेय्य ३२७

# इ

इक्क ३९, ४० इण ३९, ४० इत्थी ५० इदंपि ५३ इघ ५८ इन्द (शब्द की निरुक्ति) ६०१ इरियति ५० इसिपतन २० इस्मिरिय ४४

# उ

उच्छु (इक्खु) ४५ उजु (उज्जु) ३९ उणहा ६९ उत्त ६३ उत्तिहरू ६७ उदाहु २०, ४८, ५७ उदिस्यति ६४ उदुक्खल ४२ उद्देम ३४०, ३४४, ३५१

उपथेय्य ५९ उपादानविष्पयुत्ता (धम्मा) ३७० उपादानविष्पयुत्ता अनुपादानिया (धम्मा) ३७० उपादान विष्पयुत्ता उपादानिया (धम्मा) ३७० उपादान सम्पयुत्ता (धम्मा) ३७० उपादा (धम्मा) ३६९ उपादाना (धम्मा) ३७० उपादाना चेव उपादानसम्पय्ता (धम्मा) ३७० उपादानसम्पयुत्ता चेव नो च उपादाना (धम्मा) ३७० उपादानिया चेव नो च उपादाना (धम्मा) ३७० उपादाना चेव उपादानिया च (थन्मा) 3,00 उपादानिया (धम्मा) ३३० उपादिन्ना (धम्मा) ३६९ उपादिन्नपादानिया (धम्मा) ३६० उ₁ाहनदान ५२ उ खा (उपेक्खा) ४२, ४०८ उपेकवा पारमिता ३०१ उपनेक्यासहगता (धम्मा) ३६१, ३६८. े ३७९ पेष्पन्ना (धम्मा) ३६२ उउप्पादिनो (धर्ममा) ३६० उपोक्कामहचरा (धम्मा) ३७९ उपेता ५३ उपज्जिति ६४ उपधि २३९ उव्बिग ६४ उम्मूलेनि ६४ उम्हयति (उम्हयने) ५० उयम ६२४ उल्क ४६ उसम ३९ उसह ६२४

उसु ४५ उसुमा ५१ उस्टान ६२४ उस्सुक ४४ उसूया (असुय्या) ४५

ऊहादेति ५०

ए

एक २७ एक्कं ३८ एकग्गता ३८६ एके २७ मको २७ एकोदि १९, २० एकवीकी ४३८ एकारिस (एकादस) ६० एडक ५ एदिः व (एरिक्ख) ४३ एदिसक ४३ ए दिस (एरिस) ४३ एरावण ४४ एरिक्या (एदिक्खा) ६० एरेस (एदिस) ६० एल ६० एलक ५ एलन्द ६० एवतं ३८

ऋो

आंक ४७ ओक्कामुख ३८ ओट्ठ ३८ ओनप्प ५०, ३८९, ३९० ओधि ४९ ओपम्म २०१ ओरस ३७, ४४ ओवरक ५०

क

कक्क ६४ कक्खल ५७ कच्चान (कच्चायन) ४९ कच्छ ६३ कण्णभि २९ कण्णेहि २९ कणेरु ६१ कत ४० कथेति ४९ कम्मञ्ज ६७ कल्ल ६५ कलन्द ७७ कवि (कपि) ५७ कविट्ठं ५८ कम्म-पच्चयो ४६२ कम्मास ६४ कपिल्लका ६१ कपोणि ५९ कह ५१, ६६ करोति ५४ कसट ३४, ५० कस्सक ६४ काकणिका ४६ कातवे ३० कातून ७० काल ४१ कालुसियं ५० किण्ण ६५ कित ३९, ४० किलन्तो ६२ किलेसो ६२ किव्विस ६४ किलेसविष्पयुत्ता (धम्मा) ३७०

किलेसविष्ययुत्ता असंकिलेसिका (धम्मा) ३७१ किलेससम्पर्यता ३७१ किलेससम्पर्ता चैव नो च किलेमा ३७१ किलेमा ३७० किलेसा चेव संकिलेसिका ३७१ किलेमा चेव संकिलिट्ठा च ३७१ किलेसा चैव किलेससम्पर्वता च ३७१ कुटस्य (कृतस्य) ३९ कुत्त ४० कृति ४० कृष्पटिच्चस्सन्ति २३६ कृब्बन्ति ६४ कुरुंग ४६ कुमिनअर (कुसिनार) ५८ क्सीत २०, ५९ क्टट्ठ ६७ केन चि विञ्जेय्या ३६४ केन चिन विज्ञेया ३६४ केवट्ट ६७ को ४५ कोट्टित ७८ कोसिय ५८

ख

खत् ५६
खनति ५४
खम्भो ६२
खलुपच्छाभत्तिकंग ४९१
खायित ५८
खीरं ४१
खील ५६
खुडज ५६
खुद्द ४४
खुधा ६३

ग

गणनायं ४१ गथित (गिघत) ५८ गन्थनियां ३६६ गन्थ-विष्पयुत्ता ३६६ गन्यविष्पयुत्ता अगन्यनिया ३६६ गन्थविष्ययुत्ता गन्थनिया ३६६ गन्थ-सम्पयुत्ता ३६६ गन्थसम्पय्ता चैव नो च गन्था ३६६ गन्था ३६६ गन्था चेव गन्थनिया च ३६६ गन्था चेव गन्थसम्पयुत्ता च ३५६ गधिति २० गन्तवे ३० गमिस्सिति ३४ गरहति ५१ गरहा ५१ सम् ५२ गहित ४८ गाम ६२ गिरिमिव ५३ गेम्क ४७

घ

वटा ५५

ं च

चक्खु ३४८
चर्जात ६२
चतारो मे ५३
चतुक्क ४४३
चतुव्यूह-हार ४६८
चित्रमा ४७
चरामसे २३६
चरम ४७
चापक २०, ५९
चित्त-पस्मिद्धि ३९०
चित्तमृदुता ३८७

चित्त-लहुता ३९० चित्तविप्पपुत्ता ३६८ चित्तविसंसट्ठा ३६८ चित्तसम्पयुत्ता ३६८ चित्तसमुट्ठाना ३६८ चित्तसंसट्ठा ३६८ चित्तसहभुनो ३६९ चित्तसंट्ठसमुट्ठाना ३६९ चित्रसंससट्ठ-सम्ट्ठानानुपरिवित्तनो चित्त - संसट्ठ - समुट्ठान - सहभुनो ३६९ वित्ता २९ चित्तानुपरिवत्तनो ३६९ चिन्तामया पञ्जा ४११ चित्तुज्जुकता ३९० चेतिय ३८, ४३ चेमे ५३ चोरो ५४

छ

छकल **५९** छारिका ६३

ज

जच्चा ६७
जेनत्त्र २३६
जनेत्वा २३६
जनो ५४
जिल्लका ५६
जिण्ण ४१
जिम्ह ६५
जिया ५०
जिव्हा ६६
जिव्हामूलीय ३६
जीवन्तो (जीवतो)
जुण्हा ६६

जुन्हा ६६ जेति ४९ तेमे ५३

थ

भ

भान १६८ भाम ६३ भान-पच्चयो ४६२ थरु ३३ थीन ४८ थपो ६२ थेर ५०

द

ठापेति ६३ ठितो ६३

ड

ठ

डसनि ५' डहनि ५७ डाह ५७, ६० दल्ह ३९ दन्ता ५४

दमिल ६१ दमिल ६१

दक्खिणा ६३

ददल्लित् ६०

दस्मनेन पहातब्बा ३६१ दस्सनेन पहातब्बहेतुका ३६१ दातृषि ५३

दानि ५४ दाय (दाव) ६१ दासिगण ५२

विद्ठिगतसम्बद्धतः ३८० विद्दिद्वेत्तान-भागिय ४६९ विद्दिद्ध-सक्तिस-भागिय ४६९ विसाठीचन ४६९

दीय ४१

दीघमद्धान (दीघमद्धान) ५२ दुक्क ४२ ७२.

ड्र दुक्तसङ्ग्रहा ४६०

ुक्ते हुक्ते १३

बुंबसाय बेदनाय सम्मयुक्ता ३६० दुग्गताह ७३

ङ्गाताः द्वाहः ४८

दुच्चरित-बादान-भागिय ४६९ दुच्चरित-संकिटेस-भागिय ४६९

दुब्लभ ६ दुवे ४१

ुरस्ते। दुस्स्ते। ४०० देशिहम् ६०

त

तक्क ६५ तच्छित ६३ नथरिव ५३ नपहा ६६, ८६९, ४७० तण्हाबोदान-भागिय ४६८ ४६९ तण्हासंकिलेस भागिय ४६९ নল্ড (বহুডা) ১০ नसिणा ५१ नंति ५. ७, ८. ९ ताडेदि ५४ त्वाय ३० तिकिच्छति ६० निगविन्यारक ३१९, ३२०, ३२१ বিব্য 🖂 निवद ३५ विनिस्सा ४५ र्वाह ∙८ तुरिय हुरिय) ५१ र्वेचीवीरतस ४१%

देवाति ५३
देवानं ४१
देवामं २०
देवेमि २९
देवेहि २९
देवो ४५
देमनाहार ४६८
देसो ५६
देहनो ६१
देहनो ६९

### ध

धम्मता २५८ धम्मराजा ४ धम्मा २५, २६९ धम्मासे ३० धारोप २६ धेन् ४५

## न

न अरूपावचरा (धम्मा) ३७२ न्गा ५१ नत्थि-पच्चयो ४६३ नदति (नदती) ५१ नदि ४१ न दस्सनेनन पहातव्बहेतुका ३७१ निव्वेधभागिय ४६९ न भावनाय पहातव्वा ३७१ न भावनाय पहातब्बहेनुका ३७२ न-पीतिमहगता ३७२ नय ४६७ नय-सम्ट्टान ४६७ नयिदं ५३ न स्पावचरा (धम्मा) ३७२ नव्ति ४७ न स्वसहगता ३७२ न हेन् ३६३

न हेतु अहेतुका ३६४ न हेतुं सहेत्का ३६४ नामेनि ५५ निच्चमङङा ४६९ निड्ड (नेड्ड) ४२ निद्देनवार ४५१, ४६७ निदासा ४०७ निम्न ६४ निष्परियाय देसना ३५० निर्ना पटिसम्भिदा ४११ नियता ३७२ नियाति ६४ निय्यानिका ३७२ निस्मिनिया पाचित्तिया ३१३, ३२० निस्मिग्या पाचित्तिया धम्मा ३१२, 393 399-396 निस्नयो पच्चयो ४६१ निसिन्न ४६ निस्मोको ४५ नीयानि ४२ नीदरण १२९ नीवरणविष्युना ३६७ नीवरणविषयपुँचा अनीवरणिया ३६७ नीवरणविष्पयूना नीवरणिया ३६७ नीवरगन्नमायुक्ता ३६७ नीवरणसम्पर्येना चेव नो च नीवरणा 3६७ नीवरणा ३६७ नीवरणा चेव नीवरणिया च ३६७ नीवरणा चैव नीवरणसम्पय्ता च ३६७ नोवरीपदा ३६७ नीवरणिया चेव नी च नीवरणा ३६७ नेक्स ३८, ६४ नेव आचयरामिनो न अपचयरामिनो नेव तस्मनेन न भावनाय पहात्व्वहेत्का नेव इस्सरेन न भावनाय पहान्द्वा ३६१

नेव विपाक-न-विपाक-धम्मा ३६० नेव सेक्खा न असेक्खा ३६१ नेसज्जिकंग ४९१ नो आसवा ३६४ नो उपादा ३६% नो उपादाना ३७० नो किलेमा ३७० नो गन्था ३६६ नो चित्तसमुट्ठाना ३६८ नो चिनसहमुनो ३६% नो चित्तसंयट्ठ-समुट्ठाना ३६९ नो-चित्त-संसट्ट- -सम्ट्ठात- सहभूनो ३६८ नो-चित्त - मसंसट्ठ - समुट्टानानु परिवक्तिनो ३६९ नो चिता ३६८ नो चित्तानृपरिवत्तिनो ३६९ नो नीवरणा ३६० नो परामामा ३६७ नो संयोजना ३६५ नगल ३३, ६१

q

पिकित्य ४३
पगहो ३९०
पग्दरित ६३
पन्चनीका (पन्चिनिका) ५१
पन्चय सम्म ४६०, ५५९
पन्छाजात-प्रत्यय ४६२
पन्चयासे २३६
पन्चयुप्पन्न ४६१, ४६९
पन्चयुप्पन्न ४६१, ४६९
पन्चयुप्पन्न १६३
पन्चरे २९
पन्चप्पन्ना ३६२
पन्चर्पन्ना ३६२
पन्चर्पन्ना ३६२
पन्चर्पन्ना ४६१
पन्नातिवार ४५१
पन्नातिवार ४६८
पन्ना ६०

पतिनां ६९ पञ्ह ६६ पथर्बी-पटवी-पृथवी, पृथुवी, पुठुवी ४० पदट्ठानहार ४६८ पन ५२ पम्ह ६६ परंग ५९ पट्ठाय ६७ पट्ठान ४६८ पटच्चर ५ पटिगच्च (पटिकच्च) ५७ पटिमा ६० पटिविस्सक ८४ पटिच्चसम्पाद ४६८ पटिदेसनिया धम्मा ३१२, ३१३, ३१८ पटिमल्लान ४९ पटिसंखा ४३१ पठम ६० पटवी ६० प्रगनि २८ पणीता ३६२ पनि २६ परक्कम ६२४ परम्मपद ६८ परामासत्तम्पयुत्ता ३६८ परामासविष्पयुत्ता अपना मन्ठा ३६८ परामासविष्पय्ना परामट्ठा ३६८ परामङ्ठा ३७८ परामासा ३६७ परामासा चेव परामट्ठा च ३६८ परामट्ठा चेव नो च परामासा ३६८ परामासं विष्पयुक्ता ३६८ परिञ्जा-बार ४५१, ४५२ परियाय (पलियाय) ४. ९ परिवत्तनहार ४६८ परिक्खा-हार ४६८ परिधापयित्वा ५० परिव्वप ६५

त्यरिता ३६१ परिम ४७ परितारम्मण ३६२ परिक्खारहार ४७० पलच्चर ५ ं पलिखनित ६१ पलिघ २० पलिख (पलिघ) ५९ पलिस्सजित ६१ पल्लि ८ पकम ६२४ पवत्ति-वार ४५१ पवेधति २० पसद ५७ वसन्तो ६२ पस्त ४७ 'पसिब्बक ४४ पस्सद्धि ४०८ वचहारावज्जन ३८४ 'पाकट ५२ प्राणमतसहस्रानि २७, २८ वाचित्तिया धम्मा ३१२, ३१४, ३१८ पाचित्तिय २०, ३१३, ३२२, ३२३ पाटलि-पाडलि ८ प्राणशतसहस्रानि १७, २७, २८ भाति २६ पानिय ४८ पानसतसहसानि २७, २८ पानानि २८ पापुरण २०, ४७, ५% पाराजिक २० पाराजिकाधम्मा ३१५, ३१६ वारुपन (पापुरण) ६१, ३०१, ५८२ भाल ५, ६ वालि ४, ५, ६ गावचन ५, ५२ पाहुणेय्य ३२७ ांगत ७१

पितिपक्खती ४० पितुस्स ७१ पितुघातक ४० पिथीयति ५९ पिक्फल ६७ पियदसिना २३ प्रियदिस २७ प्रियद्रशिन १७, २७ पिय ३७ वियदसिने २८ प्रियदिश १७, २७, २८ पियस २८ प्रियम २८ प्रियदसिनो २८ पियदसि २७, २८ पिलक्ख ५० पिसील २६ पीतिसहगता ३६१, ३७२ पुच्छति ३९ पृतिमा ४ % पून ५२ पुब्बण्ह ६५ पूर २७, २८ पुरा १७, २७, २८ पुरिस ५६ पूरिसकारे ३३ पूरे ३३ पूरेजात-पच्चयो ४६१ पुलुवं १७, २७, २८ पेक्ख ३४ पेतवत्थ २४४ पेय्यालं ६, १२८ पोक्ष्वर ३८ पोक्खरणी ४६ पोण २६, ४९ पोर ४४ पोनथ ५४

फ

फरसु ५६ फलं ५५ फळिक ५७ फस्सो ३८९ फेग्गु ३७ फोट्टब्ब ३४८

ब

विधं ७०
विद्वा ३६३ ३९०४
विद्वा ३६३ ३९०४
विद्वारम्मणा ३६३
बिह्नी (बिह्णी) ५६
विद्वार ५४
विद्वानं ५३
वृद्वानं सामुक्कंसिका धम्मदेसना
१२७, ६२९
बृद्धेहि ७०
बृद्धेति ४०

भ

भिक्खूसु ३८ भिक्खूहि ३८ भगवा ६८ भारिय ३४ भामरे २९ भावनाय पहातब्बा ३६१ भावनाय पहातब्बहेतुका ३६१ भिक्खवे २२, २३, २४, ३३ भिक्का ६७ भेसज्ज ६७

#

मकस ६०

मविखका ६३ मग ३९, ४०, ८९ मग्गजिन २३९ मग्ग-पच्चयो ४६२ मगो २७, २८ मग्गहेतुका ३६२ मगाधिपतिनो ३६२ मग्गारम्मणा ३६२ मच्चस्सवोदके ५३ मच्छेर ५० मत ४० मन्थि ५३ मद्दव ४१ मय्हं ६५ मरियादा ५० 'ममें' २९ महग्गता ३६? महगगतारम्मणा ३६२ माकुण (मकुण) ४३ मागन्दिय २० मातिकत्थदीपनी ५७९. मातिपक्खतो ४० मातुघातक ४० मुख ३७, ५५ मुखपाठसेन २३२ मुखोदकं ५३ मुग्ग ६४ मुच्चति ६७ मुतिंग २०, ५३ मुतीमा ४६ मुदिता (मुदुता) ४७ मुळाल ६० मूल या मूल ४० मेना ४४ मोचेति ४९ मोर (मयूर, ५० मोरिय ३८, ४३

य

यिट्ठका (लट्ठिका भी) ५५ यथरिव ५३ यथाज्ज्भासयेन ४३ यथासम्यतिकंग ४९१ यमामसे २९ यस्सिन्द्रियाणि ५३ याव ५५ यागु ४९ युत्तिहार ४६८

₹

रज २७ रजपथ (रजापथ) ५२ रञ्जा ७१ रम्म ६५ रहद ६१ राओ २८ राज ५५ राजा १७, २७ राजिने २७, २८ राजिनो ७१ राजुल ४७ रुक्खं ४० रुक्को ३७ रुहिर (रुधिर) ५८ रूपा २९ रूपानि (लूपानि भी) ५५ रूपिनो (धम्मा) ३६४

ल

लक्खणहार ४६८ लग्ग ६४ लघुमेस्सति ५३ लहु ५८ लाखा ४१ लाघुलोबादे १७, १९ लाजा १७, २७ लाजिना २७ लाजिने २८ लुज्जिति ५५ लुइ ४४, ५५ लोकस्साति ५३ लोण ४९

व

वक ३९ व क (बाक) ४२ वजिर ५१ वड्हिति ६७ वडि्ढ ४० वध ३७ व्यसन ४८ वाक ६४ वादो ५५ वासना-भागिय ४६९ वासना-निब्वेध-भागिय ४६९ व्याकतो ५३ व्यावट ६० व्याध ४८ विकट (विकृत) ३९ विचय-हार ४६८ विच्छिक ३९ वितक्को ३८६, ३९२ विन्थ २६ विपस्सना ४६९ विष्पयुत्त ४१२, ४४० विष्फार ४३६ विष्पयुत्तेन विष्पयुत्तं ४१४ विष्पयुत्तेन संगहितं असंगहितं ४१४ विष्पयुत्तेन सम्पयुत्तं ४१३ विप्पहोतवे ५० विभत्ति-हार ४६८ विभागवार ४६७ विह्मय ६६

विमोख (विमोक्ख) ४२ विरियिन्द्रिय ३८९ विल्ल ६५ वीतिवत्त ४८ वीगिसी ३८७ वीगिसी ६१ वीसी ४३ वुच्चित ६५ वुङ्घि ४० वे ४४ वेलु ५, ३३, ६२ वेण्टु ३८ वेवचन-हार ४६८

स

स-उत्तरा २७३ सक्कटभासाय २२ सका निरुत्ति २३ सकाय निरुत्तिया २२, २३, २४, २५, २६ सनिकति ३४ मिक्व (सिक्खं) ३३ सखिभाव (सखीभाव) 🤫 सचायं ५३ सत-सद- सय-सअ-सौ---५८ सतिमती (सतीमती) ५१ सत्त ६३ सत्थवाहो ५६ सद्द ६३ संगहित ४१२ सण्ह ६६ सन्तीरण ३८३ सनिद्दस्सन-सप्पटिघा ३६३ सनिद्स्सना ३६४ सप्पच्चया ३६४ मप्पटिघा ३६४ सप्पीतिका ३७२ समन्तीध ५३

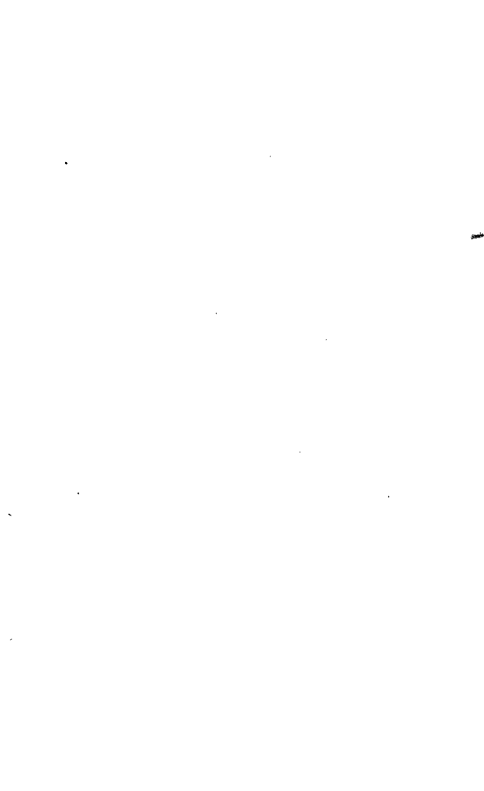
समूहतासे २३६ सम्मुज्जनी ४६ सम्मुति ४७ सय्ह ६५ सम्मदत्था ५३ सवनीय ५६ सरणा ३७३ सराव २६ सविचारा ३७२ सवितक्क-सविचारा ३६० मवितक्का ३७२ ससंखारिक ३७७. ३८७ सहित (मंहिता) ५ सहेतुका ३६४ सहेतुकाचेवन चहेतु ३६४ संकिलिट्ठ-संकिलेसिका ३६० मंकिलिट्ठा ३५० संकिलेसिका ३७० मक्खली (मक्खलिका) ४६ संकुण ६० संखता ३६४ संगहितेन सम्पयुत्त विप्पयुनं ४१४ मंगहितेन असंगहितं ४१३ सम्पयोगा विष्पयोगो ४१३ सम्पयुत्तेन विष्पयुत्तं ४१३ मम्पर्यतेन संगहितं असंगहितं ४१४ मम्पयुत्तेन मम्पयुत्तं ४१४ संयोजन-विष्पयुत्ता ३६५ संयोजन्विष्पयुत्ता संयोजनिया ३६६ संयोजनविष्पयुत्ता असंयो<mark>ज</mark>निया ३६६ मंयोजनसम्पर्युत्ता चैव नो च संयोजना ३६६ मंयोजनसम्पयुत्ता ३६/ मयोजना ३६५ संयोजनिया ३६५ संयोजना च संयोजनिया च ३६५ मंयोजना चेव संयोजन-सम्पयुत्ता ३६५ संयोजनिया चैव नो च संयोजना ३६५

संवरी (सावरी) ४३ समथो ३९० सागल ५७ साज्ज ४३ साण ४० सायति (सादियति) ५८ सारम्मणा ३६८ सावित्थी २२ सासवा ३६५ सासवा चेव नो च आसवा ३६५ साहु (साधु) ५८ सिंगिवेर ४६ सिनान ३४ सिनेह ५१ सिन्धव ४८ सिम्बल ५२ सिम्बली ५२ सिरिंसप ४५ सीह ४३ सुवक ६५ सुखसहगता ३६०, ३७२ सुंखुमाल (सुकुमार) ५९ सुखाय वेदनाय सम्पयुत्ता ३६० सुखुम ५१ सुजा ५७ सुणाहि ७० सुणोथ ७० सुतमया पञ्जा ४११ सुनख (शुनक) ५९ सुंक (मूक) ४० सुम्ग ४५

सुपिन ४९
सुपिन ४९
सुपिय (मुय्य) ८३
सुमुगा ४५
सुव (सुक) ५८
सुव ३३
सुसु ४५
सुस्सं ४४
सेक्खा (धम्मा) ३६६
सेम्ह ३८. ६५
सेय्यथा ३३
सेय्या ३८
सोत्थान ४९
सोप्प ४९, ६४

ह

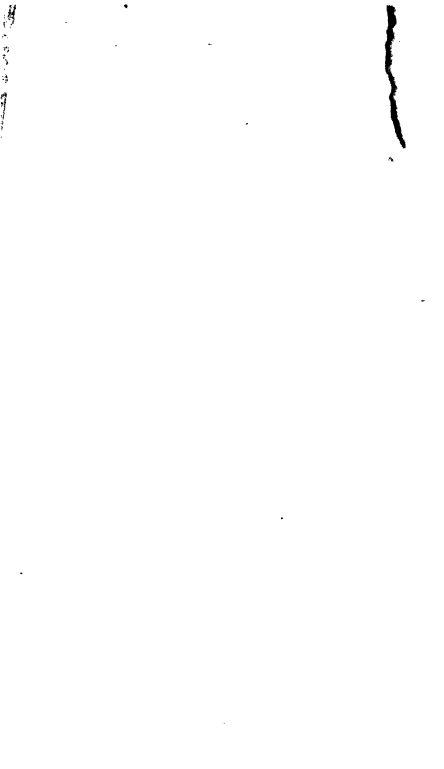
हट ५९ हदय ३९ हसितुप्पाद-चित्त ३८४ हान भागीय १४८ हार ४६७ हार-विभंग ४६७ हार-सम्पात ४६७ हिरि २४०, ३९० हिरिबलं ३८% हिय्यो ५० हिलाद ५१ हीना ३६२ हेतू चेव सहेतुका च ३६४ हेतू चेव हेतुसम्पयुत्ता च ३६४ हेतुविप्पयुत्ता ३६४ हेर्तुसम्पर्युत्ता चेव न च हेतू ३६४



# शुद्धिपत्र

| वृष्ठ       | पंक्ति                     | <del>त्र</del> शुद्ध   | शुद्ध                    |
|-------------|----------------------------|------------------------|--------------------------|
| ९ भूमिका    | <b>१</b> ३                 | नड़े                   | नई                       |
| ११ भूमिका   | <b>१</b> ७                 | पाड़ता                 | पड़ता                    |
| १२ भूमिका   | १५–१६                      | पालि साहित्य संबंधी ले | <b>ज्</b> व              |
| 88          | पद-संकेत की प्रथम पंक्ति   | हम                     | इस                       |
| २९          | १९                         | शब्द-शोधन              | शब्द-साधन                |
| ₹ ?         | पद-संकेत की अंतिम पंक्ति   | प्रकृष्टं विदुः        | प्रकृष्टं प्राकृतं विदुः |
| ६०          | <i>१७</i>                  | ऐरिस                   | एरिस                     |
| १२१         | २१                         | मिनयेक                 | मिनयेफ                   |
| १२८         | पद-संकेत की पांचवीं पंक्ति | पूर्वागात              | पूर्वागत                 |
| <b>१</b> २९ | २४                         | करिस्समि               | करिस्सामि                |
| १६१         | २२                         | वोज्भङ्ग               | बोज्भङ्ग                 |
| २२७         | 6                          | सम्मोधि                | सम्बोधि                  |
| २५२         | <b>₹</b>                   | उपसम्पना               | उपसम्पदा                 |
| २७८         | 2,8                        | भनन्त                  | भदन्त                    |
| ३३०         | , 30                       | अनुभव                  | अनुश्रव                  |
| 8C'3        | 2                          | सन्वेव                 | सब्बेव                   |
| ४९७         | . १०                       | अट्कथाय                | अट्ठकथाय                 |
| 800         | पद-संकेत की दूसरी पंकि     |                        | बुद्धघोष                 |
| ५०४         | 4                          | पालि-सात्यि            | पालि-साहित्य             |
| ५०७         | હ્                         | धम्मिकत्ति महासामि     |                          |
|             |                            | (धर्मकीर्ति महास्वामी  | r)                       |
| ५०९         | पद-संकेत की अंतिम पंकि     | त जातो                 | जातो                     |
| ५१०         | १०                         | विसुद्धमग्ग            | विसुद्धिमगा              |
| ५१०         | १६–१७                      | मज्भिम-निकया           | मज्भिम-निकाय             |
| ५१५         | पद-संकेत की पहली पंवि      |                        | विसुद्धिमग्गे            |
| ७,२६        | २०                         | विशेष                  | विषय                     |
| ५३५         | ११                         | कार्यकर्मज्ञता         | कायकर्म <b>ज</b> ता      |

| <b>টি</b> ম | पंक्ति | त्रग्रद्ध               | शुद्ध             |
|-------------|--------|-------------------------|-------------------|
| 480         | 8      | विनया, विनिच्छयटीका     | विनयविनिच्छय-टीका |
| 480         | ११     | व्द्धदत्त               | बुद्धदत्तकृत      |
| ५४०         | २६     | दाढावंस'                | दाठावंस           |
| ५४२         | १२     | वृद्धघोसुप्पति          | बुद्धघोसुप्पत्ति  |
| ५५०         | 4      | ग्रन्थों                | ग्रन्थ            |
| ५५ ह        | 3,8    | सातव                    | सातवें            |
| ५६२         | १०     | संगति                   | संगीति            |
| ५६२         | २२     | समाश्रमणीय              | समाश्रयणीय        |
| ५६३         | ?≒.    | इतिपतन                  | इसिपतन            |
| ५६७         | २३     | खुदक                    | खुद्दक            |
| ५६९         | э      | वुद्धकोष                | बुद्धघोष          |
| ५७२         | १५     | समन्तपामीदिका           | समन्तपासादिका     |
| ५७५         |        | <b>२२४६</b>             | १२४६              |
| ५७५         | ?३     | दाठवंस                  | दाठावंस           |
| ५७६         | १५     | गन्वंस                  | गन्धवंस           |
| ५७७         | ३२     | <b>मुद्दकाठट्ठकथा</b>   | खुद्दकपाठट्ठकथा   |
| ५७८         |        | पमरत्यविनिच्छयं         | परमत्थिविनिच्छयं  |
| ५७८         |        | मुबोवलंकार              | सुवोवालंकार       |
| ५७९         | ć      | नवमोग्गलान              | नवमोग्गल्लान      |
| 460         | १५     | महत्थ भेदिचत्ताय        | सहत्यभेदचिन्ताय   |
| ५८३         | 88     | उन्न                    | <b>उन्नत</b>      |
| ५९५         |        | विटरनिर <b>्ज</b>       | विटरनित्ज         |
| ६०१         |        | पणिनीय                  | पाणिनीय           |
| ६०७         |        | ग्रन्त                  | ग्रन्थ            |
| ६०७         |        | उपकार                   | उपकारी            |
| ६११, ६१     | २, ६१३ | मोविल                   | मेविल             |
| ६१२         |        | विमत्यत्थप्पकरण         | विभत्यत्थणकरण     |
| ६१३         |        | न्यकास्यपसिद्ध <u>ि</u> | रूपसिद्धि         |
| ६३३         |        | विजितावीसे              | विजितावी सी       |
| 2,8,8       | २१     | राजैनितक                | राजनैतिक          |
| इ.४६        | ٥,     | कसौटी पर खरा            | कमौटो पर उतना खरा |





D.G.A. 80.

# CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY NEW DELHI

Issue record.

Call No. - 891.3709/Una-8684

Author- Unadhyaya, Bharat Sinsh.

Title-rali sahitya ka itihasa.

Date of Issue Borrower's Name Date of Return

"A book that is shut is but a block"

GOVT. OF INDIA

of Archaeology

HI.

Please help us to keep the book clean and moving.

是我的好 一番 一班是我先生是一年人